
 
Analytica, 2025, Том 10 

 1 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-1-75 
УДК 1 (091) 

 
Евгений Владимирович Логинов 

 
К истории аналитико-континентального  

разрыва 
 

Аннотация. Статья посвящена историческому анализу аналитико-кон-
тинентального разрыва в современной философии. Исследуются 
некоторые эпизоды взаимодействия и конфликтов между представите-
лями аналитической и континентальной традиций, иллюстрирующие 
процесс их разделения. Показывается, как этот разрыв сформировался 
из цепи случайных событий, определивших различия в философском 
каноне, методах и стилях. Рассматриваются взгляды таких философов, 
как Витгенштейн, Хайдеггер, Карнап, Адорно, Райл и др. Аналитиче-
ская философия определяется через преемственность от Фреге, Мура и 
Рассела, континентальная — от Бергсона, Гуссерля и Хайдеггера. Под-
чёркивается постепенное формирование различий под влиянием 
философских, политических и личных факторов. Работа не претендует 
на полный охват причин разрыва, но выявляет его историческую обу-
словленность. 

 
Ключевые слова: аналитическая философия, континентальная филосо-
фия, философский разрыв, история философии. 

 
Для цитирования: Логинов, Е. В. (2025). К истории аналитико-конти-
нентального разрыва. Analytica, 10, 1–75. 

 
Реальность разрыва между аналитическим и континентальным 

подходом в современной философии — это то, что некоторым из нас 
дано в ощущениях. Однако выразить эту разницу в суждениях порой 
бывает довольно непросто. Один из возможных путей, на которых мы 
можем искать понимания того, как этот разрыв стал возможен, — ис-
следование истории этого разрыва. В этой статье я сосредоточусь на 
некоторых сюжетах, в которых аналитические и континентальные фи-
лософы прошлого будут сталкиваться друг с другом и выражать 
удивление, негодование и возмущение тем, что противоположная сто-
рона думает о философии. Основная моя гипотеза состоит в том, что 
историческая причина этого разрыва — цепь относительно случайным 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-1-75


 
Analytica, 2025, Том 10 

 2 

образом связанных друг с другом событий, которые вместе привели к 
формированию разных представлений о философском каноне, фило-
софских методах и стилях философии1. Чтобы придать гипотезе 
правдоподобности, я просто покажу в этом тексте некоторые эпизоды, 
в которых края некоторых звеньев этой цепи видны почти невооружён-
ным взглядом. Я не думаю, что можно вскрыть все факторы, которые 
привели к расколу, — их просто слишком много. Но мы можем собрать 
несколько исторических эпизодов, участники которых сами будут 
прямо противопоставлять себя друг другу как аналитические и конти-
нентальные философы, и тем самым очертить контуры разрыва. 

Для подобного исследования нам нужны будут какие-то рабочие 
определения. Под «аналитической философией» я здесь понимаю сеть 
исторической преемственности, которая восходит прежде всего к Гот-
лобу Фреге, Дж. Э. Муру и Бертрану Расселу, а под 
«континентальной» — сеть исторической преемственности, которая 
восходит прежде всего к Анри Бергсону, Эдмунду Гуссерлю и Мартину 
Хайдеггеру. Такая историографическая концепция природы двух 
направлений в современной философии полагается на важность чего-то 
вроде апостольского преемства в философии: именно от своих учите-
лей философы обычно получают образцы философствования, пантеон 
или канон своей дисциплины и идею о том, в чём суть занятий филосо-
фией. И хотя из этого обобщения есть много значимых исключений, я 
полагаю, что оно всё же достаточно надёжно, чтобы служить нам нави-
гатором в лабиринтах философии прошлого столетия.  

Я должен предупредить читателя, что первые два эпизода я по-
даю как скорее интересные пересечения, которые могли повлиять на 
историю философии ХХ века, но не повлияли. Действительные при-
меры разлома я начну обсуждать, начиная с эпизода III. 

 
Эпизод I. О заботе перед Великой войной и после 

 
В 1912 году Людвиг Витгенштейн пишет своему учителю Бер-

трану Расселу, что книга Уильяма Джеймса «Многообразие 
религиозного опыта» ему очень помогает в деле избавления от Sorge в 
том смысле, в каком это слово используется в «Фаусте» Гёте. С точки 
зрения молодого философа, суть религиозного опыта состоит в том, 
чтобы от Sorge избавляться, понять, что ничего плохого произойти не 
может, и обрести смелость (Монк, 2018, 67, 83). Sorge, то есть тревога, 
забота или печаль, — это аллегорический персонаж второй части 

 
1 Говоря это, я признаю, что внутри аналитической философии (как и внутри 

континентальной) действуют более одного набора канонов, методов и стилей. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 3 

«Фауста», представляющий душевное смятение человека, вызванное 
тщетностью его стремлений и достижений. И Витгенштейн порой обра-
щается к этому месту из трагедии (см., напр.: Ms-119, 82r[2]). Среди 
ужасов войны философ про Sorge не забывал. Так, 6 октября 1914 года 
Витгенштейн пишет в своём дневнике: «Ни о чём не заботься!! (Sorge 
dich nicht!!). Только что пришёл приказ отплыть в Россию. Так что всё 
снова становится серьёзно! Бог со мной» (Ms-101,34v[2]). Впрочем, тут 
это, возможно, простое немецкое слово, без большого культурного до-
веска. 

В 1923 году, уже после войны, этот сюжет из Гёте становится 
предметом специального рассмотрения Конрада Бурдаха в статье «Фа-
уст и забота», на которую ссылается в «Бытии и времени» Мартин 
Хайдеггер (§42), пересказывая басню о заботе Гая Юлия Гигина, кото-
рая, через Гердера, стала источником для Гёте. Прямо в 
предшествующем параграфе Хайдеггер показывает, что забота истолко-
вывается им как бытие Dasein2, а временность понимается как 
онтологический смысл заботы. Dasein не выступает как подручное, как 
нечто, чем озабочиваются3. Именно это отличает Dasein от молотка или, 
скажем, смартфона. То есть забота выступает ключом как к объяснению 
бытия, так и к объяснению времени. Конечно, Хайдеггер трактует это 
не в отношении житейских хлопот, не онтически, т. е. не в отношении 
вещей, а онтологически, т. е. в отношении смыслов. Басня же Гигина 

 
2 Иными словами, забота понимается как бытие человеческого сущего (Михайлов, 

1999, 89, 204), вопрошающего и опрашиваемого сущего, см. «Бытие и время», §2 
(Хайдеггер, 1997, 7). Вот что Хайдеггер пишет примерно в тот же период: «Слово "Dasein" 
не обозначает для нас, как для Канта, способ бытия природной вещи, и вообще не 
обозначает никакого способа бытия, а, напротив, обозначает определённое сущее, которое 
есть мы сами, а именно человеческое Dasein. Мы всегда есть некоторое (ein) Dasein. Это 
сущее, которое есть Dasein, как и всякое другое, обладает своим особым способом бытия. 
Способ бытия Dasein мы определяем термином Existenz» (Heidegger, 1975, 36). Проще 
говоря, «Хайдеггер определяет Dasein как то сущее, которое может заниматься 
онтологией», т. е. отвечать на вопрос о смысле бытия (Thonhauser, 2022, 26). Потом 
Хайдеггер несколько сместит акценты при рассмотрении этого слова, станет говорить о 
том, что это не то сущее, которое зовется человеком, это бытийно-историческое основание 
сущности людей (Heidegger, 2009, 140); станет указывать на то, что хотя Dasein всегда 
поначалу высказывается как «человеческое Da-sein», надо понимать разницу между 
человеческим бытием («Mensch-sein») и Da-sein, потому что Dasein не есть человеческое 
Dasein («menschliches Dasein») в смысле жизни рационального животного, ведь такая 
человеческая сущность установлена метафизикой (Heidegger, 2009, 206-207), от которой 
и получают свои смыслы естественно-научное и социогуманитарное рассмотрение 
человека. Я обычно оставляю Dasein без перевода, чтобы сохранить слово «присутствие» 
для «Anwesenheit» (см. «Бытие и время», §6) и не допустить коннотаций пассивности, 
которые есть в русском «присутствие» и которые неуместны в данном случае. 

3 В этом смысле забота у Хайдеггера — это эквивалент интенциональности у 
Гуссерля с поправкой на то, что Хайдеггера занимает бытие, а Гуссерля — познание. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 4 

повествует о том, что человек был создан Заботой из земли, а Юпитер 
даровал ему дух, из чего делается вывод о том, что, поскольку забота 
человека сформировала, то пусть она и владеет им при жизни. Это 
Хайдеггер подаёт как подтверждение его собственного понимания за-
боты против онтического, обыденного понимания её как тревожности 
(Хайдеггер, 1997). 

Итак, для Витгенштейна Sorge — это то, от чего нужно избав-
ляться во имя религии, а для Хайдеггера — основа человеческого бытия. 
Причём эти походы имеют общий исток у Гёте. Конечно, можно ска-
зать, что Sorge у Витгенштейна понимается скорее в онтическим 
смысле. И, вероятно, так оно и есть. Но всё же связь с религией с одной 
стороны, с Гёте с другой стороны, с решимостью перед лицом опасно-
сти с третьей заставляют в этом сомневаться. Если бы Витгенштейн 
понял и решил принять онтологическое различие между сущим и бы-
тием, то смог бы он, явись вдруг такое желание, убедить Хайдеггера, 
что его, Витгенштейна, забота есть нечто онтологическое? Ответ на этот 
вопрос не кажется мне очевидным. 

Тем более, мы знаем от Фридриха Вайсмана, что Витгенштейн в 
целом не без симпатии относился к тому, что слышал о проекте «Бытия 
и времени». По сообщению Вайсмана, он говорил, что, возможно, пони-
мает, что Хайдеггер пишет о бытии и страхе. Как же он это понимал? С 
точки зрения Витгенштейна, Хайдеггер, видимо, рассуждает так. Чело-
век может удивиться тому, что что-то существует. И это удивление 
нельзя выразить в форме вопроса4. Задавая вопрос о бытии, Хайдеггер, 
как до него Кьеркегор, наталкивается на границу языка. То же самое 
происходит с этическим вопрошанием о благе; в этом контексте Вит-
генштейн ссылается на тезис Мура о том, что благому нельзя дать 
определение (Wittgenstein, 1967, 68–69; см. об этом: Бибихин, 2005, 315–
355). 

Есть и другое свидетельство, которое можно представить как не-
которую готовность Витгенштейна к диалогу с Хайдеггером. В 1932 
году автор «Логико-философского трактата» обращается к знаменитому 
«ничто ничтит». Мы ещё вернёмся к анализу этой фразы, когда дойдём 
до полемики Карнапа и Хайдеггера, но сейчас нам важно подчеркнуть, 
что Витгенштейн готов рассматривать эту фразу всерьёз, намерен «от-
дать должное» её автору. Правда, отдавать должное у Витгенштейна 
получается несколько специфическим образом: он берётся лечить 

 
4 Тут, очевидно, имеется в виду концепция раннего Витгенштейна о том, что 

вопрос — это то, у чего может быть ответ. И в этом смысле вопрос о бытии в стиле 
Хайдеггера — это, конечно, не вопрос (см. ЛФТ 6.51, а также 6.52), так как на него нельзя 
ответить высказыванием типа «на столе лежат очки» или «кошка у окошка», т. е. 
высказыванием, которое описывает, или «изображает», положение дел. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 5 

Хайдеггера от языковой болезни и объявляет, что «ничто ничтит» — это 
что-то вроде неартикулированного звука (The Voices of Wittgenstein, 
2003, 68–76).  

Основываясь на этой оценке Витгенштейна, Георгий Чернавин 
так описывает возможный диалог между двумя философами:  

 
Получается странный вид философского диалога, 

при котором наш собеседник только мычит, но мы доста-
точно щедры, чтобы не списывать его со счетов. «Беседа» 
двух таких мычащих философов явно будет построена не 
по принципу обмена аргументами, а скорее по принципу 
резонанса (Чернавин, 2019, 497). 
 
С этой оценкой я согласен; впрочем, на мой взгляд, разговоры 

Витгенштейна с другими философами редко представляли собой что-
то, что я бы называл обменом аргументами5. И всё же по меркам Вит-
генштейна в его двух кратких отзывах о работе Хайдеггера мы видим 
некоторую слабую заинтересованность в словах автора «Бытия и вре-
мени». Возможно, при других исторических обстоятельствах их диалог 
мог бы случиться, а история философии — пойти по иному пути. Впро-
чем, это маловероятно6. 

 
Эпизод II. Фреге и будущее еврейской мистики 

 
Готлоб Фреге часто рассматривается либо как непосредственный 

предшественник аналитического движения, либо как первый аналити-
ческий философ. Я принимаю нечёткость границ экстенсионалов 
историографических терминов, поэтому не думаю, что мы принуждены 
выбирать между этими альтернативами. Однако бесспорным является 
тот факт, что Фреге не считал себя аналитическим философом, мы лишь 
ретроспективно записываем его в число представителей этого движе-
ния. Этот эпизод не о том, как аналитики и континенталы встретились 
друг с другом, а о том, что вся история философии ХХ века могла быть 
иной, если бы у одного студента были другие склонности, а у одного 
преподавателя — другие навыки.  

 
5 См., например, эпизод общения Витгенштейна и Рассела про аргументы, когда 

первый сообщил второму, что «аргументы испортят всю красоту. Это как брать цветок 
грязными руками» (Монк, 2018, 69). 

6 Я благодарю Дмитрия Владимировича Бугая, Егора Валерьевича Фалёва, 
Вадима Валерьевича Васильева, Леонида Юрьевича Корнилаева и Марию Борисовну 
Уколову за обсуждение некоторых идей, изложенных в этом эпизоде. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 6 

В немногочисленных имеющихся у нас свидетельствах о Фреге 
как преподавателе говорится, что он не был особо популярен среди сту-
дентов: они не слишком активно записывались на его курсы, а сам 
Фреге не особо старался быть понятным. Мы знаем это, например, от 
Рудольфа Карнапа, который посещал занятия автора «Записи понятий» 
в 1910–11 и 1913 годах, и будущего теоретика педагогики Вильгельма 
Флитнера, которого Карнап привлёк, чтобы лекции вообще могли со-
стояться: для этого на них должны были присутствовать как минимум 
три человека, считая лектора (Бирюков, 2000, 16–17; Kreiser 2021, 276–
278). Лотар Крайзер, автор монументального исследования жизни фи-
лософа, предполагает, что это чуть ли не все наши свидетельства об 
этом аспекте деятельности Фреге (кроме пары формальных отзывов 
начальников — отрицательного и положительного). Однако это не так. 

Есть как минимум ещё одно свидетельство о Фреге как лекторе, 
причём, в отличие от мнения Карнапа и его друга, положительное. При 
этом исходит оно вовсе не от аналитического философа, математика или 
логика. Оно принадлежит еврейскому интеллектуалу и крупному исто-
рику каббалы Гершому Шолему и содержится в его воспоминаниях о 
Вальтере Беньямине, марксисте, мистике и культурологе, близком к 
Франкфуртской школе:  

 
В университетах у нас обоих не было, по существу, 

учителей в полном смысле слова, мы занимались самооб-
разованием, каждый на свой лад. Не припомню, чтобы кто-
то из нас с энтузиазмом говорил о ком-то из преподавате-
лей, а если мы кого и хвалили, то это были чудаки и 
неудачники, скажем, языковед Эрнст Леви со стороны Бе-
ньямина и Готлоб Фреге с моей. Доцентов по философии 
мы всерьёз не воспринимали — может быть, самонаде-
янно. … Зато меня привлекли два резко противостоявших 
друг другу преподавателя. Одним из них был Па-
уль Ф. Линке, неортодоксальный ученик Гуссерля, 
побудивший меня к изучению значительной части «Логи-
ческих исследований» Гуссерля, о которых Беньямин в 
свой мюнхенский период имел лишь неопределённое 
представление. Другой — Готлоб Фреге, чьи «Основы 
арифметики» я тогда читал наряду со сходными сочинени-
ями Бахмана и Луи Кутюра («Философские принципы 
математики»). Я прослушал часовую лекцию Фреге о «За-
писи понятий». Математическая логика тогда 
представляла для меня большой интерес — с тех пор, как 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 7 

в одном берлинском антикварном магазине я обнаружил 
«Лекции по алгебре логики» Шрёдера. Эти и сходные с 
ними попытки перейти к чистому языку мышления сильно 
меня волновали. В основном семинаре Бауха мы читали 
логику Лотце, которая оставила меня равнодушным. Я 
написал семинарский реферат в защиту математической 
логики против Лотце и Бауха, встреченный молчанием по-
следнего. Лингвистически-философская составляющая 
понятийного языка, полностью очищенная от мистики, как 
и сами границы этого языка, казались мне ясными. Я сооб-
щил об этом Беньямину, а тот попросил меня прислать ему 
упомянутый реферат. Тогда я колебался между двумя по-
люсами математической и мистической символики — 
гораздо сильнее, чем Беньямин, чья математическая ода-
рённость была небольшой и который тогда и ещё долго 
потом зависел от исключительно мистических представле-
ний о языке. У Фреге, который был почти столь же стар, 
как и Эйкен, и, подобно Эйкену, носил седую бороду, мне 
нравились совершенно непомпезные манеры, столь вы-
годно отличавшиеся от манер Эйкена. Однако в Йене мало 
кто принимал Фреге всерьёз (Шолем, 2014, 47–48, 89–90)7.  
 
Если позволить себе немного фантазии, то можно представить, 

как Шолем (или даже через него — Беньямин) продолжает занятия сим-
волической логикой, позже присоединяется к Венскому кружку, 
участвует в обсуждении «Логико-философского трактата», бежит от 
нацистов в Америку и там занимает кафедру где-то на Среднем западе, 
оставляя после себя пару сборников статей по философии науки и деся-
ток талантливых учеников. Но в нашем мире всё случилось иначе. 
Шолем занялся религиозной философией и оказал влияние не только на 
немецких интеллектуалов типа Теодора Адорно, но и, например, на 
Жака Деррида (Bielik-Robson, 2023). Беньямин совершил самоубийство 
во время попытки выехать из оккупированной Франции и стал культо-
вой фигурой в гуманитарных науках и континентальной философии8. 

 
Эпизод III. Логика, позитивизм и Хайдеггер 

 
В 20-е и 30-е годы ХХ в. немецкоязычная философия активно ис-

кала способы защитить свою предметную область, критиковала 
 

7 Впрочем, Крайзеру этот источник был известен (Kreiser 2001, 467).  
8 Я благодарю Роберта Хауэлла за обсуждение этого эпизода. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 8 

психологизм, вырабатывала разные исследовательские программы, 
чтобы остаться в университете. И разные люди, разумеется, делали это 
очень по-разному. Один из возможных путей был предложен Хайдегге-
ром, который развивал свою деструкцию онтологии. Он вопрошал о 
бытии, рассуждал о ничто и других интересных вещах. Позднее Хайдег-
гера причислят к континентальной философии. А другую линию, 
оппозиционную Хайдеггеру, развивали разнообразные философы, кото-
рых принято условно объединять под именем движения логического 
позитивизма, которое мы сегодня обычно считаем частью аналитиче-
ского течения в философии (подробнее об этом см. Friedman, 2000). 
Позитивисты, как и Хайдеггер, выступали против метафизики и против 
психологизма, но они опирались на новейшие исследования в логике и 
активнейшим образом интересовались современными открытиями в фи-
зике. Хайдеггер же в основном отталкивался от неокантианства (см., 
например, Корнилаев, 2021), феноменологических штудий Гуссерля и 
своих размышлений об истории философии (Фалёв, 2014). 

Эта разница в методах во многом проистекала из различного от-
ношения к логике или, во всяком случае, была тесно с этим различием 
связана. Позитивисты были верны логической революции Фреге и Рас-
села, а некоторые из них, такие как Рудольф Карнап и Альфред Тарский, 
и сами внесли в математическую логику немало нового. Хайдеггер же 
был куда более сдержанным в своих оценках философского значения 
достижений логической революции конца XIX – начала XX века. В 
своих текстах он этот новый философский инструментарий не приме-
няет совсем, а логические позитивисты, в свою очередь, не оценили его 
герменевтические опыты. Однако нельзя сказать, что в оценках Хайдег-
гера современной логики не было нюансов. Нюансы были. 

Так, в работе 1912 года «Новые исследования по логике» моло-
дой Хайдеггер высоко оценил вклад Фреге. Хайдеггер считал, что 
немецкий логик и математик Фреге в принципе преодолел психологизм, 
а его логико-математические работы ещё не оценены в их истинном зна-
чении, не говоря уже о том, чтобы исчерпать их. То, что Фреге изложил 
в статьях «О смысле и значении» и «О понятии и предмете», должно 
стать предметом пристального внимания тех, кто занимается филосо-
фией математики и общей теорией понятия. Очень высокая оценка! 
Однако логика Рассела Хайдеггеру не нравилась. С его точки зрения, 
«логистика» применима только в области математики, она не затраги-
вает философских проблем логики. Причина этому в том, что к 
собственно логическим проблемам нельзя применять понятие функции 
и другие математические понятия. Новая логика скрывает в тени глубо-
кий смысл принципов логики, а исчисление высказываний не более чем 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 9 

арифметика c высказываниями; она оставляет подлинные проблемы 
теории высказываний нетронутыми (Heidegger, 1978, 20, 41–43).  

На мой взгляд, если кто-то считает приведённые слова Хайдег-
гера справедливыми, то он должен считать их столь же применимыми и 
против Фреге, так как именно последний был автором функционального 
анализа суждений и понятий. Возможно, вся разница тут для Хайдеггера 
в том, что Фреге — именно немецкий математик, что будущий автор 
«Бытия и времени» не забыл отметить. В конце концов, в начале 1930-х 
годов Хайдеггер рассуждает о том, что «лишь немец способен заново 
создавать от истока и высказывать бытие — он один вновь завоюет сущ-
ность θεωρία и наконец создаст логику» ((Хайдеггер, 2016, 34); перевод 
изменен по (Heidegger, 2014, 27)). В 1934-ом, согласно некоторым дан-
ным, философ мечтал о том, что «в логику также можно ввести образ 
(die Gestalt) вождя» (Фай, 2021, 649, перевод скорректирован)9. В тот же 
период в курсе «Логика как вопрос сущности языка» Хайдеггер повест-
вует о восстановлении «народа в чистоте его племенной природы (seiner 
Stammesart)» (Фай, 2014, 234), перевод скорректирован10. Словом, логи-
ческие позитивисты и Хайдеггер несколько по-разному относились к 
логике. 

Не разделяя общего взгляда на важность современной логики, 
Хайдеггер и позитивисты были согласны с тем, что метафизику в фило-
софии надо в каком-то смысле преодолеть. Но Хайдеггер преодолевал 
её так, что у людей, которые мыслили философию скорее как научную 
или хотя бы помогающую науке дисциплину, возникали вопросы отно-
сительно того, имеют ли смысл собственные слова Хайдеггера, не 
являются ли они метафизической бессмыслицей. С их точки зрения, 
Хайдеггер не опровергал метафизику, а порождал новую метафизику 
(Иванов, 2009, 101). И примером такой метафизики один из венцев, Ру-
дольф Карнап, выбрал фразу Хайдеггера «ничто ничтит». Представьте 
себе это как научное высказывание! И в 1931 году Карнап опубликовал 
против Хайдеггера знаменитую статью «Преодоление метафизики ло-
гическим анализом языка», в которой показывал, что если к Хайдеггеру 
и его текстам подойти с меркой современных (с точки зрения Карнапа) 

 
9 Конечно, можно сказать, что слово «Führer» в немецком означает что-то 

невинное; это, конечно, так и есть, но и слово «вождь» в русском имеет нейтральное 
значение само по себе. Наверное, это даёт нам некоторые основания считать, что 
советские философы 30–40-х порой увлечённо рассуждали о гениальности некоторых 
лидеров американских индейцев и их вкладе в науку.  

10 Фай настаивает, что тут речь идёт про «расу», а не «род» или «племя», и это 
порой возмущает любителей Хайдеггера. Но даже если понять это чуть более 
снисходительно, становится лучше, по-моему, разве что совсем чуть-чуть. См. (Heidegger, 
1998, 61). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 10 

представлений о суждении, которые выработались как раз в процессе 
логической революции, то мы поймём, что это даже не ложное сужде-
ние, а буквально бессмыслица (Carnap 1931; Карнап 1998). Почему это 
так? 

В принципе, многим людям бессмысленность таких фраз не надо 
специально доказывать, она и так очевидна. Но Карнап всё же объяс-
няет. Вот один из его аргументов. С точки зрения Карнапа, такие слова, 
как «ничто», «все», «некоторые» и т. п., относятся к кванторным выра-
жениям, это не имена. Вот пример нормального употребления слова 
«ничто»: «ничто не предвещало беды». Это значит, что не существует 
такого события, которое мы могли бы счесть знаком приближающейся 
беды в какой-то конкретный момент, о котором идёт речь. Но во фразе 
«ничто ничтит» слово «ничто» стоит не на месте квантора, а на месте 
логического субъекта, того, кто действует, на месте имени. Сравните 
фразы: «ничто ничтит» и «дождь идёт». Слово «дождь» употребляется 
референциально, т. е. оно указывает на реальный физический феномен, 
доступный нашим чувствам. Проще говоря, «дождь», как и, например, 
«Сократ», — это имя. А слово «ничто» не таково: его нельзя употреб-
лять референциально (потому что оно кванторное), и оно не указывает 
на что-то в опыте11. 

 
11 Это рассуждение довольно простое и одновременно эффектное, а поэтому 

многим философам, в том числе современным, интересно оценить его успешность. 
Например, Алексей Михайлович Гагинский, симпатизирующий Хайдеггеру, считает, что 
ничто в данном контексте нужно понимать как имя или предикат, а не как квантор, как, с 
его точки зрения, ошибочно, это понял Карнап (Гагинский, 2023, 91). Он, увы, никак не 
обосновывает эту точку зрения. Обоснование схожей точки зрения можно найти в 
обстоятельной статье Екатерины Васильевны Востриковой и Петра Сергеевича Куслия, в 
которой утверждается, что предпосылки рассуждения Карнапа эмпирически ложны 
(Вострикова & Куслий, 2019). Они считают (среди прочего), что русские предложения 
типа «Ничто случилось» и «Ничто вечно» выражают определённую мысль, хотя тут 
«ничто» используется референциально, а не кванторно: кванторное употребление 
требовало бы, с их точки зрения, ещё одного «не»: «Ничего не случилось» и «Ничто не 
вечно». С моей точки зрения, как носителя русского языка, утверждение о том, что 
предложение «Ничто случилось» выражает определённую мысль, является 
сомнительным. Я не понимаю, какую мысль оно выражает и выражает ли вообще. 
Вострикова и Куслий также отмечают, что выражение типа «Ты ничто» в смысле «Ты — 
пустое место» вполне осмыслены. Это верно. Но я не вижу, как это помогает Хайдеггеру: 
он не может, насколько я понимаю, представить «ничто» в «ничто ничтит» как множество 
индивидов, которые ничего не добились (или как нечто аналогичное). Кажется, что когда 
говорится, что «ужасом приоткрывается ничто» и т. п., не говорится о том, что ужас 
способствует лучшему пониманию ничтожеств.  

Вострикова и Кусилий добавляют: «Очевидно, что слово "ничтить" обладает 
интуитивным смыслом» (Вострикова & Куслий, 2019, 91). Я не считаю, что у этого слова 
есть интуитивной смысл. Я даже проводил небольшой опрос, который показал, что 66% 
респондентов-носителей русского языка согласны со мной, а 34% — с Востриковой и 
Куслием. Всего в опросе приняли участие 714 человек 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 11 

Вывод Карнапа: метафизики, в том числе Хайдеггер, — это про-
сто неумелые поэты или музыканты без музыкальных способностей. 
Если бы у них был талант, они бы стали хорошими поэтами или музы-
кантами. А поскольку они люди бесталанные, а чем-то заниматься им 
надо, метафизики и занимаются бессмыслицей в буквальном смысле 

 
(https://t.me/philosophycafemoscow/2220). Конечно, я не считаю, что этот опрос был хоть 
сколько-то научным, однако некоторые поводы для размышлений он всё же даёт. 
Впрочем, авторы статьи помогают подобным мне людям, людям без хорошего чувства 
родного языка, предоставляя несколько возможных смыслов слова «ничтить»: 
«превращать в ничто», «отрицать», «добавлять немного ничего» (по аналогии с «солить») 
и т. п. Это весьма остроумно, но кажется мне иррелевантным по отношению к вопросу об 
успешности аргументации Карнапа. Даже если мы скажем «Ничтожество добавляет 
немного ничего», то вряд ли это сильно поможет осмысленности тезиса Хайдеггера. Вряд 
ли он имел в виду, что люди, которые не добились большого успеха, внесли весьма 
незначительный вклад в историю. Вострикова и Куслий пишут, что то, «[о]смыслено это 
предложение или нет, зависит от того, какое значение вкладывается Хайдеггером в слово 
"ничто" и в слово "ничтит". И если он не вкладывает в них гарантированно 
противоречивый смысл, то структурных проблем с осмысленностью его утверждений 
возникать не должно» (Вострикова & Куслий, 2019, 92). Однако проблемы, увы, 
возникают. Значит ли это, что Хайдеггер вкладывал туда противоречивый смысл? Мне 
так не кажется. Я вообще не уверен, что Хайдеггер вкладывал какое-либо предметное 
значение в слово «ничто»: ничто открывается, как говорят, жутью, трезвым ужасом, 
беспричинным страхом, тревогой, решимостью; какое уж тут значение «ничто» как «имя 
некоей субстанции» (Вострикова & Куслий, 2019, 91). Иными словами, я согласен с тем, 
что аргументы Востриковой и Куслия показывают, что слово «ничто» может 
употребляться референциально в естественном языке, но не согласен, что этот факт влияет 
на успешность аргумента Карнапа.  

Я согласен с Виктором Игоревичем Молчановым в том, что аргумент Карнапа про 
незаконный переход от кванторного использования слова «ничто» к референциальному 
не зависит от принятия верификационизма в отношении значения; «Хайдеггер вполне 
согласился бы с Карнапом, что логики здесь нет, но тем хуже для логики…» (Молчанов, 
2020, 16–17). Относительно интуитивного, с точки зрения Востриковой и Куслия, 
значения слова «ничтить» Молчанов пишет: «Очевидно, что авторы "ничтят" здесь 
русский язык, во всяком случае, не чтят его» (Молчанов, 2020, 18). Для целей моей статьи 
важно, что Молчанов видит ситуацию в терминах философских традиций: Вострикова и 
Куслий как представители аналитической философии, защищая Хайдеггера от 
аналитического философа Карнапа, допускают, что метафизика и Ничто проникают во 
враждебный им в прошлом аналитический лагерь (Молчанов, 2020, 19). В принципе, 
аналитическое хайдеггерианство — это вполне распознаваемое историографическое 
явление, к которому Куслия можно даже осторожно отнести ((Куслий, 2022); см. также 
работы Хьюберта Дрейфуса, Роберта Брэндома, Джона Ходжленда, Стивена Крауэлла, 
Сачи Голоба и др.). К словам «тем хуже для логики» присоединяется Андрей Борисович 
Паткуль, который считает, что не онтология должна подчиняться логике, а наоборот, а 
поэтому критика Карнапа Хайдеггеру не опасна (Паткуль, 2022, 157; см. также Паткуль 
2014). В этом отношении Хайдеггер оказывается противоположностью Рассела, работы 
которого лежали в основе логического позитивизма: если Рассел считал, что философские 
системы отличаются друг от друга прежде всего логиками, на которых они основаны, и 
это хорошо видно, например, у Лейбница (Russell, 1988, 162), то Хайдеггер наоборот 
считал, что пример Лейбница показывает зависимость логики от онтологии. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 12 

слова. В результате этой статьи Карнапа (хотя, наверное, не только её) 
имя Хайдеггера для движения логических позитивистов стало синони-
мом бессмыслицы, как это видно, например, у Айера (Айер 2010, 61). 

Выпад Карнапа против Хайдеггера имел и политическое измере-
ние. Хайдеггер был крайне правым12, в 30-е годы он на короткое время 
стал нацистским ректором и всячески способствовал различным гитле-
ровским инициативам. Венцы же по большей части держались 
либеральных или даже социалистических воззрений. И многие из них 
оказались вынуждены уехать из немецкоязычных стран, спасаясь от 
преследований со стороны нацистов.  

Можно ли сказать, что тут мы уже видим противостояние анали-
тиков и континенталов? Причём в таком случае ранние аналитики были 
бы левыми мыслителями, а ранние континенталы — правыми13; можно 
было бы даже сделать смелое предположение, что во второй половине 
века всё стало ровно наоборот: «левизна» перешла к континенталам во 
главе с Фуко и Деррида, а аналитиков возглавил консервативный Куайн. 
Однако это не более чем излишне смелая фантазия.  

Мы лишь ретроспективно вписываем этот выпад Карнапа в исто-
рию аналитико-континентального разрыва: на момент его совершения 
такового просто ещё не существовало. И как раз на примере «Преодо-
ления…» это хорошо видно: если в 1931 году Карнап критиковал 
Хайдеггера, называя его метафизиком, а его философию — метафизи-
кой, то в 1963 году, уже будучи в Америке, Карнап стал называть то, что 
происходило 30 лет назад, континентальной философией, которая исхо-
дила из немецкого идеализма и была в ХХ в. представлена текстами 

 
12 Или, говоря то же самое прямо, он был нацистом. Даже если его нацизмом 

заразили студенты, как говорит Нелли Васильевна Мотрошилова (Мотрошилова, 2012), 
всё же он был носителем именно этой идеологии. Я не буду тут приводить ярких цитат 
про национал-социализм автора «Бытия и времени» или писать о его антисемитизме. 
Вместо этого я обращу внимание на один пример политического мышления Хайдеггера: 
«…огосударствление "общества" в государство мало что значит, коль скоро государство 
стало лишь орудием, подчиненным единственной партии; сама же партия — орудием 
Советов, а они, в свою очередь, — пространством игры Немногих. Для них самих 
характерно оставаться безымянными, а часто упоминаемых (Сталина и его публично 
действующее окружение) терпеть лишь в качестве представителей» ((Хайдеггер, 2018, 
223); см. также (Бурдьё, 2003; Фалёв, 2016; Миронов & Миронова, 2018; Митлянская, 
2021; Фай, 2021). Критическую перспективу в отношении радикальной позиции Фая 
поможет сформировать следующий текст — (Fried, 2019)). 

13 Тот факт, что в эту схему явно не вписывается политически консервативный 
мыслитель Фреге, не обязательно должен нас смущать. Так, один из крупнейших 
отечественных специалистов по Фреге Борис Владимирович Бирюков считает, что Фреге 
не был аналитическим философом именно потому, что аналитические философы Рассел, 
Витгенштейн и Карнап придерживались, с его точки зрения, «левацкой политической 
ориентации» — (Бирюков, 2000, 62). Противоположную оценку Витгенштейна см. (Блур, 
2002). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 13 

посткантианских немецких идеалистов, Бергсона и Хайдеггера (Carnap, 
1963, 874–875). Но при этом, обратите внимание, в 1931 году он всё же 
не воспринимал этот конфликт как борьбу между аналитической и кон-
тинентальной традициями. Это была вполне локальная история внутри 
немецкоязычной философии того времени, более локальная, чем раз-
рыв, который сегодня существует в академии в разных точках света. И 
только в американский период Карнапа ситуация несколько измени-
лась. 

Заметил ли Хайдеггер критику Карнапа? Начало «Чёрных тетра-
дей» (т. е. Намёки х размышления (II)) полно раздражения против науки 
и научной философии (Хайдеггер, 2016), однако ничего из этого не 
направлено именно против Карнапа, а может равно относиться как к по-
зитивизму, так и к феноменологии с неокантианством. Может быть, 
Хайдеггер (как в будущем другой континентальный философ, Жиль Де-
лёз (Делёз & Парне, 2025)), воздерживался от полемики сознательно, 
потому что он «наполнен борьбой — против не-сущности бытия» 
(Хайдеггер, 2016, 100)? Впрочем, в тех же начальных «Чёрных тетра-
дях» он сокрушается о том, что «Бытие и время» не принесло ему ни 
одного великого врага, и вообще у него мало врагов (Хайдеггер, 2016, 
15).  

В одной из своих рукописей 1935 года Хайдеггер всё же не упу-
стил шанса прямо сослаться на «Преодоление метафизики…». С его 
точки зрения, на примере Карнапа мы наблюдаем уплощение традици-
онной теории суждения под видом математической научности. Именно 
таким Хайдеггер видит завершение того движения мысли, начало кото-
рой находится в работах Декарта. Сутью этого движения является отход 
от того, что Хайдеггер считает открытостью истины, и замена её досто-
верностью. Результатом этого является и отход от Бога. В лице Карнапа 
для Хайдеггера выступает целое движение мысли (Denkrichtung) совре-
менного математико-физического позитивизма, институционализи-
рованное в журнале логических позитивистов «Erkenntnis», где и была 
опубликована изначально статья Карнапа. Не случайно, продолжает 
член нацистской партии, что такого рода «философия» (он берет это 
слово в кавычки тут) внутренне связана с русским коммунизмом и при-
жилась в Америке (Heidegger, 1983, 227–228). 

Третий текст, к которому я обращусь, — это работа Хайдеггера с 
интересным названием «Преодоление метафизики», которая была напи-
сана около 1942 года (Фай, 2021, 29). Теперь, когда мы уже знаем, что 
Хайдеггер заметил критику Карнапа, сложно не подозревать, что это 
название было выбрано неслучайно. В этом тексте Хайдеггер рассуж-
дает о том, что человек, существо разумное и — о ужас — трудящееся, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 14 

не просто должен отрицать метафизику как некоторое учение, а должен 
блуждать «через пустыню опустошения земли, и это могло бы быть зна-
ком того, что метафизика из самого бытия и преодоление (Überwindung) 
метафизики как переживания14 (Verwindung) бытия совершаются» 
(Heidegger, 2000, 70). Новоевропейская форма онтологии — это транс-
цендентальная философия, которая становится теорией познания, 
рассматривая бытие сущего как присутствие для обеспечивающего 
представления, где сущее понимается как объектность. Теория позна-
ния исследует возможность присутствия объекта в познании, однако 
эмпирико-позитивистское понимание теории познания как объяснения 
процесса познания ошибочно (Mißdeutung), так как оно является лишь 
следствием понимания бытия как объектности, а появление логистики 
(т. е. математической логики) — просто обратная сторона этой позити-
вистской ошибки (Heidegger, 2000, 73). Таким образом, Хайдеггер 
прямо включает логический позитивизм в свою бытийную историю, 
трактуя его как один из финальных и прискорбных этапов забвения бы-
тия. 

Из этого мы видим, что и Карнап, и Хайдеггер осознавали своё 
столкновение как противостояние двух разных философских движений. 
Но в 1930-е они ещё не назывались «аналитическая» и «континенталь-
ная» философия. 

 
Эпизод IV. Гость из-за океана. 1935 

 
В 1935 году американский философ Эрнест Нагель посетил Кем-

бридж, Вену, Прагу, Варшаву и Львов, общался там с философами и 
написал о том отчет в двух частях (Nagel, 1936a; Nagel, 1936b). Его впе-
чатления начинаются с противопоставления аналитической философии 
(именно такое выражение он использует) Джорджа Эдварда Мура, Бер-
трана Рассела, Людвига Витгенштейна, Морица Шлика, Яна 
Лукасевича, Рудольфа Карнапа и др. и иррационалистической филосо-
фии в Европе. Нагель сообщает своему читателю, что любой рассказ 
такого рода, который он сейчас предпримет, будет субъективен, но 
портрет аналитической философии всё равно стоит нарисовать, дабы че-
ловек, который интересуется философией как анализом, не впал в 
отчаяние от знакомства с интеллектуальной сценой Европы, решив, что 
она полностью захвачена романтическим иррационализмом. Аналити-
ческая философия как таковая этически и политически нейтральна. 

 
14 Вероятно, в том смысле, в каком можно пережить расставание, утрату, горе, 

поражение или болезнь. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 15 

Однако Нагель отмечает её подрывной потенциал против иррациона-
лизма и обскурантизма. 

Он также выделяет некоторые общие для представителей описы-
ваемого им направления черты:  

(1) вместо строительства философских систем аналитические фи-
лософы намерены прояснять значение предложений конкретных наук; 

(2) поэтому их методом является анализ, в силу этого такие фи-
лософы большой упор делают на ясность метода, а не пытаются 
защитить ту или иную доктрину, что приводит к коллективной теорети-
ческой работе;  

(3) этих философов почти не интересует история и социальное 
значение идей; они считают, что многие традиционные философские 
вопросы и проблемы лишены научного значения. Любопытно, что тут 
Нагель высказывает несогласие, говоря, что не уверен, что традицион-
ная философия — это одна сплошная ошибка; более того, считает он, 
глубокое знакомство с историей философии удержало бы аналитиче-
ских философов от серьёзных ошибок, ведь они порой просто 
обсуждают некоторую традиционную проблему под новым названием. 
Однако «в высшей степени неисторическая атмосфера, в которую я по-
грузился, необычайно бодрит, и она принесла мне отрадное облегчение 
от трансцендентальной позы, которую принимают столь многие амери-
канские авторы при подходе к систематической философии» (Nagel, 
1936, 7);  

(4) аналитические философы склонны к натурализму и здравому 
смыслу, они не считают наш мир иллюзией. 

Интересно впечатление Нагеля от венской философии:  
 

Лекции профессора Шлика читались в огромной 
аудитории, переполненной студентами обоих полов, а на 
его семинаре случайному посетителю повезло, если ему не 
приходилось сидеть на подоконнике. Содержание лекций, 
хотя и простое, было на высоком уровне; они были посвя-
щены изложению теории значения как способа 
верификации утверждений. Мне пришло в голову, что, 
хотя я был в городе, переживающем экономический упа-
док, а в обществе царила реакция, взгляды, столь 
убедительно представленные с кафедры, были мощным 
интеллектуальным вызовом. Я задавался вопросом, как 
долго такие доктрины будут терпеть в Вене. И я подумал, 
что частично понял причину живучести (vitality) и привле-
кательности аналитической философии. Аналитическая 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 16 

философия формально этически нейтральна; её профес-
сора не навязывают студентам догмы о жизни, религии, 
расе или обществе. Но аналитическая философия — это 
интеллектуальное упражнение в особой области, и если 
путь интеллекта становится для человека привычным, то 
никакие доктрины и институты не защищены от критиче-
ского переосмысления. Поскольку традиционная 
философия часто практиковалась как разновидность мра-
кобесия, она стала bête noir15 Венского кружка. 
Напряжение между профессорами спекулятивной и анали-
тической философии можно заметить и за пределами 
Центральной Европы; мне рассказывали, что в Англии не-
которые пожилые философы были ошеломлены и 
шокированы, когда на публичном собрании блестящий мо-
лодой сторонник Венского кружка пригрозил им скорым 
исчезновением, поскольку «армии Кембриджа и Вены уже 
наступают». Я убеждён, что это напряжение существует не 
только из-за того, что традиционная спекулятивная фило-
софия часто культивирует мистификацию и сознательный 
иррационализм в вопросах строгой философии, но и по-
тому, что это имеет последствия для социальной теории и 
практики, как показали недавние события. Таким образом, 
аналитическая философия выполняет двойную функцию: 
она предоставляет тихие зёленые пастбища для интеллек-
туального анализа, где её последователи могут укрыться 
от неспокойного мира и заниматься своими интеллекту-
альными играми с шахматным безразличием к его ходу; и 
она также является острым сияющим мечом, помогающим 
рассеять иррациональные убеждения и сделать очевидной 
структуру идей. Это одновременно занятие отшельника и 
чрезвычайно серьёзное приключение: она стремится сде-
лать максимально ясным то, что мы действительно знаем 
(Nagel, 1936a, 9).  
 

Если сопоставить эту оценку путешественника с тем, что мы уже обсу-
дили про Хайдеггера и Карнапа, то можно лучше понять тот 
исторический контекст, в котором рождалось различие аналитической 
и континентальной философии. Но нас скорее интересует, что Нагель, в 
чём-то наблюдатель со стороны, подмечает оппозицию рационального, 
научного, ясного, аисторического, натуралистического и 

 
15 Т. е. главным врагом. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 17 

иррационального, романтического, туманного, традиционного, систем-
ного, спекулятивного. Впрочем, самого автора книг по логике и 
научному методу сложно заподозрить в полной нейтральности в этом 
вопросе. 

 
Эпизод V. Райл и Франкфуртская школа 

 
В 1934 году Теодору Адорно удалось бежать от нацистов в Окс-

форд, где он провёл четыре года в Мёртон-колледже (Джеффрис, 2018, 
209). Научным руководителем Адорно назначили оксфордского анали-
тического философа Гилберта Райла16, одного из немногих в 
университете профессоров, которые были хотя бы как-то знакомы с ра-
ботами Романа Ингардена, Гуссерля и Хайдеггера, т. е. тем, чем 
интересовался сам Адорно. Райл даже написал на «Бытие и время» ре-
цензию. Что же там написано? 

Райл признает Хайдеггера «пожалуй, самым сильным и ориги-
нальным учеником Гуссерля» (Ryle 1929, 355), восхищается им как 
важным, тонким, смелым, оригинальным мыслителем (Ryle 1929, 367). 
Однако при этом Хайдеггер и вся феноменология — это «шаг к ката-
строфе» (Ryle 1929, 355). Он предрекает, что закончится эта история 
либо «саморазрушительным субъективизмом, либо болтливым мисти-
цизмом (Ryle 1929, 370). По тону текста ясно, что Райлу нравится 
отвержение Хайдеггером различия сознания и тела, субъекта и объекта, 
но Райл сомневается в приписываемой им автору «Бытия и времени» 
гипотезе о том, что обыденный язык («language of the village and the 
nursery») больше подходит для философии, чем технический язык, хотя 
бы частично уже избавленный от метафоричности. Интересно, что это 
сомнение исходит от человека, которого в будущем будут знать как фи-
лософа обыденного языка. 

Другое возражение британского философа состоит в том, что 
надежде проникнуть в смыслы допознавательной жизни не суждено 
сбыться, так как самое обыденное отношение к миру уже подразумевает 
определённое знание. И, наконец, ещё один его довод, направленный 
против феноменологии в широком смысле слова, состоит в том, что хотя 
мы действительно получаем доступ к вещам посредством их данности 
сознанию, ошибочно считать, что сущность вещей может быть раскрыта 
благодаря анализу этой данности. Напротив, для этого надо анализиро-
вать сами вещи. Впрочем, Райл признает, что Хайдеггер ставит перед 

 
16 Если бы Адорно выбрал другого профессора, Р. Дж. Коллингвуда, то история 

философии могла бы пойти по иному пути. Коллингвуд был более открыт историческому 
изменению философии, чем Райл. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 18 

читателем «пугающую (alarming) задачу понимания совершенно новой 
терминологии17» (Ryle 1929, 364), так что многие из выводов Хайдег-
гера оксфордец «должен оставить непрояснёнными из-за того, что я их 
не понял» (Ryle 1929, 355). Особенно туманными Райлу представляются 
разделы про временность. Его можно понять. 

Теперь, когда мы ознакомились с некоторыми взглядами науч-
ного руководителя, самое время вернуться к его «ученику». Райлу, судя 
по всему, до Адорно не было никакого дела. Адорно платил той же мо-
нетой: в Оксфорде ему очень не нравилось. Он был вынужден обедать в 
общей столовой, а многие люди в университете были настроены прона-
цистски (об этом см.: Schad, 2007). В такой трудной обстановке Адорно 
работал над критикой Гуссерля. В Англии эта тема мало кому была ин-
тересна, хотя Адорно и пытался объяснить её, «опускаясь до детского 
уровня» (Müller-Doohm, 2004, 193). Есть мнение, что «Адорно удалось 
продвинуться в направлении аналитической философии, поскольку он 
сосредоточился на концептуальном анализе идей Гуссерля, отказав-
шись от каких-либо дополнительных исторических объяснений» 
(Müller-Doohm, 2004, 192). Возможно, это правда. Но Оксфорд его так 
и не принял: ни один университетский клуб не пригласил его выступить 
(Джеффрис, 2018, 210). Хотя сам он ходил на собрания Джоуиттовского 
общества и Философского общества. Адорно также вступил в Музы-
кальное общество (Müller-Doohm, 2004, 193). 

Полезно посмотреть на оксфордские годы Адорно и с другой сто-
роны. Айер, тоже ученик Райла и тоже критик Гуссерля и Хайдеггера, 
на семь лет моложе Адорно, описывает его так: 

 
…он казался нам комической фигурой с его щеголь-

скими манерами и внешностью, с его беспокойным 
стремлением узнать, получили ли другие беженцы приви-
легию обедать за Высоким столом, которой он до сих пор 
не удостоился. В нашем философском аскетизме нас также 
скорее позабавило, чем впечатлило то внимание, которое 
он в то время уделял философии джаза. Возможно, это не 
вполне наша заслуга, что мы почти не интересовались ни 

 
17 Так, Dasein Райл понимает как мыслящее, спрашивающее и использующее 

методы Я, в том числе его, Райла, Я (Ryle 1929, 364–365). Учитывая, что мотивация 
развивать экзистенциальную аналитику Dasein у Хайдеггера связана, насколько я могу 
судить, с идеей дотеоретической и дорефлексивной практической жизни, то вряд ли 
толкование Райла можно признать полностью адекватным. С другой стороны, он верно 
указывает, что сущностью бытия Dasein является забота (being-about), проницательно 
отмечая, что речь идёт не об эмоции, а скорее о переосмыслении гуссерлевской 
интенциональности.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 19 

эстетикой, ни марксистской философией, хотя к концу де-
сятилетия Исайя написал отличную вводную книгу о 
Марксе18. Так как в Оксфорде для него ничего не нашлось, 
Адорно нашёл приют в Соёдиненных Штатах, а после 
войны вернулся в Германию. В конце концов он стал жерт-
вой студенческих волнений, пережив сердечный приступ, 
когда некоторые из его учениц обнажили грудь и танце-
вали вокруг него в насмешку» (Ayer, 1977, 153).  
 
Этическую сторону этого замечания Айера я оставлю в стороне, 

отмечу только, что Адорно умер от инфаркта не «когда» ему показали 
грудь, а лишь спустя некоторое время после этого события19.  

Айер противопоставляет Адорно другому беженцу с континента, 
Эрнсту Кассиреру, отмечая вежливость и хороший английский автора 
«Философии символических форм». На его лекции по Лейбницу окс-
фордские философы ходили, хотя когда они задавали сложные вопросы, 
то Кассирер отвечал, что такие вопросы озадачили бы и самого Лейб-
ница, и шел дальше. В конце концов, как и Адорно, Кассирер уехал в 
США. Комментируя бедственное положение Адорно в Оксфорде, Ни-
хил Кришнан пишет: «Адорно не принял анализ; ни один марксист того 
десятилетия не принимал его, предпочитая историю и экономику этому 
стилю философии» (Krishnan, 2023, 65). Из воспоминаний Айера видно, 
что в Оксфорде лишь позднее узнали, что у них учился знаменитый 
неомарксист. Но это их особо не впечатлило (Кузнецов, 2005). 

Сам Адорно позднее, уже в 60-е годы, оценивал оксфордскую фи-
лософию того времени следующим образом: 

 
…интеллектуальный подход, который фактически 

ввёл Конт, теперь претендует на то, что нашёл образцовую 
научную формулировку в современной теории логиче-
ского позитивизма, которая представляет эти вещи с 
математической точки зрения самым передовым и изощ-
ренным образом. И именно здесь, в этом логическом 
позитивизме, мы обнаруживаем, что одним из критериев 
осмысленности пропозиций является то, что они могут 
быть представлены в терминах повседневного языка, так 
что эта теория также очень близко подходит к категории 
легко понятного или легко доступного для понимания. 

 
18 Видимо, речь идёт о книге (Berlin, 1996). 
19 Благодарю анонимного рецензента за то, что он обратил моё внимание на эту 

важную деталь. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 20 

Здесь мы видим, как такая категория, как «повседневный 
язык», чреватая бесчисленными социальными предпосыл-
ками, невольно предстаёт так, как будто она каким-то 
образом существует до или за пределами общества, а 
именно в пространстве логических построений. Однако 
именно здесь позитивная наука, и в частности социология, 
имела бы все основания для скептицизма и, несомненно, 
пожелала бы подвергнуть эту категорию дальнейшему 
критическому изучению (Adorno, 2022, 46–47).  
 
Тут мы видим, что для Адорно оксфордская философия обыден-

ного языка — это часть позитивизма, и она опирается на фикцию 
абстрактного обыденного языка, слепая к социальным условиям его 
воспроизводства. Даже работу Витгенштейна Адорно и его коллега и 
соавтор Макс Хоркхаймер (см. также: O'Neill & Uebel, 2004) восприни-
мали как часть позитивизма и отвергали его как плоское позитивное 
мышление, полную противоположность философии (см.: Freyenhagen, 
2023, 134; Whyman, 2023)20. 

В принципе в похожем духе Герберт Маркузе, другой представи-
тель Франкфуртской школы, высказывался в книге «Одномерный 
человек» (1964). Он называл аналитическую философию — используя 
этот термин — одномерной, это «академический садо-мазохизм», кото-
рому присуща «фамильярность уличного прохожего». С точки зрения 
Маркузе, «анализ направляется даже не обыденным языком, но скорее 
раздутыми в их значении языковыми атомами, бессмысленными обрыв-
ками речи, которые звучат как разговор ребёнка» (Маркузе, 1994, 230). 
Насколько я понимаю, главной претензией представителей Франкфурт-
ской школы к аналитической философии является то, что она 
некритически относится к действительности, пытается разобраться с 
тем, что есть, а не хочет изменить мир. А потому аналитическая фило-
софия якобы подозрительно относится к разного рода отклонениям от 
нормы. Цитируя оксфордского философа обыденного языка 
Дж. Л. Остина, Маркузе замечает, что рассуждения Остина совершенно 
ясны, полностью точны и верны, но этого не только недостаточно, а это 

 
20 Восприятие Витгенштейна в континентальной философии — это отдельная 

большая тема, которую я тут не могу развивать подробно. В целом, есть тенденция 
использовать идеи Витгенштейна (так действуют, на мой взгляд, Жан-Франсуа Лиотар, 
Карл-Отто Апель и Юрген Хабермас), а есть те, для кого, как и для Адорно, Витгенштейн 
является антифилософом (Жиль Делёз, Ален Бадью). Есть также множество интересных 
и не очень попыток прочертить какие-то связи Витгенштейна с Гуссерлем, Хайдеггером 
и Деррида, но я не буду их обсуждать в этой работе. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 21 

разрушительно для философии (Маркузе, 1994, 232)21. Анализу Остина 
Маркузе противопоставляет революционное рассуждение Ленина про 
диалектику стакана. Методы аналитической философии, с точки зрения 
Маркузе, исключают политический анализ: «…самая заумная метафи-
зика не демонстрировала таких искусственных хлопот с жаргоном, 
вроде тех, которые возникли в связи с проблемами редукции, перевода, 
описания, означивания, имён собственных и т. д.», — констатирует про-
рок новых левых (Маркузе, 1994, 246). «Аналитическая философия 
часто создаёт атмосферу обвинения и комиссии по расследованию. Ин-
теллектуалы вызываются на ковер. Что вы имеете в виду, когда 
говорите…?» (Маркузе, 1994, 252)22. 

Я должен признать, что текст Маркузе обнаруживает достаточно 
хорошее знакомство с оксфордской философией середины ХХ века (а 

 
21 Адорно тоже не был большим поклонником ясности: «Концепция ясности взята 

из отдельных дисциплин, в которых она сохранилась как догма, и заново применена к 
философии, которая давно подвергла её критическому осмыслению и поэтому не должна 
беспрекословно ей следовать» (Adorno, 1993, 95–96). В принципе, знаменитая неясность 
или неопределённость языка континентальной философии — это порой действительно 
результат совершенно сознательного выбора, который тут обосновывает Адорно. Иногда 
континентальные авторы даже высказывают мнение, что главное в философии — это 
метафоры (см., например: Фёдор Гиренок, континентальный философ: «Я полагаю, что 
философия — это вообще метафоры одни. Любой философ — это одна-две метафоры. И 
больше ничего нет. … Философия — это метафоры по сути своей. И никакой какой-то 
точной философии не существует»; Вадим Васильев, аналитический философ: «Только 
такая философия и есть! Точная философия, никакой другой быть не может!» (Васильев 
& Гиренок, 2007), или что нельзя упрекать кого-то за использование метафор («Когда 
писатель порицает употребление метафор в философии, он этим только обнаруживает, что 
не знает ни что такое философия, ни что такое метафора. Ни одному философу не пришло 
бы в голову осудить метафору. Метафора — необходимое орудие мышления, форма 
научной мысли» (Ортега-и-Гассет, 1990, 68). Полагаю, большинство аналитических 
философов тоже ничего не имеют против метафор, если они используются для украшения 
речи или в дидактических целях. Думаю, большая часть аналитиков будет согласна, что 
метафоры можно «расшифровать», возможно прямо сказать то, что мы ради стиля или 
риторики выражали с помощью метафор. 

22 В принципе, при желании можно считать, что резкость слов Маркузе 
объясняется в том числе и внешними причинами, а именно маккартизмом. Дело в том, что 
с конца 40-х годов по 60-е в Америке очень сложно было быть политическим философом 
левых взглядов, а аналитическая философия активно развивалась. Иногда даже 
предполагают, что маккартизм, убрав со сцены философов-марксистов, сформировал 
аналитическую философию как таковую (Schuringa, 2023). Чтобы оценить правомерность 
этой гипотезы, нужно понимать, насколько популярен был марксизм в американской 
философии до маккартизма, заняли ли аналитические философы места уволенных 
марксистов и насколько это было массовое явление. Такими данными я не располагаю, 
хотя в целом гипотеза кажется мне интересной. Однако есть примеры, которые заставляют 
меня в ней сомневаться. Во-первых, жертвой маккартизма были и аналитические 
философы, например, Карнап. Во-вторых, аналитические философы довольно активно 
участвовали в защите Анджелы Дэвис. Но я не буду развивать эту тему тут. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 22 

также с поздней философией Витгенштейна) и в целом подмечает не-
мало характерных черт, которые присущи манерам аналитических 
философов, насколько они мне известны (в том числе и из самонаблю-
дения). С другой стороны, обвинение в том, что аналитические 
философы «всё оставляют как есть», что они в своей мысли политиче-
ски нейтральны или консервативны, может быть справедливо для 
некоторых аспектов философии Витгенштейна или Остина, но не может 
быть применено к более радикально настроенным аналитическим фило-
софам. К таким «радикалам» можно отнести, например, из наших 
современников Питера Сингера, Дерека Парфита или Дерка Перебума. 
Не был политически пассивным и Рассел. Эти философы имеют вкус к 
влиянию на общественные мнения и настроения. Но при этом их иссле-
дования относятся к теоретической философии. Разумеется, сегодня 
существует и аналитический марксизм, и аналитический анархизм. (Но 
почему-то пока нет аналитического фашизма.) 

А если кого-то интересует только чистая метафизика? Например, 
только вопрос о бытии Бога, проблема сознания или тождества лично-
сти во времени. Я не вижу, зачем при подобных предметах 
исследования кому-то нужно было бы обращаться к критической ре-
флексии в марксистском или психоаналитическом стиле. На мой взгляд, 
истинность теизма или атеизма, дуализма, материализма, идеализма или 
панпсихизма, компатибилизма или его отрицания и т. п. не зависит от 
устройства нашего общества. Хотя, конечно, то, что мы думаем про эти 
вопросы, от общества в определённой мере и сложным образом зависит. 
Но факт этой зависимости не влияет на истинность сам по себе. 

На примере взаимодействия франкфуртской школы и аналитиче-
ских философов можно увидеть продолжение конфликта Хайдеггера и 
позитивистов. Тут политический ландшафт совсем иной, но суть взаим-
ных претензий, кажется, имеет преемственность: отношение к 
современной логике, отношение к ясности, вопрос о том, что актуально 
в философии, можно ли опираться на здравый смысл и обыденное упо-
требление языка, или мы должны обращать на эти вещи логику 
эпистемологического подозрения. 

К этому эпизоду нужно добавить ещё два подсюжета, чтобы раз-
рыв не представлялся излишне драматическим. Во-первых, в архиве 
Адорно хранятся три письма, которые добавляют некоторые новые 
штрихи к нашей теме. Первое из них написано Райлом Адорно в 1938 
году, когда Адорно уже уехал в США. Райл пишет, что рад слышать, что 
Адорно удалось устроиться на работу в Америке. Он выражает надежду, 
что эта новость не значит, что он никогда Адорно более не увидит, и не 
означает, что он более не получит от Адорно вестей. Это ясно 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 23 

показывает, что некоторая личная связь у этих двух философов всё же 
была, и там было что-то, кроме взаимного отторжения или презрения. 
Два других письма относятся к 1968 году, когда Адорно уже вернулся в 
Европу. В первом письме Райл сообщает, что давно он не пил немецкого 
вина23 и не игнорировал музицирования Адорно24. И он намерен скоро 
увидеть своего коллегу. Адорно отвечает, что ему очень приятно полу-
чить весть от Райла после столь долгого перерыва, и он с нетерпением 
ждёт визита британского коллеги во Франкфурт. Он также сообщает, 
что ко времени визита должна выйти некая книга25 о противоречиях 
между диалектикой и позитивизмом в немецкой социологии. Адорно 
выражает надежду, что Райл сможет познакомиться с аргументами и 
контраргументами, представленными в этой книге, и заключает, что в 
мире мало людей, с которыми ему хотелось обсудить этот вопрос так же 
сильно, как с Райлом26. 

Во-вторых, иронично, что следующее поколение Франкфуртской 
школы, прежде всего Юрген Хабермас, уже будет пытаться интегриро-
вать континентальную социальную философию и элементы 
аналитической философии обыденного языка (Соболева, 2002; Юнусов, 
2020). 

 
Эпизод VI. Айер и Батай. 1951 

 
Теперь переместимся в Париж января 1951 года. Тут мы сможем 

застать столкновение между французским философом Жоржем Батаем 
и английским позитивистом, аналитическим философом Альфредом 
Айером. Если посмотреть на наиболее известные тексты Айера, то 
можно подумать, что нет ничего более далёкого от континентальной фи-
лософии. Это простая и ясная английская проза, полная 
прямолинейных, порой даже слишком прямолинейных, рассуждений. 
Но при этом Айер был связан с Францией едва ли не больше, чем все 
другие британские философы его поколения. Он с критическим интере-
сом относился к экзистенциализму Сартра и вообще к влиянию 

 
23 Возможно, это как-то связано с тем, что отец Адорно был крупным 

виноторговцем. 
24 Я не уверен, что знаю, как это следует понимать: это издёвка? локальная шутка? 

и то, и другое? 
25 Возможно, Адорно пишет о книге «Der Positivismusstreit in der deutschen Soziol-

ogie» (1969). Адорно также обсуждает позитивизм в социологии в рамках цикла лекций 
«Введение в социологию» (1968). 

26 Akademie der Künste, Berlin, Heinrich-Mann-Archiv, no. 420, Br 1275. Я 
благодарю Архив Адорно за возможность изучить эти письма. Увы, современные 
биографии Райла не дают нам информации о его связи с Адорно. См., например, (Vrijen, 
2007). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 24 

немецкой феноменологии и немецкого же экзистенциализма (в широ-
ком смысле слова) на французскую мысль. При этом Айер уважал 
работы Анри Пуанкаре по философии науки, работы Жана Нико и даже 
считал важными ранние работы Анри Бергсона о сознании и его же 
поздние работы по этике (но не его теорию времени). При этом Айер 
заметил для себя, что эти люди не получали признания в современной 
ему французской философской академии. После войны, считал Айер, во 
Франции победила философия, которая ориентировалась на немецкие 
образцы. При этом внимание к немецкой философской культуре фран-
цузы сочетали с крайней политизированностью, что было непривычно 
для философов с британских островов. Это Айер считает причиной 
того, что англичане не интересуются французской философией после 
Декарта. При этом сам Айер этой закрытости не разделял и приезжал во 
Францию читать лекции (Ayer, 1985, 23–27). И в ходе одного из визитов 
на лекцию к Айеру пришел Батай. 

Жорж Батай был исключительно примечательным персонажем 
тогдашней французской философской, социологической и литератур-
ной сцены: исследователь насилия, мистик без Бога, человек, который 
собирался перевернуть основы экономической науки, автор эротиче-
ской литературы, который намеревался победить немецкий фашизм, 
спланировав человеческое жертвоприношение27. Андре Бретон во «Вто-
ром манифесте сюрреализма» представил его как человека, который 
отказывается рассматривать «что-либо ещё, кроме самых гнусных, са-
мых отвратительных и самых испорченных вещей» (цит. по Декс, 2010, 
283). Отчасти это правда. Но Батай при этом исследовал и разрабатывал 
довольно любопытную версию материалистической философии, нахо-
дясь под влиянием одновременно Гегеля, Ницше и Льва Шестова. 
Разрабатывал он и социологические идеи Дюркгейма и полевых антро-
пологов. Иными словами, это был исследователь со славой порнографа. 

И вот такой человек оказался 11 января 1951 года на лекции Ай-
ера «Идея истины и современная логика». Там же был и знаменитый 
французский феноменолог Морис Мерло-Понти, с которым Айер дру-
жил (Ayer, 1985, 23–24). Правда, они сознательно ограничили свою 
дружбу предметами, которые не касались философии — слишком не-
продуктивными были их попытки обсуждать теоретические проблемы 
(Ayer, 1977, 285). Впрочем, Айер поспособствовал тому, что «Феноме-
нология восприятия» Мерло-Понти появилась на английском (Ayer, 
1985, 189). На лекции также был другой друг Айера — Жан Валь (по-
дробнее о нём см.: Кузнецов, 1982; Курилович, 2019), историк 

 
27 Составить себе представление об этом выдающемся авторе можно из этих 

работ: (Фокин, 2002; Тимофеева, 2009; Вайзер, 2009; Зенкин, 2014; Зыгмонт, 2018). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 25 

философии, один из знатоков в том числе и ранней аналитической фи-
лософии и один из тех немногих, кто мог в то время во Франции 
компетентно рассказывать что-то про идеи Мура и Рассела (Wahl, 1920, 
214–225)28.  

Во второй части своих воспоминаний Айер описывает лекцию об 
истине, которую устроил Валь после войны в Философском колледже. 
Айер не приводит точной даты, но, возможно, речь идёт именно об ин-
тересующем нас тут событии. Айер пишет: 

 
Моя ортодоксальная трактовка проблемы, облекаю-

щая корреспондентскую теорию в семантические одежды, 
ставшие модными по крайней мере среди аналитических 
философов благодаря Альфреду Тарскому, заинтересовала 
аудиторию не столько как источник просвещения, сколько 
как театральное зрелище. Одна английская подруга, ока-
завшаяся в аудитории, сказала мне потом, что её соседи 
оценили это в основном как выдающееся проявление ан-
глийского юмора (Ayer, 1985, 29). 
 
После этой лекции Айер, Батай, Мерло-Понти и физик Жорж Ам-

брозино29 оказались в баре и проспорили там до трёх утра30. Судя по 
всему, это была не первая встреча Батая и Айера. Они, видимо, встреча-
лись ещё в 40-е годы. Айер в то время пытался убедить Батая в 

 
28 Для Валя Мур и Рассел — это, прежде всего, реалисты и критики идеализма, 

выступающие в союзе с американскими реалистами и прагматистами. Судя по всему, 
интерес Жиля Делёза к Расселу и Уильяму Джеймсу возник в связи с этой книгой Валя. 
Позднее Валь присутствовал на семинаре Мура в Колумбийском университете. Вот как 
он описывает своё впечатление: «Я хотел бы вспомнить семинар Мура, который я посещал 
в Колумбийском университете, где в течение двух часов мы обсуждали то, что могли бы 
обсудить сейчас [т. е. на семинаре в Руайомоне, см. ниже эпизод VIII]: является ли 
высказывание "Истинно, что на этом столе стоят две пепельницы" тем же самым, что и 
"На этом столе стоят две пепельницы". Дискуссия длилась два часа. Мур был настоящим 
Сократом, и мы так и не пришли к выводу. Я думаю, он считал, что "Истинно, что…" 
излишне, и что достаточно сказать: на столе две пепельницы (il y a) ... В этом и был весь 
смысл дискуссии» (La philosophie analytique, 1962, 35). Насколько я понимаю, Валь мог 
посещать семинары Мура в Нью-Йорке во время своего пребывания там в начале Второй 
мировой войны. На этих семинарах присутствовал и молодой Мортон Уайт, который 
ощущал их как глоток свежего воздуха и блистательный свет (Morton, 1999, 52–59). 

29 Зыгмонт называет его специалистом по ядерной физике и соратником Батая по 
общественным делам (Зыгмонт, 2018, 57), см. также об участии Амброзино в разных 
объединениях с Батаем (Фокин, 2002, 176, 199). Согласно самому Батаю, Амброзино был 
научным сотрудником Лаборатории рентгеновских лучей; он благодарит его за 
совместную работу над «Проклятой частью» (Батай, 2006, 113).  

30 Саймон Джеймс недавно опубликовал фантазию о том, что нужно добавить к 
этой группе философа-мадхьямика (James, 2019).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 26 

следующем тезисе: время — это не только человеческое изобретение. 
Но тогда он не достиг никакого успеха (Ayer, 1977, 288). В 1951 году в 
баре после лекции Айер и французы говорили на очень похожую тему. 
На следующий день лекцию читал уже Батай. Она называлась «Послед-
ствия незнания». Её текст опубликован в «Собрании сочинений» 
философа (Bataille, 1976)31. Я должен признаться, что этот документ до-
вольно сложен для понимания32. Но попробую всё же выделить из 
текста то, что можно, но, как отмечает сам Валь в своей первой реплике 
после дискуссии о лекции, «обсуждение [этих идей] затруднительно» 
(Bataille, 1976, 197).  

Из текста мы узнаем, что ночью в баре философы обсуждали те-
зис о том, что Солнце существовало до появления людей. Этот тезис 
предложил Айер. Батай говорит, что обсуждение вызвало некоторый 
скандал, показавший, что между французскими философами и англий-
скими философами существует своего рода пропасть (abîme), которой 
нет между французскими философами и немецкими философами 
(Bataille, 1976, 191). В чём же состояли позиции сторон? 

Айер не видел никаких оснований сомневаться в этом тезисе. Мы 
не знаем точно, какой довод он приводил, но очень вероятно, что это 
были какие-то естественно-научные соображения: у нас есть проверяе-
мые геологические, астрономические и другие данные, позволяющие 
нам оценить это утверждение как скорее всего истинное. А может быть, 
здесь было некоторое влияние Мура и его философии здравого смысла, 
потому что Мур утверждал, что подобного рода высказывания являются 
частью здравого смысла (Moore, 1925; Мур, 1998).  

Французы не соглашались с этим тезисом. Амброзино говорил, 
что солнца не существовало до появления мира33 (le monde). Для Батая 
суждение Айера указывало на совершенную бессмыслицу (le parfait 
non-sens) (Bataille, 1976, 190)34. Вот как он это обосновывает (или 

 
31 Я благодарю Михаила Гарнцева, Анну Стрельчук и Никиту Архипова за 

помощь в исследовании этого текста Батая. От Анны Стрельчук я узнал, что недавно это 
сочинение обсуждал в своих учебных курсах в Сорбонне Квентин Мейясу в рамках 
разбора связи между реализмом и феноменологией, которая интересует Мейясу в связи с 
критикой корреляционизма. Я также благодарю Семёна Ларина и Алексея Зыгмонта за 
комментарии к рукописи этого раздела. 

32 Через два года в том же собрании Батай прочитает доклад «Незнание, смех и 
слезы». Это название очень точно описывает внутреннее состояние некоторых читателей 
Батая во время знакомства с его идеями. 

33 Что это в точности означает, я не знаю. Можно строить предположения, но 
изучение мировоззрения Амброзино не входит непосредственно в сферу моих научных 
интересов. 

34 Чисто грамматически можно прочитать так, что Батай оценивает как 
бессмысленные не слова Айера, а слова Амброзино. Но не думаю, что в этом есть смысл, 
учитывая то, что говорится дальше. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 27 

поясняет?): «Здравый смысл35 должен иметь полный смысл в том 
смысле, что любое высказывание в принципе подразумевает наличие 
субъекта и объекта. В высказывании: было Солнце, а людей нет, есть 
субъект, но нет объекта (il y avait le soleil et il n’y a pas d’hommes, il y a 
un sujet et pas d’objet)», поэтому36 «невозможно представить существо-
вание Cолнца без людей» (Bataille, 1976, 191). К обсуждению этой 
таинственной фразы я ещё вернусь37. 

Позицию Мерло-Понти Батай не формулирует чётко, но из кон-
текста можно предположить, что он тоже с Айером не согласился. 
Андреас Врахимис предполагает, что мы можем более-менее надёжно 
реконструировать, почему Мерло-Понти не согласился, если не согла-
сился, с тезисом Айера (Vrahimis, 2013, 99–100). В уже упомянутой 
«Феноменологии восприятия» мы находим рассуждения на похожие 
темы (Мерло-Понти, 1999, 546)38. Их можно понять в том смысле, что 
сами научные процедуры, которыми мы могли бы верифицировать это 
утверждение Айера про Солнце, возникают в рамках определённой 
культуры, опосредованы нашим обыденным отношением к миру, и в 
этом смысле ничего не могло существовать до бытия человека. Иными 
словами, если в каком-то смысле Солнце существует благодаря нам, то 
утверждение, что оно существовало до нас, будет в этом смысле просто 
ложным39.  

Но для Батая, насколько я понимаю его философские симпатии и 
антипатии, такой ход рассуждений закрыт, потому что он описывает фе-
номенологию как практически тупиковую ветвь рассуждений:  

 

 
35 «Un sens commun». Врахимис переводит как «common meaning», но кажется, 

что речь о другом (Vrahimis, 2013, 104). 
36 Не могу поручиться, что первое суждение тут у Батая действительно 

обосновывает второе, однако этот вариант прочтения после многих раздумий кажется мне 
по меньшей мере допустимым. 

37 Образ (и иногда даже что-то вроде понятия) Солнца является важным для 
творчества Батая, и обсуждается в таких произведениях как «Солнечный анус», «Гнилое 
солнце», «Проклятая часть» и других. Алексей Зыгмонт пишет, что «[н]авязчивые 
фантазии на тему того, что с солнцем что-то не так, преследовали Батая с раннего детства» 
(Зыгмонт, 2018, 30). Батая привлекала в Солнце его двойственность: оно даёт энергию 
жизни, но само является для нас смертельно опасным. Эта двойственность аналогична 
двойственности насилия, жертвоприношения и, в итоге, сакрального: они 
парадоксальным образом сочетают в себе жизнь и смерть, благо и зло. Возможно, реакция 
Батая частично связана с особенностью примера Айера, а вовсе не с его содержанием. 
Если бы он привёл не Солнце, а, скажем, Суалокин, то вечер 11 января 1951 года 
несколько философов могли провести и иначе. См. также (Зенкин, 2014, 336). 

38 Оригинал вышел в 1945 году. Сам Айер знал релевантные пассажи и цитировал 
их в своём позднем тексте о Мерло-Понти (Ayer, 1984, 226). 

39 Точку зрения Мерло-Понти защищает Тед Тоадвайн (Toadvine, 2014). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 28 

С некоторых пор немецкая философия — един-
ственная живая форма философии — стала стремиться к 
тому, чтобы сделать познание последней ступенью внут-
реннего опыта. Но феноменология оценивает познание как 
цель, которая достигается опытом. Подобное сочетание 
хромает: на долю опыта в нём приходится и слишком 
много, и слишком мало. Те, кто идёт на это, должны пони-
мать, что возможность опыта неизмеримо превосходит 
определённое ему применение. Философию явно спасает 
то, что опытам феноменологов недостает остроты. Она не 
переживёт игры опыта, когда тот достигнет края возмож-
ного (Батай, 1997, 25)40. 

  
Иными словами, опыт для феноменологов сводится к познава-

тельной активности, а Батай считает это недостаточно радикальным, и 
поэтому феноменология для его целей не годится.  

Впрочем, восприятие феноменологии в батаевских кругах тех лет 
было во многом связано с весьма оригинальным толкованием Гегеля 
Александром Кожевым, который был склонен сближать спекулятивную 
философию Гегеля и феноменологию Гуссерля (Кожев, 2013). А Гегель 
был для Батая важным автором. Поэтому исключать определённое вли-
яние Гуссерля на слова Батая против Айера я не буду. В этом случае 
можно считать, что для Батая Солнце является субъектом, действую-
щим на человечество, а человечество — объектом действия Солнца, и 
они связаны взаимным жертвоприношением: Солнце даёт людям свет и 
тепло, а люди, во всяком случае, некоторые, отдают ему кровавые 
жертвы41. В этом прочтении Батай говорит, что существует необходи-
мая связь между Солнцем и людьми, и одно не может быть без другого. 
В таком случае, говоря о бессмысленности, он мог иметь в виду просто 
ложь. И в таком случае его позиция совпадает с позицией Мерло-Понти, 
хотя последний вряд ли ссылался на жертвы. 

Итак, Мерло-Понти считал или мог бы считать утверждение Ай-
ера скорее ложным на указанных выше основаниях. Но Батай идёт 

 
40 Оригинал вышел в 1954, т. е. несколько после спора с Айером.  
41 Это толкование предложил Данила Волков. Мне кажется, что оно находится в 

напряжении с тем, что Батай вроде бы прямо говорит, что дело тут не в Солнце, а в любом 
объекте вообще. А не со всяким объектом нас связывают жертвы. Но если всё же 
развивать тему уникальности именно Солнца, то для Батая могло быть важно, что этот 
объект часто рассматривается как сакральный, а о любом сакральном объекте ничего 
ясного сказать нельзя, можно только кричать в немом экстазе. Но я не вижу, как отсюда 
следует, что высказывание Айера про Солнце является бессмысленным и тем более 
почему в нём нет объекта, но есть субъект — в случае мистического опыта разве не 
должен отсутствовать как субъект, так и объект? 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 29 

несколько дальше и объявляет его примером бессмыслицы рациональ-
ных высказываний. Как же это можно обосновывать? Для того чтобы 
лучше понять точку зрения Батая, нужно вернуться к его замечанию про 
субъект и объект. 

Батай говорит, что в каждом суждении должен быть субъект и 
объект. А в суждении «было солнце, но нет людей» есть субъект, но нет 
объекта. На первый взгляд может показаться, что заявление Батая про-
сто абсурдно. Перед нами сложное высказывание (потому что там два 
разных высказывания, которые соединены союзом), а субъект-преди-
катная структура бывает только у некоторых простых. Таким образом, 
при логико-грамматическом прочтении этого тезиса ничего осмыслен-
ного не получается. Но, возможно, речь идёт о субъекте и объекте не в 
грамматическом, а эпистемологическом смысле. В таком случае надо 
прочитывать это как высказывание о познающем субъекте и познавае-
мом объекте. Эта гипотеза не сразу добавляет ясности. Кажется, что 
рассматриваемое нами высказывание описывает ситуацию, когда есть 
объект, т. е. Солнце, но нет субъекта, т. е. человека или людей. Батай же 
почему-то говорит, что нет тут именно объекта. Как это понять? 

Из текста лекции видно, что Батай осознает, что его позиция не 
является самопонятной, и пытается объясниться. В принципе, дело тут 
не только в Солнце как таковом. Высказывание Айера не является чем-
то особенным42. Думаю, с этим Айер был полностью согласен. В прин-
ципе, разъясняет нам Батай, о любом объекте я могу говорить, если он 
находится передо мною; когда же объект передо мною, то «он входит в 
меня» (“objet entre en moi”) постольку, поскольку я делаю себя зависи-
мым от него43. Что же нам это говорит? Возможно, мы должны 

 
42 Возможно, поэтому тут дело нельзя было исправить, заменив Солнце на 

Суалокин. 
43 «Если для более ранней (условно, до-гегелевской) философии взгляд означает 

познание объекта, отличного от субъекта, то для Батая взглянуть на солнце — значит стать 
солнцем, а смотреть на него — быть им (Зыгмонт, 2018, 59–60). У меня есть сомнения в 
том, что для Гегеля (и других философов после него), смотрение на Солнце делает меня 
им. Но если принять такую точку зрения на восприятие, то действительно, можно вместе 
с Батаем предположить, что, смотря на Солнце, человек сам становится Солнцем. И если 
мы уже так далеко зашли, то можно задаться вопросом: «будучи солнцем, можно ли ещё 
говорить?» (Зыгмонт, 2018, 73). Ответить на этот вопрос можно разве что в крике 
(Зыгмонт, 2018, 224). См. также (Фокин, 2002, 56), а также интереснейшие рассуждения о 
теменном глазе человека, который соответствует анальной концепции солнца (Фокин, 
2002, 63). Возможно, восприятие Солнца тут в квазиплатоновском духе выступает 
метафорой познания, но мне всё равно не кажется верным, что до Гегеля предполагалось, 
что мы можем познавать только отличные от себя объекты, а тезис о том, что познать 
истину означало бы стать истиной, что невозможно, а потому нужно кричать, удачным. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 30 

предположить следующее: когда я говорю, что было Солнце без людей, 
субъект есть, так как есть я, говорящий это высказывание, а объекта нет, 
потому что это Солнце никак в меня не входит, потому что в описывае-
мой ситуации просто нет людей. При буквальном понимании этого 
рассуждения это означало бы, что мы можем говорить о чём-то осмыс-
ленно только в том случае, если предмет прямо нам дан. Например, сыр, 
лежащий в моём холодильнике сейчас, «в меня не входит», потому что 
я сижу в зале за компьютером; поэтому моё суждение «сыр в холодиль-
нике, а я нет» бессмысленно. Это настолько неправдоподобно, что вряд 
ли стоит считать это толкование разумным44. 

Но также мы можем понять слова Батая и в духе Гегеля, истолко-
ванного через труды Кожева (Фокин, 2002, 19; Тимофеева, 2009, 15). 
Жак Деррида даже называл философию Батая «невоздержанным гегель-
янством» (Деррида, 1994). Следуя толкованию гегельянства, которое 
дал Кожев, Батай, по-видимому, мог считать, что время должно по-
явиться после появления человека. Почему? Потому что природа как 
таковая до появления людей знает лишь покой. Суть таких существ, как 
мы — это отрицание, в том числе этого покоя, которое и запускает ми-
ровой процесс: другие животные, кроме людей, просто не могут быть не 
согласны с положением дел, и, самое главное, они не изготавливают 
орудий, т. е. того, что не является собственной целью. Это учение на 
свой лад Батай выражает в очень запоминающейся ёмкой фразе из «Тео-
рии религии»: «Всякий зверь пребывает в мире, как вода в воде» (Батай, 
2006, 56). Эту мысль можно понимать так: до появления человека не су-
ществует никаких различий, и поэтому мир просто не может быть 

 
Думаю, Батаю было бы приятно узнать, что принцип «ex contradictione quodlibet» 

(который, на мой взгляд, и управляет всеми этими рассуждениями) называется несколько 
трансгрессивным словом «взрывоопасность». 

44 На мой взгляд, Врахимис несколько запутался в рассуждениях Батая, что, 
впрочем, совершенно неудивительно. Батай говорит, что «пока мы остаёмся в рамках 
дискурсивных соображений, мы можем бесконечно говорить, что до человека не могло 
быть Солнца; однако мы также можем чувствовать себя неловко из-за этого» (Bataille, 
1976). Врахимис думает, что в этом месте грамматическое рассмотрение меняется на 
рассмотрение с точки зрения незнания, и теперь проблема с субъект-объектной формой 
становится проблемой с неловкостью. Однако тут меняется и предмет рассмотрения, а не 
только точка зрения Батая. Говоря про субъект и объект, он говорит про суждение «было 
солнце, не было людей». Говоря про неловкость, он говорит про суждение «до человека 
не было солнца». В этом втором суждении солнце не является, как считает Врахимис, 
«бессубъектным объектом», потому что оно как раз эквивалентно суждению «всегда, 
когда было солнце, был и человек», т. е. Солнце как объект всегда связано с субъектом, 
т. е. человеком (Vrahimis, 2013, 106). А неловким Батаю тут кажется то, что фраза «до 
человека не было солнца» связана с необходимостью говорить о молчании. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 31 

разделен на Солнце и то, что Солнцем не является. И поэтому бессмыс-
ленно говорить о Солнце до появления человека45.  

Если Батай действительно думал нечто подобное, то, при всём 
уважении к Батаю и людям, которым он нравится, я могу описать эту 
позицию только как субъективный идеализм46. Тут я, быть может, сле-
дую фразеологии советской критики буржуазной философии, но я не 
могу найти иных выражений, которые казались бы мне правильными. 
Логический позитивизм тоже имеет идеалистическую тенденцию, пола-
гая, что неверифицируемые фактуальные высказывания буквально не 
имеют смысла, даже если они утверждают то, как обстоят дела на самом 
деле47. Из рассуждений же Батая следует, что смысла нет и у таких ве-
рифицируемых высказываний, если они говорят о чём-то за пределами 
человеческого обитания. Это довольно радикальная точка зрения48.  

Но Батай идёт дальше. Он пишет, что вообще его претензии к Ай-
еру связаны даже не с этими рассуждениями про объект. А с тем, что 
незнание появляется, когда мы думаем над любым высказыванием, в 
том числе над высказыванием Айера. Почему нельзя сказать, что мы ре-
ально знаем что-то? Потому что если бы у нас было абсолютное знание, 
то мы перестали бы чего-то желать, в чём-то нуждаться. А раз у нас к 
чему-то сохранился интерес, то такого знания у нас нет. Но из нашего 
незнания мы даже не можем задать правильный вопрос. Вопрос Хайдег-
гера «почему есть нечто, а не ничто» Батаю кажется недостаточным49. 
Сам он спрашивает: а почему есть то, что я знаю? В каком смысле это 
нужно понимать? Этого текст нам не говорит. Но это и неважно: Батай 
утверждает, что фундаментальный вопрос был задан только тогда, когда 
никакие формулы невозможны, когда абсурдность мира слышна в ти-
шине. Только молчание может выразить то, что вы хотите сказать, 
сообщает нам месье Батай. 

В этой точке рассуждения Батая, на мой взгляд, покидают субъ-
ективный идеализм, потому что его суждения в принципе становятся 
почти не интеллигибельными50. Он говорит о том, что ищет непознава-
емое внутри себя, что он существует в мире, который ему непонятен. И 

 
45 Этот образ философии Батая может сложиться после ознакомления с 

«Проклятой частью». 
46 Это, конечно, совместимо с тем, что принято описывать позицию Батая как 

материалистическую. 
47 См. обсуждение т. н. случаев Мура (Логинов, 2018; Логинов и др., 2019, 

Логинов, 2021). 
48 Врахимис считает, что тут Батай пытается подражать верификационизму Айера 

или пародировать его, но я не вижу оснований для этой точки зрения (Vrahimis, 2013, 105). 
49 Это, разумеется, вопрос Лейбница, который задаёт и Хайдеггер. Впрочем, это 

неважно. 
50 Во всяком случае для меня: поверьте, я сделал всё, что мог. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 32 

это приводит его в отчаяние. Это отчаяние Батай через серию неясных 
мне аналогий сравнивает со смертью. В его речи появляется человек, 
который не знает, что находится в запертом сундуке, который он не мо-
жет открыть. Тот, кто думает, что что-то знает, — это дети. Важность 
не-знания иллюстрируется также эротическим примером: если мужчина 
будет пытаться составить о некоторой понравившейся ему женщине 
точное психологическое знание, это отдалит его от неё, а не приблизит. 
Вместо этого Батай рекомендует «познавать её через отношение к 
смерти», потому что любовное желание отрицает смертность любимой 
и понимает её как нечто священное51 (sacré). Упоминает Батай и свою 
любимую тему — жертвоприношение, которое совершается с неутили-
тарными целями, а потому разрушает наши обыденные представления, 
то, что мы считаем своим знанием. Но молчание всё ещё важно: «...един-
ственным способом выразить себя было бы промолчать», «я предстаю 
перед вами как болтун, приводящий все основания, по которым я дол-
жен был бы молчать», что приводит Батая к неловкости говорить о 
необходимости молчания, и «это противоположность тому, что вызы-
вает беспокойство в первой пропозиции, в предложении, которое 
послужило поводом для дискуссии с Айером» (Bataille, 1976, 194–195). 

Возможно, с этой точки зрения суть бездны, которую увидел Ба-
тай между французско-немецкой философией и английской, состояла в 
том, что Айер просто говорит некоторые тривиальные вещи, а Батая ин-
тересует то, что не может быть выражено в языке прямо. Сравнивая это 
с тем, что мы уже знаем из прошлых эпизодов, можно предположить, 
что аналитико-континентальный раскол состоит в том, что аналитики в 
целом имеют тенденцию полагать, что о том, о чём нельзя говорить 
ясно, философу говорить не следует, а континентальные мыслители по-
лагают, что о ясном не стоит и говорить, а исследовать стоит 
нетривиальные темы52. Это, конечно, излишне резкое обобщение. Но, 
возможно, причина такой реакции Батая на Айера касалась не истинно-
сти каких-то высказываний, а просто Батаю хотелось говорить про 
пограничные состояния, а пришлось слушать про семантику, и ему по-
казалось странным, что кому-то это может быть интересным. «Оставив 
Айера, Мерло-Понти и Амброзино, я в конце концов испытал чувство 
сожаления» (Bataille, 1976, 191). 

 
51 Правда, с другой стороны, «сексуальное обладание [для Батая] приобретает 

характер осквернения, поругания священного» (Тимофеева, 2009, 53), «характеризуя 
объект желания, Батай подчёркивает, что он должен восприниматься как вещь» 
(Тимофеева, 2009, 57). 

52 У нас на факультете я встречал такую мысль от профессоров Егора Валерьевича 
Фалёва и Фёдора Ивановича Гиренка (независимо друг от друга), которых можно считать 
континентальными философами. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 33 

Хорошая новость состоит в том, что Батай сообщает, что к трём 
часам ночи они всё же нашли общий язык («je crois que la transaction s’est 
trouvée là» (Bataille, 1976, 190)). Правда, что конкретно это значит, мы 
вряд ли когда-то узнаем. 

 
Эпизод VII. Конгресс 1953 

 
В этом эпизоде мы снова обратимся к стороннему наблюдателю, 

который заметил разрыв и почти подобрал те слова, которые нам сего-
дня привычны для его описания. Это Макс Ризер (Max Rieser), юрист, 
философ и религиовед, которому случилось побывать на 11 Междуна-
родном философском конгрессе 1953 года в Брюсселе, прочитать там 
доклад «Методологическое исследование эпистемологических предпо-
сылок идеализма» (Rieser, 1953)53 и написать отчёт о том, что он там 
увидел. В нём, в частности, он сообщает:  

 
…серьёзным был глубокий раскол между англо-

американской философией, с одной стороны, и континен-
тальной философией — с другой. В интеллектуальном, 
если не в социальном плане этот раскол казался ничуть не 
меньшим, чем между диаматчиками и остальными. На са-
мом деле оказывается, что современная философия 
разделена на три группы, очень слабо связанные между со-
бой, и ни одна из них не ведёт дискуссии с другими двумя. 
Континенталы философствуют сами по себе, не имея ни-
какого отношения к англо-американской группе и не 
проявляя к ней интереса, и наоборот; две группы движутся 
параллельно, но никогда не пересекаются. История фило-
софии может привести лишь несколько примеров такого 
раскола с тех пор, как философия стала международным 
делом на Западе. Между этими двумя группами нет реаль-
ной дискуссии, и на Конгрессе её не было. … Каковы бы 
ни были различия и разногласия между теми, кто зани-
мался им в прошлом, философский поиск всегда был о 
познании: это было рациональное мышление о вещах или 
о мыслях. Но в настоящее время континентальная 

 
53 Как можно понять из тезисов, его рассуждения в чём-то похожи на муровское 

опровержение идеализма. Ризер говорит, что в тезисе Беркли «у нас есть знание наших 
ощущений» путаются ощущение и знание: у нас нет знания идей, только знание внешних 
вещей посредством ощущений. То же самое можно сказать про тезис «для идеи 
существовать значит быть воспринимаемой». На самом деле бытие идеи состоит в 
восприятии чего-то ещё. Впрочем, на Мура он не ссылается. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 34 

философия, несмотря на всю свою глубокомысленность и 
искусственную словесную структуру, по сути своей явля-
ется эмоциональной философией настроения, 
проявлением установки, совершенно чуждой более трез-
вым мыслителям атлантической сферы. … И не следует 
забывать, что утверждения «экзистенциальной филосо-
фии» — это не пропозиции. Отнюдь не имея столь низкого 
статуса, они являются «решениями». … Это философия 
настроений, но ни британцы, ни американцы не разделяют 
этого настроения. Как они могут это понять? Нахождение 
общего языка для обсуждения на этом уровне между Ан-
глией и Америкой, с одной стороны, и континентом — с 
другой, окажется чрезвычайно трудным (Rieser, 1954, 100–
104).  
 
Кто такие «англо-американцы» (аналитики54), континенталы и 

диаматчики в контексте этого эпизода? 
Легче всего решить вопрос в отношении последних. Сторонники 

диамата, как отмечает сам Ризер, отсутствовали, и уже поэтому Кон-
гресс не был репрезентативен по отношению к мировой философии55. У 
этого отсутствия есть объяснение: советские философы предприняли 
некоторые аппаратные усилия, чтобы там не оказаться, хотя их туда 
приглашали. Академик Г. Ф. Александров составил служебную записку 
о том, что на таких конгрессах собираются враги СССР и материализма, 
в том числе такой поджигатель войны как Бертран Рассел. Рассела на 
том Конгрессе, правда, не было. Сергей Николаевич Корсаков предпо-
лагает, что Александров сделал это, потому что идеологический климат 
последних месяцев жизни Сталина делал небезопасным сотрудничество 
с зарубежными философами (Корсаков, 2009). 

Кто же был на Конгрессе? Были люди в той или иной степени 
связанные с логикой и тем, что мы теперь знаем как аналитическую фи-
лософию: Айер, Ян Лукасевич, Альфред Юинг, Бела Юхос, 
У. В. О. Куайн, Карл Поппер, Джон Уиздом, Стивен Тулмин, Георг 
Хенрик фон Вригт, Лео Апостел, Фредерик Фитч, Джон Хик, Эверт 

 
54 Ризер не употребляет этого термина, но вообще на Конгрессе он, видимо, 

звучал, см., например, (Ofstad, 1953) и доклады других выступающих, таких как Габриэль 
Нухельманс, Пула Тирупати Раджу, Эвриало Каннабрава и т. п. 

55 Впрочем, другой источник сообщает, что философы из-за железного занавеса 
(но не из России) в количестве десяти всё же прислали тезисы, хотя и не явились на 
конференцию. «Они показались мне менее догматически марксистскими, чем некоторые 
их коллеги на Западе» (Cerf, 1955, 282). Однако, как я укажу ниже, два русских эмигранта 
в работе Конгресса всё же участвовали.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 35 

Виллем Бет, Роберт Фейс, Артут Пап, Георг Крайзель, Ричард Брейту-
эйт, Йегошуа Бар-Хиллел, Аренд Гейтинг, Хаим Перельман56. Был 
прагматист Сидней Хук, был издатель философских работ Пол Артур 
Шилп и Ричард МакКеон. К континентальной философии с некоторой 
осторожностью можно отнести Жана Валя, Германа Ван Бреду, 
Людвига Ландгребе, Ханса Йонаса, Мориса Недонселя, Вильгельма 
Вайшеделя (см. о нём: Коначева, 2019, 134–138), Энцо Пачи, Герберта 
Шпигельберга, Николая Онуфриевича Лосского, Якоба Таубеса, 
Аарона Захаоровича Штейнберга57, Пьера Адо58. Опять же осторожно 
предположу, что аналитическая сторона была представлена более серь-
ёзно. Ризер также обращает внимание на то, что не было ведущих 
философов. Вот его список: Рассел, Карнап, Хайдеггер, Ясперс, Мари-
тен59. 

Он также сообщает, что имел место языковой барьер, но более 
важным был барьер терминологический:  

 
Континентальные философы, погруженные в тер-

минологию феноменологии и ёе экзистенциалистского 
пасынка, используют как само собой разумеющееся мно-
жество понятий, которые вызывают недоумение и 
недоверие у англоязычных философов (Rieser, 1954, 101).  

 
В качестве примера он приводит обсуждавшееся в докладе иезу-

итского философа Йоханнеса Б. Лоца различие между онтическим и 
онтологическим, которое некоторые континенталы предлагали против 

 
56 Корсаков указывает, что советские философы подготовили для начальства 

характеристики по руководству Конгресса в том духе, что все они католики-реакционеры-
схоласты. И только на Перельмана ничего найти не вышло, как предполагает Корсаков, 
из-за ошибки переводчика, который «Chaïm» прочитал как «Шарль», а не «Хаим». (На 
самом деле, Перельман регулярно публиковался как «Charles», так что никакой ошибки у 
переводчика не было.) И хотя в версии философов просто говорилось об отсутствии 
сведений, на стол к М. А. Суслову лег документ, где уже было сказано, что к зловредным 
католикам примкнул «сионист Перельман» (Корсаков, 2009). 

57 Он рассуждал о влиянии истории как дисциплины на современный 
исторический опыт и заметил, что, хотя диаматчики любят называть себя сторонниками 
материалистического понимания истории, «изучающий историю философии, однако, 
может без труда распознать в учениях Маркса, родоначальника русской школы 
"диалектического материализма" те наследственные черты, которые пришли от Гегеля…» 
и ссылается на Сергея Булгакова (Steinberg, 1953). 

58 См. Proceedings of the XIth International Congress of Philosophy. Amsterdam, 
North-Holland Pub. 1953. в 14 томах. 

59 Список великих отсутствующих другого обозревателя, Серфа: Рассел, Мур, 
Карнап, Ясперс, Хайдеггер, Сартр, Маритен (Serf, 1955a, 282). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 36 

позитивизма как доктрины, признающей только онтическое, и понятие 
«созерцание»: 

  
…восторженное, но, казалось бы, бесплодное экзи-

стенциальное созерцание собственного пупка и так 
называемое Wesensschau. Процедура имеет сильный отте-
нок ориентализма, несмотря на своё западное 
происхождение; кажется, она ближе к индуистскому со-
зерцанию, чем к рациональному анализу. Эти восточные 
черты современной континентальной философии, по-ви-
димому, ускользнули от всеобщего внимания. Это 
странный и поразительный факт, и, кстати, Хайдеггер, как 
известно, отвергает сократовскую и постсократовскую фи-
лософию как аберрацию» (Rieser, 1954, 104).  
 
Но несмотря на всё это, текст Ризера заканчивается надеждой на 

то, что «нынешний раскол (schism) временный» (Rieser, 1954, 104). 
Можно допустить, что наш источник сгущает краски, и никакого 

раскола на Конгрессе заметить было на самом деле нельзя. Да, конечно, 
часть докладов состояла из символов математической логики, а другая 
касалась бытия человека в мире. Но само по себе это ещё не говорит о 
расколе. Может быть, это просто разница в предметах научного инте-
реса. Однако есть и другие признаки разрыва. Так, немецкий философ 
из Оксфорда Фриц Хайнеманн прислал тезисы с названием «Мета-ана-
лиз». В них он говорит, что современная британская философия 
захвачена анализом: формализмом логических позитивистов Карнапа и 
Рассела и школой Витгенштейна, философией обыденного языка. Эти 
люди хотят заменить философию логическим анализом. И это нахо-
дится в русле современных тенденций в естественных науках, 
математике и образовании. «Во всех них доминирует аналитический 
подход. "Анализируй! Анализируй!"» (Heinemann, 1954, 124). Это угро-
жает, считает Хайнеманн, как самой философии, так и творческому 
потенциалу человека, уничтожая ценность целого и грозя нашей циви-
лизации смертью. Противостоят аналитическим философам 
экзистенциалисты, которые занимаются философией, а не логическим 
анализом. Но это ошибка, потому что для решения философских про-
блем анализ всё же нужен. Поэтому мы должны заниматься и анализом, 
и философией.  

Схожее мнение высказывает ещё один обозреватель работы Кон-
гресса — Уолтер Серф. В своём обзоре он пишет, что философы 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 37 

упускают возможности, которые даёт им международный философский 
Конгресс: познакомиться с другими традициями:  

 
Это тревожащее отсутствие общения связано не с 

разницей в языках. Даже если бы существовал только один 
официальный язык, взаимное невежество и презрение всё 
равно преобладали бы, экзистенциалисты собирались бы 
вокруг экзистенциалистов, а эмпирики — вокруг эмпири-
ков (Cerf, 1955a, 280).  

 
Он также сетует на то, что качество докладов на Конгрессе было 

очень низким, и предлагает ввести отбор на уровне национальных фи-
лософских ассоциаций. Однако сам себе возражает, что тут есть 
опасность:  

 
Немецкий комитет может отказаться принять лю-

бую статью, в которой не упоминается «онтологическое 
различие»; английский комитет — любую статью, которая 
не опирается на «обыденное использование языка»; или 
итальянский комитет — любую статью, в которой не упо-
минается «lo spirito» (Cerf, 1955a, 281). 
 
Серф жалуется на то, что многие докладчики подверглись иску-

шению говорить не о проблемах философии, а о самой философии, но 
отмечает, что в первом томе материалов конгресса, который специально 
посвящён теориям философии, только одна заявка из англоязычной 
сферы, и она касается узкой проблемы, рассмотренной техническим об-
разом60. Проблема состоит в том, характеризуются ли философские 
высказывания самореференций. «Так как я ничего не понимаю в пред-
мете, я лучше ничего про это говорить не буду» (Serf, 1955a, 282–283). 
Это Серф пишет про свои тезисы. Больше всех, по его мнению, искуше-
нию поддались итальянцы, среди которых выделяется вклад Паоло 
Филиаси-Каркано. «Он представляет собой довольно редкий образец 
континентального философа, знакомого с современными англо-амери-
канскими тенденциями» (Serf, 1955a, 283). А вот совсем другой портрет: 
«Петер фон Харденберг — жалкий (deplorable) молодой немец61, 

 
60 Комментируя том материалов по логике, Серф пишет: «Я был поражён 

количеством психов и простофиль, которые смогли проникнуть в неприступную фалангу 
логиков и аналитиков» (Serf, 1955a, 286). 

61 Антипатия Серфа к современной ему немецкой философии видна и в другом 
его тексте 1955 года «Экзистенциалистский маньеризм и образование», где он описывает 
свой опыт пребывания в германских университетах. Фактически это публичный донос о 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 38 

который … кричит от псевдоромантической боли, потому что ему не 
говорят, в чём смысл существования человека» (Serf, 1955a, 283). В по-
добном духе он несколько раз противопоставляет в основном 
англоязычную62 эмпирическую и логическую мысль континентальной, 
экзистенциалистской и туманной. Там же, где ему нравится француз-
ская работа, он хвалит её за то, что картезианский дух выжил в эпоху 
экзистенциализма. Уже известное нам выступление иезуита Лоца он ха-
рактеризует так: «интересная философская карикатура как на 
католицизм, так и на экзистенциализм, всем, кто интересуется состоя-
нием континентальной философии, следует внимательно её прочитать» 
и ссылается на оценку Ризера (Serf, 1955a, 283). С другой стороны, он 
упрекает англоязычных авторов в незнании работ Гуссерля.  

Во второй половине статьи Серф сам иронизирует над тем, что 
рекомендовал прислушиваться к мыслителям из других традиций, а сам 
только и ругался на философов «с континента, особенно на экзистенци-
алистов» (Serf, 1955a, 284). Так что он намерен «восстановить баланс». 

 
том, что немецкие философы вместо культивирования рациональной дискуссии в 
американском стиле занимаются экзистенциализмом, а значит не воспитывают в 
студентах навык морального сопротивления, а значит молодое поколение немцев будет 
столь же уязвимо к новому Гитлеру, как старое было к старому, в приходе которого тоже 
частично виноваты профессора философии. Интересно, что сам Серф признает, что нельзя 
рационально обосновать необходимость в рациональной дискуссии, но из этого 
экзистенциалисты делают абсурдный вывод о том, что рациональность сама 
иррациональна и ложна. Экземплярным немецким философом выступает «самый 
оригинальный философ континента» Хайдеггер, стиль которого «глубоко выражает 
собственный исключительный гений», и такой стиль не может быть перенят другими 
мыслителями, не превратившись в маньеризм. И менее гениальные немцы повинны как 
раз в подобном эпигонстве. Им всем не хватает «аналитической ясности», они «заменили 
аргументацию сомнительными этимологиями» (Serf, 1955b). На статью Серфа достойно 
ответил упомянутый выше в общем списке Людвиг Ландгребе. Он пишет, что Серф 
просто плохо осведомлен о положении дел в германском университете. Во-первых, 
никакого доминирования экзистенциализма нет, даже если, что совершенно ошибочно, 
отнести к этому направлению Хайдеггера, чьи «последние публикации носят столь 
эзотерический характер, что, в противоположность "Бытию и времени", не имеют 
никакого широкого влияния». Куда большим влиянием пользуется Кант или Гуссерль, 
которых трудно обвинить в иррационализме. Во-вторых, Серф просто не знает, что 
базовые процедуры рациональности, изучаемые в англоязычных университетах, в 
Германии преподаются в старшей школе, поэтому в университете студенты слушают 
сложные лекции профессоров-исследователей и обучаются навыку толкования 
классических текстов; и всё это является продуманной образовательной традицией, 
ставшей результатом многих обсуждений, так что советы Серфа просто неуместны 
(Landgrebe, 1955). Справедливости ради я должен отметить, что книга самого Ландгребе, 
посвящённая обзору современной европейской философии, в последней главе обсуждает 
именно Хайдеггера, причём с опорой в том числе и на эти якобы лишенные влияния 
поздние публикации (Landgrebe, 1966). Оригинал книги вышел в 1952 году. 

62 Впрочем, это весьма условно, потому что примерами «англо-американского 
анализа» у Серфа выступают Карнап и Витгенштейн. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 39 

Ради этого он выделяет три главных течения в современной ему фило-
софии: эмпиристское, экзистенциалистское и католическое. 
«Эмпиристское течение главным образом британское, американское и 
скандинавское; экзистенциалистское, в целом, континентальное и юж-
ноамериканское; и только католицизм представлен интернационально, 
хотя его главная сила во Франции, Германии и Италии» (Serf, 1955a, 
294). С эмпиризмом он связывает ясность, логичность, точность и стро-
гость, избегание эмоций и образов.  

Далее Серф делает следующее наблюдение:  
 

Читатель, для которого пишет эмпирист, — это тип 
личности, к которому он сам стремится, человек, чье мыш-
ление свободно от эмоциональных ассоциаций и указаний 
воли; который считает себя animal rationale с акцентом на 
разумность; чья главная мотивация в философствова-
нии — «Больше света!»…. 
 
Собственно, именно эта тяга к ясности определяет, по Серфу, то, 

что современный эмпиризм стал логическим, т. е. стал логическим по-
зитивизмом, который озабочен проблемой значения. 
Противоположностью современного эмпиризма, пишет он, является не 
старый рационализм, который в него включён, а экзистенциализм. И 
различие теперь касается не статуса априори, а концепции человека. Для 
экзистенциалистов человек является не рациональным существом, а 
скорее существом смертным.  

 
То, что побуждает экзистенциалиста философство-

вать, — это не поиск ясности, точности и строгости — этих 
парадигмальных примеров рациональных ценностей. Его 
побуждает опыт, подобный тому, который интерпретирует 
Диотима, описывает Кольридж, и который пытаются вы-
звать Кьеркегор, Хайдеггер и Сартр, 
 
вместо рациональных аргументов они принимают дискурс «эмо-

ционального убеждения, увещевания и назидания, иногда с сатанинской 
ухмылкой» (Serf, 1955a, 296). Если для эмпирика анафемой и устарев-
шим романтизмом является экзистенциализм, то для экзистенциалиста 
таковым является логика, лингвистика, наука, здравый смысл и старо-
модный рационализм.  

Серф прямо пишет, что два лагеря испытывают друг к другу от-
вращение («abhorrence»). Возможна ли дискуссия? Вместо ответа на 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 40 

этот вопрос Серф совершает, как говорят мои континентальные кол-
леги, демарш: он говорит, что если экзистенциалисты хотят участвовать 
в общих конференциях, то им придётся объяснять свои аргументы и 
прояснять свои термины, т. е. работать по правилам эмпириков. Но, воз-
можно, дискуссия просто не входит в их планы.  

На примере рассмотренных в этих эпизодах текстов мы видим, 
что самые разные люди ощущали, что в середине 50-х годов философия 
раскололась на два направления. Но ясно, что термины, которые тут ис-
пользуются, были неадекватны. Ризер говорит не только про «англо-
американскую философию», а Серф — не только про «эмпиризм». 
Также ясно, что слово «экзистенциализм» не является уместным хотя 
бы потому, что сложно найти экзистенциалиста, кроме Сартра, а 
Хайдеггер, как известно, прямо отказывался от этого титула. Таким об-
разом, потребность в словах «аналитическая и континентальная 
философия» вполне назрела. Интересно, что третьей силой выступает 
то диамат, то католицизм. Что-то в этом есть. 

 
Эпизод VIII. Руайомон 1958 

 
В апреле 1958 года произошло событие, которое позволяет нам 

уверенно говорить о том, что аналитическая и континентальная фило-
софия уже сформировались, а имена уже закрепились за этими 
историческими линиями преемственности. Это конференция, или кол-
локвиум, в Руайомоне, недалеко от Парижа. Там приняли участие 
аналитические философы Бернард Уильямс, Гилберт Райл, Питер Стро-
сон, У. В. О. Куайн, Дж. Л. Остин, Р. М. Хэар, Патрик Новелл-Смит и 
другие. Также участвовали Апостел63, Перельман, Алан Гевирт, Чарльз 
Тейлор, Филипп Дево, Ю. М. Бохеньский64 — философы, в разном от-
ношении близкие к аналитической традиции. Со стороны 
континентальной традиции был Жан Валь, Герман Ван Бреда, Эрик 
Вейль, Морис Мерло-Понти, Фердинанд Алкье, Люсьен Гольдман, Рене 
Пуарье, Андреа Галимберти и другие. Сам этот семинар назывался 

 
63 Вот оценка его выступления Остином: «...Я хотел бы сказать здесь от своего 

имени и, уверен, от имени всех моих британских коллег, что мы получили огромное 
удовольствие, слушая, как он занимается своей темой в духе, который во многих 
отношениях напоминает то, что делаем мы» (La philosophie analytique, 1962, 230).  

64 К этому времени у него уже вышла книга «Современная европейская 
философия», где обсуждались и ранние аналитические философы, и Бергсон, Гуссерль, 
Кроче, Хайдеггер, Сартр, Марсель, Ясперс и др., и диалектический материализм. Рассела, 
Мура, Броуда и др. он называет, как тогда было принято, «неореалистами» и пишет: 
«Неореалистическая школа — это подлинная аналитическая школа» (die analytische 
Schule), что у него означает следование «микроскопическому методу», т. е. решение 
отдельных проблем шаг за шагом (Bochenski, 1947, 53). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 41 

«Аналитическая философия». Материалы коллоквиума опубликованы 
(La philosophie analytique, 1962). В этом эпизоде мы их разберём65. 

Короткое предисловие к тому материалов написано человеком по 
имени Лесли Бек. Насколько я понимаю, это историк философии, напи-
савший несколько работ о Декарте и по крайней мере какое-то время 
работавший в Оксфорде (Beck, 1952). Почему именно такой автор был 
выбран для написания предисловия? Этого мне не удалось установить66. 
Но в этом коротком тексте сказано, что коллоквиум представлял собой  

 
попытку диалога между двумя философиями, которые в 
течение многих лет, казалось, игнорировали друг друга: 
философией так называемой «аналитической», англий-
ской оксфордской школы, взятой вместе с другим, 
представленным Америкой, направлением, и философией 
«континенталов» (La philosophie analytique, 1962, 7).  
 
И Бек признается: сомнительно, что диалог на самом деле полу-

чился. Оппозиции были резкими (tranchées), а расстояние между ними 
большим. Он также приводит пример диалога, в котором Мерло-Понти 
спрашивает Райла о том, не одна ли и та же у них философская про-
грамма, и получает несколько хамский ответ: «Надеюсь, что нет». (К 
этому мы ещё вернёмся.) Однако Бек считает, что стоит похвалить ана-
литиков за прямоту, потому что в эпоху формальной академической 
вежливости те не стали прятаться за примирительными формулами и 
прямо выражали свои мысли. В конце предисловия мы встречаем фи-
нальную шпильку: аналитики не знают истории философии67. 

Однако ясно, что это предисловие написано уже после семинара. 
А сам семинар, видимо, начался с короткой речи Жана Валя. Вот то, что 
он среди прочего сказал:  

 
65 Я благодарю Никиту Архипова за помощь в работе с этим источником. 
66 Бек был на коллоквиуме и модерировал некоторые сессии. В других его работах 

можно также заметить враждебность по отношению к аналитической философии: 
«Утверждать, что в философии существует прогресс, может показаться предприятием 
безнадёжным и даже безумным. Действительно, уже очень давно философию упрекают в 
топтании на месте; в то время как другие формы познания продвинулись вперёд, по 
крайней мере в Новое время, она остаётся тем, чем была всегда, — упорно предлагая свои 
древние и устаревшие проблемы, свои тщетные и пустые ответы или даже отрекаясь от 
собственного права на существование посредством "аналитического харакири"» (Beck, 
1964, 115) 

67 Это довольно нелепое замечание. Остин писал работы по античной философии; 
позднее Райл опубликует книгу о Платоне, Уильямс — о Декарте (и доклад его был о том 
же), а Стросон — о Канте. Мои мысли о предполагаемой антиисторичности 
аналитической философии см. (Логинов, 2024, 230–233) 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 42 

Нет страны, которая в каком-то смысле была бы 
дальше от Франции, чем Англия. И нет страны, которая 
была бы ближе во многих отношениях и во многих смыс-
лах, чем Англия. Итак, существуют трудности, 
философские трудности, поэтому я считаю, что это насто-
ящие трудности; но на самом деле мы гораздо ближе, чем 
многие из нас думают. Некоторое время назад я прочитал 
статью испанского философа Ферратера Моры о филосо-
фиях, которые спорят за землю. Есть диалектический 
материализм; затем плохо определённая философия, кото-
рая называется континентальной философией в её 
различных формах: феноменология или экзистенциа-
лизм68; а затем есть аналитическая философия, логический 
позитивизм, неопозитивизм, как бы это ни называли. И 
речь идёт о том, чтобы выяснить, каковы отношения 
между этими тремя философиями (La philosophie 
analytique, 1962, 9).  
 
Он несколько шутливо, как мне показалось, говорит, что сход-

ства есть, в том числе он видит сходства между работой Райла и 
феноменологов, и, возможно, даже однажды он заметит его среди фено-
менологов в Лёвене69.  

Насколько я знаю, это первый источник, в котором прямо и не-
двусмысленно противопоставлены именно аналитическая и 
континентальная философия, причём в том смысле, в каком мы сейчас 
это понимаем (за тем исключением, что в континентальную, конечно, 
не входит постструктурализм в силу того, что его ещё не существует). 

 
68 Матье Марион считает, что в Руайомоне участники конференции «очевидно 

использовали слово "континентальный" в его географическом значении», хотя 
«возможно, что путаница между географическим значением слова "континентальный" и 
выдуманным философским смыслом возникла из-за Руайомона, когда некоторые 
участники невольно назвали себя "континенталами"». Таким образом, Руайомон, если бы 
это было так, можно было бы рассматривать как веху в истории этого искусственного 
разделения» (Marion, 2018, 200). С моей точки зрения, слова Бека, Валя, Алкье и 
некоторых других участников показывают, что слово «континентальный» используется 
ими в современном историографическом значении: это философия, которая наследует 
Бергсону и Гуссерлю, не испытывая сильного влияния Рассела и Мура; обычно под этим 
словом понимают феноменологов, экзистенциалистов, представителей критической 
теории, людей, связанных со структурализмом, спекулятивных реалистов. Во всяком 
случае, именно такое значение этого термина меня интересует в этой статье. Я прямо 
отрицаю, что существует какой-то общепризнанный философский, теоретический, смысл 
у терминов «аналитическая и континентальная философия», и что нам стоит такой 
учреждать. 

69 В этом городе хранился архив Гуссерля под руководством Ван Бреды. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 43 

Прежде чем мы пойдём дальше, нужно уделить некоторое внима-
ние каталонскому философу Хосе Ферратеру Море, который после 
гражданской войны в Испании был вынужден уехать в США. Он дей-
ствительно написал эссе о трёх философиях, которое прочитал на 
конференции в Париже в 1957 году70. Видимо, там его и слышал Валь. 
В 1960 году на английском вышла книга «Философия сегодня», развив-
шая изложенные в эссе идеи (Mora, 1960). С точки зрения Ферратера 
Моры, планету делят «колоссальные философские империи», связи 
между которыми чрезвычайно слабы. Он условно называет их гумани-
тарной, научной и социальной. Существуют дискуссии внутри этих 
направлений, но почти нет дискуссий между ними. 

Советская философия — это социальная философия, во главе ко-
торой стоит Общество, тут заменили субъективность и объективность 
на партийность и призывы к странной смеси диалектики с механициз-
мом; для русских философия есть форма политической деятельности. 
Источники знания Ферратера Моры о советской философии — это ста-
тья Джорджа Л. Клайна, человека, который позднее популяризирует на 
Западе стихи Бродского, а также выступление профессора МГУ Юрия 
Константиновича Мельвиля на философском конгрессе 1958 (такие по-
дробности появляются в книге, но в статье их нет). Исходя из того, что 
я знаю о советской философии, могу сказать, что это довольно меткое 
наблюдение71. 

Гуманистическую философию, с точки зрения Моры, развивали 
Хайдеггер, Ясперс, Марсель, Кроче, Сартр и Гуссерль. Правда, в отли-
чие от Валя, он называет её «европейской», а не «континентальной». С 
точки зрения Ферратера Моры, его современники могут быть свидете-
лями возрождения метафизики после сухого и бесплодного периода 
позитивизма. Для европейцев философия есть что-то личное, и поэтому 
они часто обращаются к литературе. 

И, наконец, англо-американская философия есть научная фило-
софия, в центре которой стоит не человек, не общество, а природа. К 
ней он относит Рассела, Мура, Райла, Айера, Куайна. Это философия, 
понятая как строгая академическая деятельность, в которой 

 
70 Испанский текст можно прочитать тут 

https://www.filosofia.org/hem/dep/clc/n25p021.htm  
71 У меня давно была гипотеза о том, что одно из риторических изобретений 

Ленина состояло в том, что любая позиция, отличная от той, которую он лично занимал в 
текущий политический момент, уничтожалась либо как правый уклон (механицизм), либо 
как левый (диалектика). Многие советские авторы, на мой непросвещенный взгляд, 
усвоили этот приём, позволяющий ничего содержательного не говорить, но всегда 
чувствовать себя весьма уверенно. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 44 

философское дело отделено от жизни философа, как у физиков или хи-
миков обычная жизнь отделена от их научной карьеры. 

Вернёмся в Руайомон. Первым был доклад историка философии 
и философа Джеймса Урмсона об истории аналитической философии. 
Он кратко разобрал концепции анализа у Рассела, Витгенштейна и в 
Оксфорде. Во время обсуждения английский антимарксист Гарри Бер-
роуз Эктон сделал замечание, что он зря не разобрал идеи Мура, а 
Уильямс сказал, что в Оксфорде есть и не-аналитическая философия. Со 
всем этим Урмсон согласился. Жан Брюн спросил его о том, могут ли 
аналитические философы заниматься эстетикой, и Урмсон ответил, что 
да, и добавил:  

 
поскольку Вы пытаетесь оправдать философское 

исследование иного порядка, выходящее за рамки анали-
тического метода, что, я полагаю, и является истинным 
смыслом Вашего выступления, всё, что я могу сказать, это 
то, что аналитическая философия в том виде, в каком она 
понимается в Оксфорде, никоим образом не мешает Вам 
это делать, и если бы Вы пришли к выводу, что суще-
ствуют виды философских исследований, которые 
выходят за рамки аналитического метода, я думаю, фило-
соф-аналитик ответил бы вам: это вполне возможно! Есть 
важные проблемы, которых мы не касаемся. Мы не пре-
тендуем на то, чтобы затронуть все. Мы также не 
претендуем на то, чтобы навязать всем наш метод. Мы 
лишь утверждаем, что то, что мы делаем с нашей стороны, 
имеет смысл (La philosophie analytique, 1962, 37). 
 
Вторым было выступление Уильямса про когито, в дискуссии 

французские философы Валь, Фердинанд Алкье72 и Гастон Берже73 
уточняли вопросы интерпретации, а Куайн указал на логическую 
ошибку, с чем Уильямс согласился.  

Третьим выступал Райл с докладом «Феноменология против "По-
нятия сознания"74». В нём говорилось, что проект Гуссерля, хотя 
разговор про исследование сущностей и самонадеянно звучит для ан-
глийского уха, родился из той же научной среды, что и работы 

 
72 Историк философии, специалист по Декарту и Спинозе, исследователь 

сюрреализма, будущий учитель Делёза.  
73 Феноменолог, футуролог и научный администратор. 
74 «Понятие сознания» (1949) — книга Райла, в которой он выступает против 

дуализма сознания и тела и пытается показать, что всё ментальное в конечном счёте может 
быть представлено в терминах поведения. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 45 

Майнонга, Фреге, Брэдли, Пирса, Мура и Рассела. Ключевым в этом 
климате был антипсихологизм. Однако «…путь Гуссерля привёл его в 
пропасть (abîme), в то время как эпистемологические труды его англий-
ских современников, несомненно, завели их в болота, но болота, из 
которых можно было выбраться на более твердую почву» (La 
philosophie analytique, 1962, 67). Ошибка Гуссерля была в том, что он 
так поверил в свои платоновские сущности, что решил учредить ради 
них науку наук, по отношению к которой все остальные будут васса-
лами. Причём внутри философии он главной сделал именно философию 
сознания. В противоположность этому в Англии антипсихологизм не 
раздулся до таких масштабов, и была проведена чёткая граница между 
философскими и научными исследованиями: философия и научные дис-
циплины, по Райлу, не находятся в какой-то иерархии.  

Забавно, в чём он видит причину такой разной эволюции:  
 

Я полагаю, что наши мыслители были невосприим-
чивы к идее философии как основной науки, главным 
образом благодаря тому, что их повседневная жизнь в кол-
леджах Кембриджа и Оксфорда протекала в личном 
контакте с истинными людьми науки. Всякое притязание 
на роль фюрера исчезает, когда начинаются шутки за сыр-
ной тарелкой и десертом. Гуссерль всегда писал так, как 
будто никогда не встречал ни одного учёного и не слышал 
от учёных ни одной остроты (La philosophie analytique, 
1962, 68). 
 
Аналогично: в Англии философия сознания не заняла какого-то 

особого места, более высокого, чем философия математики, физики, 
биологии, исследования познания, этики, права, эстетики или политики. 
«Мы не озабочены тем, кто из философов должен стать фюрером» (там 
же). Но, продолжает Райл, если бы мы всё же задались таким вопросом, 
то ответили бы, что логика, а не сознание, должна направлять концеп-
туальные исследования. Но для этого логику надо знать, а современную 
логику на континентальных философских факультетах, кроме Вены и 
Польши, просто не знают. «Этот прогресс отчасти является причиной 
большой пропасти (large gouffre), отделяющей в этом столетии англо-
саксонскую философию от континентальной философии» (там же).  

Далее Райл повторяет общие места из истории аналитической фи-
лософии от Рассела до позднего Витгенштейна, показывая, что, начав с 
платонической веры в сущности, аналитические философы постепенно 
поняли, что таких сущностей нет, а язык вовсе не является изоморфным 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 46 

миру. Описывать можно только вещи, но значения выражений не явля-
ются объектами. А так как философия занимается значениями 
(например, таких слов как «существовать» или «наслаждаться»), а не 
вещами (ими занимаются эмпирические науки), то «философское опи-
сание понятия с неизбежностью будет завершаться заиканием 
(bégaiement)» (La philosophie analytique, 1962, 75).  

Правда, Райл не говорит, что это его собственная точка зрения — 
любой читатель его работ знает, что там есть многое, но заикание там 
найти непросто. Райл приводит это яркое положение, говоря про Вит-
генштейна. Ранее в тот день его уже спрашивали о том, какова связь 
между его идеями и подходом позднего Витгенштейна. Райл ответил:  

 
Витгенштейн говорит так, будто философские про-

блемы — это симптомы болезни, от которой его пациенты 
должны излечиться. Со своей стороны, я считаю призна-
ком ничтожной глупости не испытывать никакого 
смущения перед лицом этих проблем. В результате мой 
язык, скажем так, менее клинический, чем у Витген-
штейна, и я менее склонен к хирургическому 
вмешательству, чем он. И отчасти по этой, а отчасти по 
другим причинам я не стесняюсь говорить, что некоторые 
вещи, которые говорят философы, истинны, а некоторые 
ложны. Последних, конечно, большинство (La philosophie 
analytique, 1962, 29).  
 
Также в основной своей лекции он говорит, что пытался создать 

позитивную теорию воображения, но от собственных же предложений 
ощутил концептуальную неловкость (une gêne conceptuelle), что явля-
ется верным признаком того, что что-то пошло не так. Далее в 
дискуссии он прямо говорит, что, согласно «Логико-философскому 
трактату», из-за того, что философских объектов не существует, фило-
софам не о чем говорить; Райл эту точку зрения не разделяет (La 
philosophie analytique, 1962, 91). Иными словами, думаю, что будет не-
верно сказать, что Райл сводит философию к заиканию. 

В финальной части своего выступления Райл критикует теорию о 
том, что воображение — это что-то вроде типа наблюдения. Он также 
считает, что юмовский тезис о том, что идеи и впечатления отличаются 
интенсивностью, абсурден. Тут он берет себе в союзники Сартра, кото-
рый разворачивал схожую критику в работе «Воображаемое. 
Феноменологическая психология воображения» (1940). Интересно, что 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 47 

тут он называет «Понятие сознание» «феноменологическим эссе», а 
свои исследования — «феноменологией». 

И самая последняя мысль Райла, особенно актуальная в связи с 
современными спорами об иллюзионизме и интроспекции (Беседин 
и др., 2021), касается идеи об эпистемологической непогрешимости ин-
троспекции. Райл находит её странной. Когда мы рассуждаем о знании, 
то говорим о том, что мы узнали, выяснили или доказали. Однако нельзя 
сказать, что «у меня есть хорошие основания считать, что мне больно» 
или «я обнаружил, что я подавлен». Мы не являемся экспертами по соб-
ственной боли, нам, несколько загадочно завершает Райл, просто 
больно. 

Думаю, часть речи Райла была просто невежливой по отношению 
к принимающей стороне. Весьма правдоподобно, что использование 
слова «фюрер», учитывая исторические обстоятельства послевоенной 
Франции, было ничем иным, как желанием уколоть. И особенно не-
уместным, учитывая личную историю Гуссерля с нацистами: говори 
Райл всё то же применительно к Хайдеггеру или другому пособнику 
Гитлера, дело обстояло бы несколько иначе. Показательно, что Бек при-
водит в качестве примера перепалки именно ответ Райла Мерло-Понти. 
Но сейчас мы увидим, что этим словам Бека верить, видимо, не стоит.  

Что же происходило в дискуссии? Во-первых, обращает на себя 
внимание тот факт, что, судя по материалам, на дискуссии не было мо-
дератора, в отличие от первых двух обсуждений. Сразу выступил Ван 
Бреда, начавший с того, что Райл в частной беседе упрекал его в том, 
что Ван Бреда слишком много читает Гуссерля, а сам Ван Бреда сейчас 
будет упрекать Райла в том, что тот слишком мало читал Гуссерля. (Из 
моего опыта: это типичная манера поведения феноменологов и в наши 
дни.) Он согласен, что пропасть (gouffre) между континентальными и 
англосаксонскими философами действительно есть (La philosophie 
analytique, 1962, 85), но всё же удивлён тем, что Райл сводит идеи Гус-
серля к построениям Платона. Из современного состояния 
гуссерлевских исследований ясно, что это не так75. Напротив, это окс-
фордские аналитики гипостазируют понятия, думая, что они 
анализируют язык. 

Далее: Гуссерль, конечно, писал без юмора, но неверно, что он не 
был знаком с учёными или науками: он сам был математиком и другом 
Георга Кантора, Давида Гильберта и Макса Планка. Что касается логики 
на континенте, то не стоит забывать, говорит Ван Бреда, что Венский 
кружок был именно в Вене (хотя Райл только что об этом сказал), 

 
75 О связи Платона и Гуссерля можно узнать, например, из (Семёнов, 2012). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 48 

сильные логики есть и были и во Франции, Голландии, Швейцарии, 
Бельгии, и «некоторые из них находятся здесь». 

Райл в своём ответе говорит, что ему в общем-то всё равно, 
насколько правильно он представил идеи Гуссерля. Термин «язык» он 
вообще не использует, а поэтому вряд ли он что-то гипостазирует. Он 
рад узнать что-то новое о жизни Гуссерля, но уповает на то, что колло-
квиум не превратится в очередной семинар об этом философе. После 
этого Райл, Куайн и Айер обменялись мнениями по техническому во-
просу теории значения, который нас тут не интересует.  

Следующая реплика, довольно обширная, принадлежит Мерло-
Понти:  

 
Слушая господина Райла, я тоже почувствовал, что 

то, что он говорит, не так уж чуждо нам, и что расстояния, 
если и существуют, то это он устанавливает их, а не я кон-
статирую их, слушая его. Но, естественно, возможно, в 
этом есть оптимистическая иллюзия. … я всё время пора-
жался тому факту, что он сам расширял, развивая свои 
размышления, рамки, которые он сначала представил нам 
как рамки английской аналитической философии. ... Ра-
бота с таким термином, как «если», например, не может 
быть представлена концептуальным анализом термина 
«если». ... Слушая его в тот момент, я сказал себе: я не со-
всем понимаю, что нас разделяет (La philosophie analytique, 
1962, 93–94). 
 
Рассуждениям (réflexions) аналитической философии Мерло-

Понти противопоставляет имманентное исследование лингвистиче-
ского феномена76.  

Мерло-Понти поставил целый ряд вопросов, из которых я вы-
делю два. Согласен ли Райл, что есть разница между вопросами «есть 
ли Бог», «является ли предложение "Бог есть" грамматически правиль-
ным» и «что вы имеете в виду, когда говорите про Бога»? Соответствует 
ли райловская программа исследований взаимосвязей между понятиями 
исследовательской программе Рассела и Витгенштейна? И ещё одно за-
мечание касается воображения: позиция Райла не является результатом 

 
76 Интересно, что значит заглянуть «под капот» слова «если» и увидеть его 

сущность? Впрочем, тут речь, видимо, не про феноменологию, а про лингвистику, во 
всяком случае Мерло-Понти говорит, что наброски таких исследований можно найти в 
лингвистической науке. Правда, в каком смысле лингвистические методы имманентны? 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 49 

концептуального анализа, она указывает на безмолвный опыт вообра-
жаемого. 

Райл в своём ответе говорит, что его различие концептуальных и 
фактуальных исследований очень просто: химик и астроном изучают 
факты с помощью приборов, а философ рассуждает, сидя в кресле 
(fauteuil). Что касается вопроса про Рассела и Витгенштейна, то Райл 
говорит: надеюсь, нет, не соответствует. Это место вступает в кон-
фликт со свидетельством Бека, и, кажется, мы должны последнее 
отринуть. А на вопрос про Бога Райл замечает только, что грамматиче-
ская корректность его не волнует.  

После этого выступил Жан Валь. Он начал с того, что лекция 
называлась «Феноменология против "Понятия сознания"», но уже по-
нятно, что феноменология не против «Понятия сознания». Это 
«Понятие сознания», быть может, против феноменологии. Также он за-
метил, что считает вполне возможным сказать: «Я обнаружил, что 
подавлен» (La philosophie analytique, 1962, 101). И вообще, после серии 
вопросов Валь заключил: «...мне хотелось бы немного больше анализа 
от философов анализа. И я прошу прощения за то, что я только что ска-
зал...» (La philosophie analytique, 1962, 102). Райл в своём ответе 
согласился, что надо анализировать разные понятия дальше, но не при-
знал осмысленным предложение про обнаружение у себя 
подавленности. К обсуждению подключился Алкье, сказав, что нужно 
особенно выделять высказывание «я мыслю» (je pense), которое явля-
ется условием всех других высказываний. Райл ответил, что «я мыслю» 
(I think) не является условием для «мне больно» или «я подавлен», а 
означает, скорее, «размышлять»; возможно, лучше говорить о «я со-
знаю» (I’m conscious of), но так говорят редко, и звучит это неуклюже.  

После прозвучал доклад Стросона «Анализ, наука и метафизика», 
где среди прочего он говорил, что обыденное использование языковых 
выражений является для философа единственным средством соприкос-
новения с концептуальной реальностью, которую он хочет понять. Этот 
тезис привлёк внимание нескольких континентальных философов, в том 
числе Ван Бреды. Он сказал, что вот уже много лет «следит за движе-
нием аналитиков» и находит «поразительным» (saisissante) отсутствие 
понимания между мыслителями континента и многими представите-
лями англосаксонских и т. п. философских кругов. Он сам, продолжает 
Ван Бреда, представляет феноменологическое движение, и для участни-
ков этого течения совершенно невозможно сказать, что философ 
соприкасается с реальностью только через языковое употребление («В 
отношении этого тезиса я, со своей стороны, не вижу никаких доказа-
тельств» (La philosophie analytique, 1962, 127)), и невозможно понять, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 50 

зачем философу изучать концептуальную реальность, когда нужно изу-
чать мир, в котором мы живем (la réalité conceptuelle / le monde). В этом 
и состоит недопонимание (malentendu) между двумя группами. Ван 
Бреда извиняется за то, что подчёркивает различия между «нами, "кон-
тиненталами"» и аналитиками.  

В ответ Стросон говорит, что Ван Бреда не оспаривает тезис о 
том, что если нашей целью является прояснение концептуальной струк-
туры, которая управляет нашим обычным способом думать о мире, то 
нам нужно анализировать язык, потому что в нём этот способ и прояв-
ляется, а потому этот тезис он не будет оборонять. Центральный вопрос 
состоит в том, является ли это главной задачей философии, или же, ско-
рее, вместо этого нужно заняться второстепенной (marginale) 
деятельностью по пониманию мира и нашего существования в нём. Ван 
Бреда поправляет Стросона: нужно говорить про «отношение к миру», 
потому что «существование в мире» — это уже другой философский 
жаргон. Стросон, видимо, пожимая плечами: ни то, ни другое мне не-
ясно, возможно, это просто вопрос психологии. Но Ван Бреда так не 
думает; он уповает на то, что Стросону известен хотя бы один из спосо-
бов бытия-в-мире: схватывание мира в понятиях. Феноменолог 
предполагает, что для Стросона это главный способ. Но есть ведь ещё и 
другие: любовь, религия или эмоции. Стросон признает, что он знает, 
что всё это есть, но это предмет изучения историков или социальных 
учёных; но эти науки не изучают, например, идею причинности в исто-
рии. Такими-то вещами и занимается философия. Ван Бреда протестует: 
бытие, реальность, мир не сводимы к понятиям, говорить так — значит 
просто обеднять философию, которую интересует тотальность истори-
ческого сущего.  

В перепалку вступает Жан Валь, который пытается примирить 
стороны. Он обращает внимание на то, что во всяком случае сейчас они 
говорят друг с другом, а потому использование обыденного языка неиз-
бежно. Он высказывает разумное предположение: может быть, 
«концептуальная реальность» Стросона — это просто реальность, а лю-
бую реальность люди понимают в понятиях, которые, конечно, 
отражаются и в обыденном языке. Если это так, то то, что Ван Бреда 
использует для раздора, можно, напротив, применить для поиска согла-
сия. Ван Бреда не против, но в таком случае, по его мнению, мы 
покидаем область аналитической философии. Валь продолжает прими-
рительную линию: «не покидают ли сами аналитики анализ? Это вполне 
возможно. И тогда, возможно, согласие [между нами] куда глубже, чем 
кажется на первый взгляд» (La philosophie analytique, 1962, 132). В ответ 
Стросон говорит, что он и не думал сводить реальность к понятиям, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 51 

слова «концептуальная реальность» означает только «факты о наших 
понятиях». 

Далее Куайн представил свои теперь хорошо нам известные рас-
суждения против значения. У нас нет сведений о том, что про это 
подумали континенталы, а дискуссия с Айером и другими лежит за пре-
делами моего фокуса в этой статье. Однако некоторый интерес всё же 
представляет реплика Бохеньского, которого теперь принято относить к 
аналитическому томизму (и антимарксизму). Он сказал, что признает 
существование т. н. эйдетического значения:  

 
…Ваше отношение к Вашим оппонентам показы-

вает нам, что у Вас есть мировоззрение, в которое эти 
эйдетические категории не входят. Но предположим, что у 
кого-то в этой дискуссии есть другой взгляд на мир, и это 
мой случай, в котором есть не только вещи, но и смыслы, 
содержание объектов, ну что ж, философ, который думал 
бы так же, как я, вернул бы Вам комплимент. Он сказал бы 
Вам, что Ваш взгляд упрощённый, абсурдный, мифологи-
ческий и т. д. (смеётся). И это было бы концом любого 
обсуждения (La philosophie analytique, 1962, 185).  
 
Ссылки на бритву Оккама, к которым мог бы прибегнуть тут 

Куайн, Бохеньскому кажутся недостаточными: неочевидно, что натура-
листическая система Куайна действительно проще, чем система с 
эйдосами.  

Далее были доклады Лео Апостела и Эверта Виллема Бета. В дис-
куссии Апостел обсудил с Остином, нужно ли изучать обыденное 
употребление не только в английском (никто не против). Бет разобрал 
со Стросоном, Райлом и Куайном соотношение аналитической филосо-
фии языка в оксфордском стиле и формального метода (дополняют друг 
друга, но не подменяют). В конце высказался Бохеньский: проблема со-
отношения «аналитического» и «формального» подходов возникает 
только для определённого типа философов,  

 
и я знаю, что среди нас есть те, кто рассматривает филосо-
фию как своего рода мышление, граничащее с грёзами 
(rêve), как поэтическую деятельность: для них программа 
профессора Бета не имеет никакого значения. Но есть и те, 
кто, как и он, и я добавлю, как и я, относится к области 
научной философии, кто считает, что функция философа 
состоит в том, чтобы предоставлять разумные основания, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 52 

сделать смыслы терминов как можно более ясными; тогда 
мне кажется, что есть очень веские аргументы в пользу 
этой программы ... (La philosophie analytique, 1962, 269). 
 
Далее следует выступление Остина про перформативы. В дискус-

сии Филипп Дево утверждал, что высказывание «закрой дверь» может 
быть истинным или ложным «как действие, о котором говорится в вы-
сказывании» (La philosophie analytique, 1962, 291). Остин этому, видимо, 
немного удивился, сказав, что действия могут быть разумными или нет, 
но не истинными или ложными. Валь задаёт, как он сам говорит, «не-
удовлетворительный вопрос»: философия — это остров или мыс? 
Слушая аналитиков, он ощущает, что движется по узкой полоске земли, 
зная, что за её пределом что-то есть. Видимо, имеется в виду, что ана-
литики искусственно ограничивают себя языком, признавая, что 
реальность к языку не сводится. Например, возьмём высказывание «у 
меня есть часы». Чтобы оно было осмысленным, должны быть катего-
рии времени и обладания. «Я полагаю, что даже в Оксфорде изучают 
категории» (La philosophie analytique, 1962, 292). Валь задаётся вопро-
сом о том, есть ли какое-то объяснение такого самоограничения 
аналитических философов. Марксистские или психоаналитические объ-
яснения не кажутся ему правдоподобными.  

В ответ Остин говорит, что философия — это не остров и не мыс, 
она скорее похожа на беспорядочную поверхность Солнца, потому что 
представляет собой свалку проблем, которые остаются после примене-
ния всех нормальных научных методов, и когда философы находят 
какой-то хороший метод, то появляется новая научная дисциплина: так 
было с математикой, физикой, психологией, математической логикой, 
возможно, лингвистикой.  

Последним выступал Хэар про то, что тезис «ничто не важно», 
который он связывает с Камю, важен для тех, кто его заявляет. В дис-
куссии Алкье спросил его о Канте, в связи с которым «континентальные 
философы» ставят вопрос о ценностях (La philosophie analytique, 1962, 
321); Алан Монтефьоре, который в будущем станет проводником Дер-
рида в мир английской философии, сказал, что у Хэара получился 
какой-то лингвистический трюк; Уильямс с Монтефьоре в целом согла-
сился.  

Последней частью коллоквиума была общая дискуссия, которую 
модерировал Перельман. Он начал с вопроса о том, что такое для ана-
литиков аналитическая философия, какова цель этого метода и 
предполагает ли она что-то за пределами языка? 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 53 

 Для Остина аналитический метод можно описать как анализ 
обыденного языка, направленный на пошаговое прояснение отдельных 
вопросов, а не на построение систем. Такое занятие предполагает кол-
лективную работу и внимание к деталям. Работа эта прежде всего 
касается каталогизации выражений: как мы сказали бы то-то и то-то в 
таких-то и таких-то обстоятельствах. Почему важен язык? Потому что 
многообразие языковых выражений отражает нюансы опыта. Изучая их, 
философы выявляют сложность тех вещей, о которых мы с помощью 
языка говорим. Противопоставляя язык и вещи, тут Остин прямо отсы-
лает к уже известному нам возражению Ван Бреды о том, что 
аналитическая философия ограничивается языком. 

Райл говорит, что аналитической он станет называть философию, 
которая может решать проблемы следующего вида. Пусть два человека 
с одинаково хорошим зрением смотрят на газету, которая видна им оди-
наково хорошо. На листе написано слово «Парриж». Один из них 
разбирается в орфографии, а второй нет. И первый видит опечатку, а 
второй нет. Как это возможно, если они видят одно и то же? 

Айер говорит, что они уже не занимаются анализом в смысле Рас-
села, потому что это трудно, и в таком подходе есть элемент произвола. 
При этом он также отказывается от верификации, определяя её как по-
иск опровержений. Вместо анализа в стиле Рассела аналитики 
занимаются анализом таких слов, как «убеждения», «знания», «воля» и 
соответствующих им феноменов (он говорит прежде всего о «Понятии 
сознания» Райла). Никаких эйдетических значений они не постулируют. 
При этом такую деятельность равно плохо назвать как «феноменоло-
гией», так и «анализом языка», потому что первое наводит на мысль о 
Гуссерле, а второе — о лингвистике; а это не то, что надо. 

Услышав про Гуссерля, Ван Бреда просит лучше разъяснить 
только что проведённое Айером различие. Вместо этого Айер говорит, 
что они не занимаются эмпирическими исследованиями разницы между 
диалектизмами, и определяет философию:  

 
...деятельность, имеющая дело с языком, и мы убеж-

дены, что философия не в состоянии напрямую 
конкурировать с науками; это деятельность, если можно 
так выразиться, второго порядка, то есть она имеет дело не 
непосредственно с фактами, а с тем, как мы выражаем 
факты. И вот почему мы [т. е. аналитические философы — 
Е. Л.], которые в других отношениях, как вы видели, 
сильно расходимся, находим здесь полное согласие. Нет 
никаких оснований считать, что то, что французы 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 54 

называют «философской рефлексией», может быть ре-
флексией, имеющей дело непосредственно с фактами, а не 
с тем, как эти факты описываются. Другими словами, с 
нашей точки зрения, философия не является некой сверх-
наукой» (La philosophie analytique, 1962, 339–340). 

 
Куайн говорит, что с оксфордской философией его объединяет 

фокус на языке. С его точки зрения, философы должны заниматься язы-
ком главным образом для того, чтобы избежать чисто словесных споров 
друг с другом и прояснить те пресуппозиции, которые мы принимаем, 
беря на себя те или иные онтологические обязательства. Поэтому вме-
сто того, чтобы прямо изучать реальность, мы переносим своё внимание 
на прагматические аспекты разных теорий о реальности. 

Некоторые нотки разлада появляются в реплике Валя, который 
говорит, что не совсем понял, почему Куайн собирается чего-то избе-
гать, потому что ему, Валю, было трудно следить за ходом мысли, 
которая, с точки зрения бихевиористов, сводится к «быстрому движе-
нию губ». Этот безобидный укол открывает дорогу для выступления 
Ван Бреды:  

 
Прежде всего, я хотел бы выразить своё удовлетво-

рение тем, что мой друг Айер открыто подчеркнул 
неприятие (l'attitude négative) аналитической философии 
по отношению ко всем начинаниям континентальной фи-
лософии. Это, разумеется, абсолютное право английских 
философов — не интересоваться тем, что происходит в 
других местах. Но откровенное признание этого весьма 
проясняет дискуссию. Довольно часто звучал намёк: «Вы, 
конечно, занимаетесь чем-то другим — продолжайте, если 
вам это интересно. Ради бога (C’est très bien)». Лично я по-
лагаю, что здесь кроется неявная оценка, существующая, 
впрочем, с обеих сторон, и которую полезно высказать от-
крыто. Когда мы встречаемся, мы порой излишне вежливы 
и говорим весьма неискренне. Чистая правда, думается 
мне, заключается в том, что многие континентальные фи-
лософы не испытывают ни малейшего подлинного 
интереса к вашей философии. И, осмелюсь сказать, у вас 
царит то же самое в отношении континентальных филосо-
фов (La philosophie analytique, 1962, 344). 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 55 

Я должен сказать, что не нашёл в материалах коллоквиума ре-
плику Айера, на которую тут ссылается Ван Берда. Но, конечно, вряд ли 
он просто её придумал, хотя недопонимание всё же исключать нельзя. 
Фразы про «занимаетесь другим — продолжайте» действительно зву-
чали от аналитиков.  

Адресуясь к Остину, Райлу, Айеру и Куайну, Ван Бреда ставит 
перед ними вопрос: «что делает проблему философской?» (quand un 
problème est-il philosophique?). С его точки зрения, аналитики эту про-
блему затрагивали, но при этом умудрились от ответа уклониться. А 
ведь это важный вопрос, которого нельзя избежать. И нельзя просто со-
слаться на то, что мы по историческим причинам изучаем то-то, а вы то-
то: в прошлом философы тоже расходились во взглядах на природу фи-
лософии, но все они были философы; «я не утверждаю, будто ваша 
школа не ведает характеристик философского как такового; но, призна-
юсь, лично я не могу разглядеть их отчетливо» (La philosophie 
analytique, 1962, 345). 

Добавляет иронии и следующая реплика Перельмана, который 
говорит Остину в ответ на предложение заниматься обыденным языком, 
что у него, Перельмана, сложилось мнение, что за пределом Англии 
тоже есть разумные и владеющие языком существа, а поэтому выраже-
ния, используемые этими существами, тоже можно изучать.  

 Первым отвечал Райл. Его ответ мне кажется несколько раздра-
жённым. Ван Бреду не устроил ни пример философской проблемы про 
газету (что, с моей точки зрения, неудивительно), ни объяснение соот-
ношения философии и науки, «поэтому он предлагает нам найти какую-
нибудь гениальную формулу, которая заставит аудиторию содрог-
нуться…» (La philosophie analytique, 1962, 346). 

Остин в свою очередь говорит:  
 

Нас спрашивают, почему мы делаем то, что пыта-
емся делать, когда ведём себя так, как мы себя ведём. 
Когда мне задают этот вопрос, я чувствую себя немного в 
положении одного моего коллеги, отца семейства, кото-
рый каждый раз, собираясь наказать своих детей, 
останавливал себя тем, что не мог вспомнить ни одной 
причины, по которой следует наказывать детей. Со мной 
происходит то же самое. Когда меня спрашивают, почему 
я делаю то, что делаю, я замолкаю. ... Лучше всего [чтобы 
добиться прогресса философии — Е. Л.] сделать так: вы-
брать себе некоторое количество коллег с острым умом и 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 56 

придирчивым характером (La philosophie analytique, 1962, 
348).  
 
Он также вписывает свой проект лингвистической философии в 

широкий исторический контекст: внимание к классификации речевых 
выражений проявлял уже Сократ, за что его стали называть шарлата-
ном, а Аристофан высмеивал его за внимание к скачкам блох. Но если 
бы другие после него тратили своё время на измерение этих скачков, 
они изобрели бы физику несколькими веками ранее, и то же верно для 
лингвистической философии. Остин ещё раз соглашается с Перельма-
ном в том, что надо изучать и другие языки, кроме английского.  

Айер сказал, что Остин уже ответил на все интересные вопросы, 
а Куайн, по сути, повторил свою прошлую реплику с некоторыми вари-
ациями. 

Вторая часть дискуссии начинается с того, что Перельман ещё 
раз просит Райла и Остина ответить на вопрос Ван Бреды. Вместо этого 
Райл ответил на вопрос самого Перельмана про то, как связаны анали-
тический метод и философия; ответ состоял в повторении примера про 
газету и указании на то, что его нельзя рассматривать с точки зрения 
оптики. Остин сказал, что философия есть чулан (fourre-tout), в который 
мы вкладываем все проблемы, для которых ещё нет нормальных мето-
дов решений, и аналитический метод есть просто метод уборки этого 
чулана. Это очень немного, но мы, говорит Остин, и сами скромные. 

После этого слово взял Алкье. Он сообщил, что в результате кол-
локвиума сделал вывод, что то, что отличает «нас, континенталов» от 
аналитиков, — это постоянное обращение к истории мысли. «Для нас 
философия — это прежде всего то, что сказали Декарт, Спиноза, Кант 
и т. п.», а аналитические философы крайне редко ссылаются на этих ав-
торов77 (La philosophie analytique, 1962, 355). Он попросил аналитиков 
больше указывать на связь их идей со «знакомой нам» английской фи-
лософией: с Беркли и Юмом. Он подчеркнул, что, следуя этим авторам, 
мы не должны забывать о разнице между анализом слов и опорой на 
интуицию и опыт. 

Рене Пуарье, тоже упомянувший аисторизм аналитической фило-
софии, произнёс большую речь о том, что аналитики похожи на 
фрейдистов: фрейдисты считают, что само осознание проблемы ведет к 
лечению, аналитики же полагают, что понимание того, как мы говорим 

 
77 «Философия, по Алкье, — это прежде всего интеллектуальный подход, и в этом 

смысле он говорил о том, что для понимания философской истины необходимо 
тщательное следование за историей каждого автора классического труда» (Кротов, 2018, 
385). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 57 

про проблемы, их излечит; как можно понять, ему представляется это 
сомнительным: «никакая грамматика, никакой словарь никогда не дадут 
нам "истинного" употребления таких слов, как "бог", "ум", "я", "тело", 
"душа" или каких-либо других важных слов» (La philosophie analytique, 
1962, 362). С его точки зрения, разница между логическими позитиви-
стами и оксфордскими аналитиками невелика: первые объявляют 
бессмысленным всё, кроме тавтологий и того, что можно верифициро-
вать, вторые указывают на разнообразие языка. Собственно, аналитики 
кажутся Пуарье симпатичнее позитивистов лишь своей меньшей агрес-
сивностью по отношению к метафизике. Остина, как ему показалось, не 
интересует то, что за пределами языка (и это после того, как Остин не-
сколько раз сказал прямо обратное).  

Итальянец Андреа Галимберти отметил, что дискуссии на колло-
квиуме напоминают ему средневековую схоластику: дух Оксфорда 
наследует номинализму, тогда как континент сохраняет реализм; самым 
ожесточённым (acharné) критиком аналитиков он называет Ван Бреду. 

Перельман передаёт слово Райлу, которому нужно успеть на са-
молёт. Тот отвечает на слова Алкье, соглашаясь, что философия на 
континенте есть история идей. А история философии обычно есть «экс-
гумация трупов всех известных философов и проведение вскрытия. 
Результат в лучшем случае будет напоминать сборник некрологов» (La 
philosophie analytique, 1962, 366). Что касается Юма и Беркли, то они 
просто ещё не отличали собственно философские, концептуальные, во-
просы от психологических, научных; хотя он признает огромный вклад 
этих мыслителей в собственно философию. Райл сам формулирует раз-
ницу между философами, близкими к аналитическому движению, и 
континентальными (он называет их «классическими»): аналитики по-
гружены в детали, тогда как континенталы игнорируют детали и 
намерены создавать системы, причём каждый из них притворяется, что 
обрёл волшебный ключ от всех дверей. Завершая свою речь, Райл ска-
зал:  

 
Прошедшие здесь дискуссии, организованные с 

тщательностью, которую мы все оценили, дали нам важ-
ное и пугающее откровение (la révélation précieuse et 
redoutable) о точках сближения, которые нас объединяют, 
и о различиях, которые нас разделяют (La philosophie 
analytique, 1962, 368). 
 
Следующим говорил американец Алан Гевирт, который подчерк-

нул, что, как не англичанин и не житель континента, он присутствует на 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 58 

семинаре как нейтральный наблюдатель. И то, что он пронаблюдал, 
привело его в смятение. С одной стороны, англичане говорят разумные 
вещи и показали, что они вовсе не одержимы языком, в чём их обви-
няли. С другой стороны, чем дальше шли дебаты, тем менее ясными ему 
казались различия между сторонами дискуссии. Со своей стороны он 
видит различие между аналитической и континентальной философией 
не в стилях, а в подходах к философии. Это различие почему-то пода-
ётся англичанами в резкой форме (de façon négative), выливается в 
презрение (mépris) по отношению к философии, которую развивают за 
пределами их острова; они не испытывают ничего, кроме недоверия 
(méfiance) к начинаниям Хайдеггера; это кажется Гевирту необоснован-
ным.  

 
... историю аналитического движения можно было 

бы написать, по крайней мере в значительной степени, 
прослеживая последовательно критерии, которые фило-
софы-аналитики выдвигали на протяжении почти ста лет, 
чтобы отвергать, осуждать или критиковать иные, отлич-
ные от их собственного, способы понимания философии. 
Одним из наиболее известных примеров такого критерия 
является теория верификации, применённая к значению 
(signification). ... она служила удобным оружием для логи-
ческих позитивистов, чтобы клеймить всех, кто мыслил 
иначе. Как может Гегель, как может Хайдеггер, как мог бы 
кто угодно другой проверить хотя бы одно из своих утвер-
ждений? (La philosophie analytique, 1962, 370). 
 
Теперь, правда, верификация у аналитиков вышла из моды, и у 

них нет одного критерия против всех остальных, что приводит к пута-
нице.  

В ответ на это Остин сказал следующее:  
 

Он начал с того, что обвинил нас в том, будто мы 
клеймим философов, мыслящих иначе, чем мы, особенно 
тех, кто происходит из Европы. Я не считаю, что можно 
утверждать, будто мы, по крайней мере большинство из 
нас, проводим большую часть времени, занимаясь порица-
нием кого-либо. Однако, полагаю, нас можно упрекнуть в 
грехе невнимания к окружающим, словно мы не замечаем 
людей на улице. Согласен, в некотором смысле это более 
серьёзный промах, чем прямая провокация. Можно 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 59 

ссылаться на смягчающие обстоятельства: мы слишком за-
няты. Мы гордимся тем, что нашли себе увлекательное 
занятие, которое, как нам кажется, приносит некоторую 
пользу (profit). К тому же бросать вызов людям в лицо, что, 
согласен, в конечном счёте лучше, чем игнорировать их 
приветствия на улице, — означает рисковать ввязаться в 
неприятный спор. А споры, как известно, ни к чему не ве-
дут: они лишь отнимают драгоценное время в решающий 
момент. ... Если мы и составляем некое движение — или 
если можно считать, что мы представляем отдельное тече-
ние в современной философии, — то это потому, что мы, 
вероятно ошибочно, пришли к убеждению, будто спорить 
стоит лишь с нашими ближайшими коллегами, единствен-
ными, с кем, по нашему мнению, такой спор имеет смысл 
(La philosophie analytique, 1962, 372).  
 
В целом, на этом мероприятие и завершилось. 
Как видно из этого изложения, семинар в Руайомоне был местом, 

где были не только впервые, насколько я могу судить, прямо термино-
логически противопоставлены аналитическая и континентальная 
философия, но и многократно тематизированы основные линии этого 
противопоставления: детальность и системность, ориентированность на 
проблемы и историчность, опора на обыденный язык и учёт личного 
опыта, логика и онтологическая интуиция. Нужно отметить, что хотя 
Ван Бреда, Райл и Остин постоянно подчёркивали различия, Мерло-
Понти и Валь пытались нащупать что-то общее. Из нашего настоящего 
можно сказать, что у них это скорее не получилось.  

 
Как можно понять из всех приведённых тут эпизодов, различие 

между двумя традициями формировалось постепенно, не в изоляции од-
ной от другой, было подвержено как философским, так и политическим 
обстоятельствам. Большую роль играли личные неприязни и, видимо, 
национальные предрассудки. Разумеется, в этой работе я не претендую 
на то, чтобы описать все факторы, которые привели к разрыву. 

 
Список литературы 

 
Айер, А. (2010). Язык, истина и логика. Москва: Канон+. 
Батай, Ж. (1997). Внутренний опыт (С. Л. Фокин, пер.). Санкт-Петер-
бург: Axioma/Мифрил. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 60 

Батай, Ж. (2006). Проклятая часть. Сакральная социология (С. Зенкин, 
пер.). Москва: Ладомир. 
Беседин, А. П., Волков, Д. Б., Кузнецов, А. В., Логинов, Е. В. & Мерца-
лов, А. В. (2021). Интроспекция: современные подходы и проблемы. 
Эпистемология & философия науки, 58(2), 195–215. 
Бибихин, В. В. (2005). Витгенштейн: смена аспекта. Москва: Институт 
философии, теологии и истории св. Фомы. 
Бирюков, Б. В. (2000). Введение. Готтлоб Фреге: современный взгляд. В 
Б. В. Бирюков & З. А. Кузичева (Ред. и пер.), Г. Фреге. Логика и логиче-
ская семантика (с. 8–62). Москва: Аспект-Пресс. 
Блур, Д. (2002). Витгенштейн как консервативный мыслитель. Логос, 5–
6, 47–65. 
Бурдье, П. (2003). Политическая онтология Мартина Хайдеггера (А. Т. 
Бикбова & Т. В. Анисимова, пер.). Москва: Праксис.  
Васильев, В. В. & Гиренок, Ф. И. (2007). Помогает ли Хомский понять 
сознание? Историко-философский альманах, 2, 45–62. 
Вайзер, Т. (2009). Этика сообщества: Ж. Батай и Ю. Хабермас [Кан-
дидатская диссертация]. Москва. 
Вострикова, Е. В. & Куслий, П. С. (2019). Преодоление критических ар-
гументов Карнапа против метафизики с помощью логического анализа 
естественного языка. Эпистемология и философия науки, 56(4), 78–98. 
Гагинский, А. М. (2023). Хайдеггер, Ничто и преодоление страха 
смерти. Философский журнал, 16(3), 85–102. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2023-16-3-85-102. 
Декс, П. (2010). Повседневная жизнь сюрреалистов. 1917–1932. 
Москва: Молодая гвардия, Палимпсест. 
Делёз, Ж. & Парне, К. (2025). Зачем нужны разговоры (Н. Архипов, 
пер.). https://insolarance.com/point-of-talking/ 
Деррида, Ж. (1994). Невоздержанное гегельянство. В Танатография 
Эроса. Жорж Батай и французская мысль середины ХХ века (с. 133–
174). Санкт-Петербург: Мифрил. 
Джеффрис, С. (2018). Гранд-отель «Бездна». Биография Франкфурт-
ской школы. Москва: Ад Маргинем Пресс.  
Зенкин, С. Н. (2014). Небожественное сакральное: Теория и художе-
ственная практика. Москва: РГГУ. 
Зыгмонт, А. И. (2018). Святая негативность. Насилие и сакральное в 
философии Жоржа Батая. Москва: Новое литературное обозрение. 
Иванов, Д. В. (2009). Судьба метафизики в аналитической философии: 
Карнап, Куайн, Крипке. Философские науки, (4), 99–113. 
Коначева, С. А. (2019). Бог после Бога. Пути постметафизического 
мышления. Москве: РГГУ. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 61 

Кожев, А. (2013). Введение в чтение Гегеля. Санкт-Петербург: Наука. 
Корнилаев, Л. Ю. (2021). «Поворот к онтологии» в неокантианстве (П. 
Наторп и Э. Ласк). Философский журнал, 14(2), 51–65. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2021-14-2-51-65 
Корсаков, С. Н. (2009). XI Всемирный философский конгресс (Брюс-
сель, 1953) в истории отечественной философии. Философские науки, 
(4), 123–131. 
Кротов, А. А. (2018). Философия истории философии во Франции (про-
блема закономерностей в развитии интеллектуальной культуры). 
Москва: Издательство Московского университета. 
Куслий, П. С. (2022). Истина как соответствие и непотаённость без са-
мообмана и мистики. Философия. Журнал Высшей школы экономики, 
6(1), 308–320. https://doi.org/10.17323/2587-8719-2022-1-308-320. 
Курилович, И. С. (2019). Французское неогегельянство: Ж. Валь, А. 
Койре, А. Кожев и Ж. Ипполит в поисках единой феноменологии Гегеля-
Гуссерля-Хайдеггера. Москва: РГГУ. 
Кузнецов, В. Н. (1982). Французское неогегельянство ('Критика совре-
менных буржуазных теорий'). Москва: Издательство Московского 
университета. 
Кузнецов, М. М. (2005). Теодор В. Адорно: основные этапы жизненного 
и творческого пути. История философии, 12, 3–44. 
Логинов, Е. В. (2018). Опровержение прагматизма Дж. Э. Муром. Ис-
торико-философский альманах, 6, 138–149. 
Логинов, Е. В. (2021). Ч. С. Пирс и Дж. Э. Мур об истине. В История и 
теория культуры. Альманах. Т. 3 (с. 322–336). Москва: Издательство 
Московского университета. 
Логинов, Е. В. (2024). Селларс, Кант и философия сознания. В В. Е. Се-
мёнов (Ред.), Иммануил Кант и философия сознания (с. 226–269). 
Калининград: Издательство БФУ им. И. Канта. 
Логинов, Е. В., Мерцалов, А. В., Юнусов, А. Т., и др. (2019). Пролего-
мены ко всякой будущей теории истины. Финиковый Компот, 14, 1–89. 
Маркузе, Г. (1994). Одномерный человек. Москва: Refl-book. 
Мерло-Понти, М. (1999). Феноменология восприятия (И. С. Вдовина & 
С. Л. Фокин, Ред. и пер.). Санкт-Петербург: Ювента Наука. 
Михайлов, И. А. (1999). Ранний Хайдеггер: между феноменологией и 
философией жизни. Москва: Прогресс-Традиция. 
Митлянская, М. Б. (2020). «Чёрные тетради» Мартина Хайдеггера: бы-
тийная история и метаполитика. Философские науки, 63(4), 132–151. 
https://doi.org/10.30727/0235-1188-2020-63-4-132-151. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 62 

Миронов, В. В. & Миронова, Д. (2018). Ein Knabe, der träumt, или Опья-
нение властью. Логос, 28(3), 149–182. https://doi.org/10.22394/0869-
5377-2018-3-149-182. 
Молчанов, В. И. (2020). Метафизика Ничто и знаки препинания: 
Хайдеггер, Кант, Карнап. Философский журнал, 13(3), 5–22. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2020-13-3-5-22. 
Монк, Р. (2018). Витгенштейн. Долг гения. Москва: Дело. 
Мотрошилова, Н. В. (2012). Интервью. Финиковый Компот, 2. 
https://datepalmcompote.blogspot.com/2012/12/blog-post.html 
Мур, Дж. Э. (1998). Защита здравого смысла. В Аналитическая филосо-
фия: становление и развитие (с. 130–154). Москва: Дом 
интеллектуальной книги, Прогресс-Традиция. 
Ортега-и-Гассет, Х. (1990). Две великие метафоры. В Теория метафоры 
(с. 68–81). Москва: Прогресс. 
Паткуль, А. Б. (2014). Деструкция логики в онтологии Мартина Хайдег-
гера. Историко-философский ежегодник, 29, 131–155. 
Паткуль, А. Б. (2022). Логика и онтология в свете феноменологии у Гус-
серля и Хайдеггера. Логико-философские штудии, 20(2), 146–162.  
Семёнов, В. Е. (2012). Доминирующие парадигмы трансцендентализма 
в западноевропейской философии. Москва: Российская политическая 
энциклопедия. 
Соболева, М. Е. (2002). К концепции философии языка Юргена Ха-
бермаса. Логос, 2, 30–48. 
Тимофеева, О. В. (2009). Введение в эротическую философию Жоржа 
Батая. Москва: НЛО. 
Фалёв, Е. В. (2014). История как истолкование и историко-философский 
метод М. Хайдеггера. Вестник Ленинградского государственного уни-
верситета им. А.С. Пушкина, 2(3), 30–39. 
Фалёв, Е. В. (2016). «Чёрные тетради» и новый виток суда над Хайдег-
гером. Философское образование, 2, 35–45. 
Фокин, С. Л. (2002). Философ-вне-себя. Жорж Батай. Санкт-Петер-
бург: Изд-во Олега Абышко. 
Фай, Э. (2021). Хайдеггер, введение нацизма в философию. На матери-
але семинаров 1933–1935 годов. Москва: Дело.  
Хайдеггер, М. (1997). Бытие и время (В. В. Бибихин, пер.). Москва: Ad 
Marginem. 
Хайдеггер, М. (2016). Размышления II-VI (Черные тетради 1931–1938) 
(А. Б. Григорьев, Пер.; М. Маяцкий, Науч. ред.). Издательство Инсти-
тута Гайдара. 
Хайдеггер, М. (2018). Конец Нового времени в Истории Бытия (Н. 
Сафронова, Пер.). Историко-философский альманах, 6, 217–221. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 63 

Чернавин, Г. (2019). «Нечленораздельные звуки» феноменологии: Вит-
генштейн и тезис «ничто ничтожит». Horizon, 8(2), 487–501. 
Шолем, Г. (2014). Вальтер Беньямин — история одной дружбы (Б. Ску-
ратов, Пер.). Москва: Грюндриссе. 
Юнусов, А. Т. (2020). Понятие универсальности в моральной теории 
Юргена Хабермаса. Вопросы философии, (10), 192–202. 
Adorno, T. (1993). Skoteinos, or How to Read Hegel. In T. Adorno, Hegel: 
Three studies (pp. 89–148). MIT Press. 
Adorno, T. (2022). Philosophy and Sociology. Medford, MA: Polity Press. 
Ayer, A. J. (1977). Part of My Life. London: Collins. 
Ayer, A. J. (1984). Philosophy in The Twentieth Century. London: Unwin. 
Ayer, A. J. (1985). More of My Life. Oxford: Oxford University Press. 
Bataille, G. (1976). Les Conséquences du Non-Savoir. In Œuvres complètes: 
Vol. VIII. L'Histoire de l'érotisme – Le surréalisme au jour le jour – Confé-
rences 1951–1953 – La Souveraineté – Annexes (pp. 190–198). Paris: 
Gallimard. 
Beck, L. J. (1952). The Method of Descartes: A Study of the Regulae. Oxford: 
Clarendon Press. 
Beck, L. J. (1964). Progrès et Philosophie. In Études sur L’Histoire de la 
Philosophy En Hommage A Martial Gueroult (pp. 115–125). Paris: 
Fishbacher. 
Berlin, I. (1996). Karl Marx: His Life and Environment. Oxford University 
Press. 
Bielik-Robson, A. (2023). Derrida’s Marrano Passover: Exile, Survival, Be-
trayal, and The Metaphysics of Non-Identity. London: Bloomsbury 
Academic. 
Bochenski, J. M. (1947). Europäische Philosophie der Gegenwart. Bern: A. 
Francke. 
Carnap, R. (1931). Überwindung der Metaphysik Durch Logische Analyse 
der Sprache. Erkenntnis, 2(1), 219–241. 
Carnap, R. (1963). Replies and Systematic Expositions. In P. A. Schilpp 
(Ed.), The Philosophy of Rudolf Carnap (pp. 859–1013). La Salle, Ill.: Open 
Court. 
Cerf, W. (1955a). Existentialist Mannerism and Education. The Journal of 
Philosophy, 52(6), 141–152. 
Cerf, W. (1955b). The Eleventh International Congress of Philosophy. The 
Philosophical Review, 64(2), 280–299. 
Freyenhagen, F. (2023). The Linguistic Turn in The Early Frankfurt School: 
Horkheimer and Adorno. Journal of the History of Philosophy, 61(1), 127–
148. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 64 

Fried, G. (2019). A Letter to Emmanuel Faye. In G. Fried (Ed.), Confronting 
Heidegger: A Critical Dialogue on Politics and Philosophy (pp. 1–51). Lon-
don, New York: Rowman & Littlefield International. 
Friedman, M. (2000). A Parting of the Ways: Carnap, Cassirer, and 
Heidegger. Chicago: Open Court. 
Heidegger, M. (1978). Frühe Schriften (1912–1916) [GA 1]. Frankfurt a. M.: 
Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1983). Einführung in die Metaphysik [GA 40]. Frankfurt a. 
M.: Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1997). Die Grundprobleme der Phänomenologie. (Som-
mersemester 1927) [GA 24]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann.  
Heidegger, M. (1998). Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache 
(Sommersemester 1934) [GA 38]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (2000). Vorträge und Aufsätze [GA 7]. Frankfurt a. M.: Vitto-
rio Klostermann. 
Heidegger, M. (2009). Das Ereignis [GA 71]. Frankfurt a. M.: Vittorio 
Klostermann. 
Heidegger, M. (2014). Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931–1938) [GA 
94]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann. 
Heinemann, F. H. (1953). Meta-Analysis. Proceedings of the XIth Interna-
tional Congress of Philosophy: Vol. 5. Logic. Philosophical Analysis. 
Philosophy of Mathematics (pp. 124–131). Amsterdam: North-Holland Pub-
lishing Company. 
James, S. P. (2019). Madhyamaka, Metaphysical Realism, and the Possibility 
of an Ancestral World. Philosophy East and West, 68(4), 1116–1133. 
Kreiser, I. (2001). Gottlob Frege: Leben–Werk–Zeit. Hamburg: Felix Meiner 
Verlag. 
Krishnan, N. (2023). A Terribly Serious Adventure: Philosophy at Oxford 
1900–60. Random House. 
La Philosophie Analytique. (1962). Paris: Les Éditions de Minuit. 
Landgrebe, L. (1957). The Study of Philosophy in Germany: A Reply to Wal-
ter Cerf. The Journal of Philosophy, 54(5), 127–131. 
Landgrebe, L. (1966). Major Problems in Contemporary European Philoso-
phy, from Dilthey to Heidegger. New York: F. Ungar Pub. Co. 
Marion, M. (2018). Was Royaumont Merely a Dialogue de Sourds? An In-
troduction to the Discussion Générale. Philosophical Inquiries, 6(1), 197–
214. 
Mora, J. F. (1960). Philosophy Today: Conflicting Tendencies in Contempo-
rary Thought. New York: Columbia University Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 65 

Moore, G. E. (1925). A Defence of Common Sense. In J. H. Muirhead (Ed.), 
Contemporary British Philosophy. 2nd series (pp. 191–224). London: George 
Allen and Unwin. 
Morton, W. (1999). A Philosopher’s Story. University Park, PA: Pennsylva-
nia State University Press. 
Müller-Doohm, S. (2004). Adorno: A Biography. Malden, MA: Polity Press. 
Nagel, E. (1936a). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24. 
Nagel, E. (1936b). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. II. The Journal of Philosophy, 33(2), 29–53. 
O’Neill, J., & Uebel, T. (2004). Horkheimer and Neurath: Restarting a Dis-
rupted Debate. European Journal of Philosophy, 12(1), 75–105. 
Ofstad, H. (1953). Analyses of: «P Could Have Decided Differently In The 
Situation S». Proceedings of the XIth International Congress of Philosophy: 
Vol. 14. Additional (pp. 128–135). Amsterdam: North-Holland Publishing 
Company. 
Rieser, M. (1953). A Μethodological Ιnvestigation Ιnto the Εpistemological 
Αssumptions of Ιdealism. Proceedings of the XIth International Congress of 
Philosophy: Vol. 2. Epistemology (pp. 150–156). Amsterdam: North-Holland 
Publishing Company. 
Rieser, M. (1954). Remarks on the Eleventh International Congress of Phi-
losophy. The Journal of Philosophy, 51(3), 99–105. 
Russell, B. (1988). Logical Atomism. In The Collected Papers of Bertrand 
Russell: Vol. 9. Essays on Language, Mind and Matter 1919–26. (pp. 160–
179). London: Unwin Hyman. 
Ryle, G. (1929). Review of Sein und Zeit, by M. Heidegger. Mind, 38(151), 
355–370. 
Schad, J. (2007). Someone Called Derrida: An Oxford Mystery. Liverpool: 
Liverpool University Press. 
Schuringa, C. (2023). The Birth of Analytic Philosophy out of the Spirit of 
McCarthyism. Jacobin.  
Steinberg, A. (1953). The Impact of History as a Discipline on Contemporary 
Historical Experience. Proceedings of the XIth International Congress of Phi-
losophy: Vol. 14. Additional (pp. 216–220). Amsterdam: North-Holland 
Publishing Company. 
Thonhauser, G. (2022). Heideggers “Sein und Zeit”: Einführung und Kom-
mentar. Berlin, Heidelberg: J. B. Metzler. 
Toadvine, T. (2014). The Elemental Past. Research in Phenomenology, 44(2), 
262–279. 
The Voices of Wittgenstein: The Vienna Circle. (2003). London & NY: 
Routledge. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 66 

Vrahimis, A. (2013). Encounters Between Analytic and Continental Philoso-
phy. London: Palgrave Macmillan. 
Vrijen, C. (2007). The Philosophical Development of Gilbert Ryle: A Study 
of His Published and Unpublished Writings [Unpublished doctoral disserta-
tion]. University of Groningen. 
Wahl, J. A. (1920). Les philosophies pluralistes d'Angleterre et d'Amérique. 
Paris: Félix Alcan. 
Whyman, T. (2023). Two Sorts of Philosophical Therapy: Ordinary Lan-
guage Philosophy, Social Criticism and the Frankfurt School. Philosophy & 
Social Criticism. Advance online publication. 
https://doi.org/10.1177/01914537231203525. 
Wittgenstein, L. (1967). Schriften 3. Ludwig Wittgenstein und der Wiener 
Kreis (B. F. McGuinness, Ed.). Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag. 
 
Информация об авторе: Евгений Владимирович Логинов, кандидат 
философских наук, доцент кафедры истории зарубежной философии. 
Философский факультет Московского государственного университета 
имени М.В. Ломоносова, г. Москва, e-mail: loginov.ev@philos.msu.ru. 
 
Поступила в редакцию: 26 июля 2025 г. 
Принята к публикации: 31 августа 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 67 

Evgeny V. Loginov 
 

Towards a History of the Analytic-Continental  
Divide 

 
Abstract. This article is devoted to a historical analysis of the Analytic-Con-
tinental divide in modern philosophy. It examines specific episodes of 
interaction and conflict between representatives of the analytic and continen-
tal traditions, illustrating the process of their divergence. The article 
demonstrates how this schism emerged from a sequence of contingent events 
that shaped differences in philosophical canon, methods, and styles. The 
views of philosophers such as Wittgenstein, Heidegger, Carnap, Adorno, 
Ryle, and others are considered. Analytic philosophy is defined through its 
continuity with Frege, Moore, and Russell, while continental philosophy is 
defined through its continuity with Bergson, Husserl, and Heidegger. The ar-
ticle emphasizes the gradual formation of these differences under the 
influence of philosophical, political, and personal factors. While this work 
does not claim to provide comprehensive coverage of the causes of the divide, 
it reveals its historical preconditions. 
 
Keywords: analytic philosophy, continental philosophy, philosophical 
schism, history of philosophy. 
 
Citation: Loginov, E. V. (2025). Towards a History of the Analytic-Conti-
nental Divide. Analytica, 10, 1–75. 
 
References 
 
Adorno, T. (1993). Skoteinos, or How to Read Hegel. In T. Adorno, Hegel: 
Three Studies. MIT Press. 
Adorno, T. (2022). Philosophy and Sociology. Medford, MA: Polity Press. 
Ayer, A. J. (1977). Part of My Life. London: Collins. 
Ayer, A. J. (1984). Philosophy in the Twentieth Century. London: Unwin. 
Ayer, A. J. (1985). More of My Life. Oxford: Oxford University Press. 
Batalile, G. (1976). Les conséquences du non-savoir. In Œuvres complètes: 
Vol. VIII. L'Histoire de l'érotisme – Le surréalisme au jour le jour – Confé-
rences 1951–1953 – La Souveraineté – Annexes (pp. 190–198). Gallimard. 
Bataille, G. (1997). Vnutrennii opyt [L'Expérience intérieure] (S. L. Fokin, 
Trans.). St. Petersburg: Axioma/Mifril. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 68 

Bataille, G. (2006). Prokliataia chast'. Sakral'naia sotsiologiia [La Part mau-
dite] (S. Zenkin, Trans.). Moscow: Ladomir. (in Russian). 
Beck, L. J. (1952). The Method of Descartes: A Study of the Regulae. Oxford: 
Clarendon Press. 
Beck, L. J. (1964). Progrès et Philosophie. In Études sur L’Histoire de la 
Philosophie: En Hommage A Martial Gueroult (pp. 115–125). Paris: 
Fishbacher. 
Berlin, I. (1996). Karl Marx: His Life and Environment. Oxford: Oxford Uni-
versity Press. 
Bielik-Robson, A. (2023). Derrida’s Marrano Passover: Exile, Survival, Be-
trayal, and the Metaphysics of Non-Identity. London: Bloomsbury Academic. 
Birukov, B. V. (2000). Vvedenie. Gottlob Frege: Sovremennyi vzgliad [In-
troduction. Gottlob Frege: A Contemporary View]. In B. V. Birukov & Z. A. 
Kuzicheva (Eds. & Trans). G. Frege, Logika i logicheskaia semantika. 
Sbornik trudov [G. Frege, Logic and logical semantics: Collected works] (pp. 
8–62). Moscow: Aspekt-Press. (in Russian). 
Bloor, D. (2002). Vitgenshtein kak konservativnyi myslitel' [Wittgenstein as 
a Conservative Thinker]. Logos, 5–6, 47–65. (in Russian). 
Bochenski, J. M. (1947). Europäische Philosophie der Gegenwart. Bern: A. 
Francke. 
Bourdieu, P. (2003). Politicheskaia ontologiia Martina Khaideggera [L'on-
tologie politique de Martin Heidegger] (A. T. Bikbova & T. V. Anisimova, 
Trans.). Moscow: Praksis. (in Russian). 
Carnap, R. (1931). Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der 
Sprache. Erkenntnis, 2(1), 219–241. 
Carnap, R. (1963). Replies and Systematic Expositions. In P. A. Schilpp 
(Ed.), The Philosophy of Rudolf Carnap (pp. 859–1013). La Salle, Ill.: Open 
Court. 
Carnap, R. (1998). Preodolenie metafiziki logicheskim analizom iazyka 
[Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache]. In A. F. 
Griaznov (Ed.), Analiticheskaia filosofiia: stanovlenie i razvitie [Analytic 
Philosophy: Formation and Development] (pp. 69–90). Moscow: Dom intel-
lektual'noi knigi, Progress-Traditsiia. (in Russian). 
Cerf, W. (1955a). Existentialist Mannerism and Education. The Journal of 
Philosophy, 52(6), 141–152. 
Cerf, W. (1955b). The Eleventh International Congress of Philosophy. The 
Philosophical Review, 64(2), 280–299. 
Deleuze, G. & Parnet, C. Zachem nuzhny razgovory [Les entretiens, qu’est-
ce que c’est, à quoi ça sert?] (N. Arkhipov, Trans.). Insolarance. https://in-
solarance.com/point-of-talking/. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 69 

Derrida, J. (1994). Nevozderzhannoe gegel'ianstvo [Un hegelianisme sans ré-
serve]. In Tanatografiia Erosa. Zhorzh Batai i frantsuzskaia mysl' serediny 
XX veka [Thanatography of Eros. Georges Bataille and mid-20th Century 
French Thought] (pp. 133–174). St. Petersburg: Mifril. (in Russian). 
Dex, P. (2010). Povsednevnaia zhizn' siurrealistov. 1917–1932 [Les Surreal-
istes. 1917–1932]. Moscow: Molodaia gvardiia, Palimpsest. (in Russian). 
Falëv, E. V. (2014). Istoriia kak istolkovanie i istoriko-filosofskii metod M. 
Khaideggera [History as Interpretation and Heidegger's Method in the His-
tory of Philosophy]. Vestnik Leningradskogo gosudarstvennogo universiteta 
im. A. S. Pushkina [Pushkin Leningrad State University Journal], 2(3), 30–
39. (in Russian). 
Falev, E. V. (2016). “Chernye tetradi” i novyi vitok suda nad Khaideggerom 
[“Black notebooks” and a New Round of Heidegger's Trial]. Filosofskoe 
obrazovanie [Philosophical Education], (2), 35–45. (in Russian). 
Faye, E. (2021). Khaidegger, vvedenie natsizma v filosofiiu. Na materiale 
seminarov 1933–1935 godov [Heidegger, l’introduction du nazisme dans la 
philosophie Autour des séminaires inédits de 1933–1935]. Moscow: Delo. (in 
Russian). 
Fokiv, S. L. (2002). Filosof-vne-sebia. Zhorzh Batai [The philosopher-out-
side-himself: Georges Bataille]. St. Petersburg: Izdatel'stvo Olega Abyshko. 
(in Russian). 
Freyenhagen, F. (2023). The Linguistic Turn in the Early Frankfurt School: 
Horkheimer and Adorno. Journal of the History of Philosophy, 61(1), 127–
148.  
Fried, G. (2019). A Letter to Emmanuel Faye. In G. Fried (Ed.), Confronting 
Heidegger: A Critical Dialogue on Politics and Philosophy (pp. 1–51). Lon-
don, New York: Rowman & Littlefield International. 
Friedman, M. (2000). A Parting of the Ways: Carnap, Cassirer, and 
Heidegger. Chicago: Open Court. 
Gaginskii, A. M. (2023). Khaidegger, Nichto i preodolenie strakha smerti 
[Heidegger, Nothingness and Overcoming the Fear of Death]. Filosofskii 
zhurnal / Philosophy Journal, 16(3), 85–102. (in Russian).  
Heidegger, M. (1978). Frühe Schriften (1912–1916) [GA 1]. Frankfurt a. M.: 
Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1983). Einführung in die Metaphysik [GA 40]. Frankfurt a. 
M.: Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1997). Die Grundprobleme der Phänomenologie [GA 24]. 
Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann.  
Heidegger, M. (1998). Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache [GA 
38]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 70 

Heidegger, M. (2000). Vorträge und Aufsätze [GA 7]. Frankfurt a. M.: Vitto-
rio Klostermann. 
Heidegger, M. (2009). Das Ereignis [GA 71]. Frankfurt a. M.: Vittorio 
Klostermann. 
Heidegger, M. (2014). Überlegungen II–VI (Schwarze Hefte 1931-1938) [GA 
94]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1997). Bytie i vremia [Sein und Zeit] (V. V. Bibikhin, Trans.). 
Ad Marginem. (in Russian). 
Heidegger, M. (2016). Razmyshleniia II–VI (Chernye tetradi 1931–1938) 
[Überlegungen II–VI] (A. B. Grigor'ev, Trans.; M. Maiatskii, Ed.). Iz-
datel'stvo Instituta Gaidara. (in Russian). 
Heidegger, M. (2018). Konets Novogo vremeni v Istorii Bytiia [Das Ende der 
Neuzeit in der Geschichte des Seyns] (N. Safronova, Trans.). Istoriko-filosof-
skii al'manakh [Historical-Philosophical Almanac], 6, 217–221. (in 
Russian). 
Heinemann, F. H. (1953). Meta-Analysis. Proceedings of the XIth Interna-
tional Congress of Philosophy: Vol. 5. Logic. Philosophical Analysis. 
Philosophy of Mathematics (pp. 124–131). North-Holland Publishing Com-
pany. 
Ivanov, D. V. (2009). Sud'ba metafiziki v analiticheskoi filosofii: Karnap, 
Kuain, Kripke [The Fate of Metaphysics in Analytic Philosophy: Carnap, 
Quine, Kripke]. Filosofskie nauki [Philosophical Sciences], (4), 99–113. (in 
Russian). 
James, S. P. (2019). Madhyamaka, Metaphysical Realism, and the Possibility 
of an Ancestral World. Philosophy East and West, 68(4), 1116–1133. 
Jeffries, S. (2018). Grand-otel «Bezdna». Biografiia Frankfurtskoi shkoly 
[Grand Hotel Abyss: The Lives of the Frankfurt School]. Ad Marginem Press. 
(in Russian). 
Kachanova, S. (2019). Bog posle Boga. Puti postmetafizicheskogo myshleniia 
[God after God: Paths of Postmetaphysical Thinking]. RGGU. (in Russian). 
Kreiser, I. (2001). Gottlob Frege: Leben–Werk–Zeit. Hamburg: Felix Meiner 
Verlag. 
Kojève, A. (2013). Vvedenie v chtenie Gegelia [Introduction à la lecture de 
Hegel] (A. F. Filippov, Trans.). St. Petersburg: Nauka. (in Russian). 
Kornilaev, L. Iu. (2021). “Povorot k ontologii” v neokantianstve (P. Natorp i 
E. Lask) [“The Turn to Ontology” in Neo-Kantianism (P. Natorp and E. 
Lask)]. Filosofskii zhurnal / Philosophy Journal, 14(2), 51–6. (in Russian). 
Korsakov, S. N. (2009). XI Vsemirnyi filosofskii kongress (Briussel', 1953) 
v istorii otechestvennoi filosofii [The XIth World Congress of Philosophy 
(Brussels, 1953) in the history of Russian philosophy]. Filosofskie nauki 
[Philosophical Sciences], (4), 123–131. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 71 

Kotov, A. A. (2018). Filosofiia istorii filosofii vo Frantsii (problema za-
konomernostei v razvitii intellektual'noi kul'tury) [The Philosophy of the 
History of Philosophy in France (the Problem of Patterns in the Development 
of Intellectual Culture)]. Izdatel'stvo Moskovskogo universiteta. (in Rus-
sian). 
Kuslyi, P. S. (2022). Istina kak sootvetstvie i nepotainennost' bez samoob-
mana i mistiki [Truth as Correspondence and Unconcealment without Self-
deception and Mysticism]. Filosofiia. Zhurnal Vysshei shkoly ekonomiki 
[Philosophy. Journal of the Higher School of Economics], 6(1), 308–320. (in 
Russian).  
Kurilovich, I. S. (2019). Frantsuzskoe neogegel'ianstvo: Zh. Val', A. Koire, 
A. Kozhev i Zh. Ippolit v poiskakh edinoi fenomenologii Gegelia-Gusserlia-
Khaideggera [French Neo-Hegelianism: J. Wahl, A. Koyré, A. Kojève and J. 
Hyppolite in Search of a Unified Phenomenology of Hegel-Husserl-
Heidegger]. Moscow: RGGU. (in Russian). 
Kuznetsov, M. M. (2005). Teodor V. Adorno: osnovnye etapy zhiznennogo i 
tvorcheskogo puti [Theodor W. Adorno: Main stages of Life and Work]. Is-
toriia filosofii [History of Philosophy], 12, 3–44. (in Russian). 
Kuznetsov, V. N. (1982). Frantsuzskoe neogegel'ianstvo (Kritika sovremen-
nykh burzhuaznykh teorii) [French Neo-Hegelianism (Critique of Modern 
Bourgeois Theories)]. Izdatel'stvo Moskovskogo universiteta. (in Russian). 
Landgrebe, L. (1957). The Study of Philosophy in Germany: A Reply to Wal-
ter Cerf. The Journal of Philosophy, 54(5), 127–131. 
Landgrebe, L. (1966). Major Problems in Contemporary European Philoso-
phy, from Dilthey to Heidegger. New York: F. Ungar Pub. Co. 
La philosophie analytique. (1962). Les Éditions de Minuit. Paris. 
Loginov, E. V. (2018). Oproverzhenie pragmatizma Dzh. È. Murom [G. E. 
Moore's Refutation of Pragmatism]. Istoriko-filosofskii al'manakh [Histori-
cal-Philosophical Almanac], 6, 138–149. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2021). Ch. S. Pirs i Dzh. È. Mur ob istine [C. S. Peirce and 
G. E. Moore on Truth]. In Istoriia i teoriia kul'tury. Al'manakh. T. 3 [History 
and Theory of Culture: Almanac. Vol 3] (pp. 322–336). Izdatel'stvo Mos-
kovskogo universiteta. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2024). Sellars, Kant i filosofiia soznaniia [Sellars, Kant and 
the Philosophy of Mind]. In V. E. Semenov (Ed.), Immanuil Kant i filosofiia 
soznaniia [Immanuel Kant and the Philosophy of Mind] (pp. 226–269). Iz-
datel'stvo BGU im. I. Kanta. (in Russian). 
Loginov, E. V., Merzhalov, A. V., Iunusov, A. T., et al. (2019). Prolegomeny 
ko vsiakoi budushchei teorii istiny [Prolegomena to Any Future Theory of 
Truth]. Finikovyi Kompot [Date Palm Compote], 14, 1–89. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 72 

Marion, M. (2018). Was Royaumont Merely a Dialogue de Sourds? An In-
troduction to the Discussion Générale. Philosophical Inquiries, 6(1), 197–
214. https://doi.org/10.4454/philinq.v6i1.193. 
Markuse, G. (1994). Odnomernyi chelovek [One-dimensional Man] (A. Iut-
kevich, Trans.). Moscow: Refl-book. (in Russian). 
Merleau-Ponty, M. (1999). Fenomenologiia vospriiatiia [Phénoménologie de 
la perception] (I. S. Vdovina & S. L. Fokin, Eds. & Trans.). St. Petersburg: 
Iuventa, Nauka. (in Russian). 
Mikhailov, I. A. (1999). Rannii Khaidegger: mezhdu fenomenologiei i filoso-
fiei zhizni [Early Heidegger: Between Phenomenology and Philosophy of 
Life]. Moscow: Progress-Traditsiia. 
Mitlianskaia, M. B. (2020). “Chernye tetradi” Martina Khaideggera: bytiinaia 
istoriia i metapolitika [“Black notebooks” of Martin Heidegger: History of 
Being and Metapolitics]. Filosofskie nauki [Philosophical Sciences], 63(4), 
132–151. https://doi.org/10.30727/0235-1188-2020-63-4-132-151. (in Rus-
sian). 
Mironov, V. V., & Mironova, D. (2018). Ein Knabe, der träumt, ili Op'ianenie 
vlast'iu [Ein Knabe, der träumt, or Intoxication with power]. Logos, 28(3), 
149–182. (in Russian). 
Molchanov, V. I. (2020). Metafizika Nichto i znaki prepinaniia: Khaidegger, 
Kant, Karnap [The Metaphysics of Nothing and Punctuation: Heidegger, 
Kant, Carnap]. Filosofskii zhurnal / Philosophy Journal, 13(3), 5–22. (in Rus-
sian). 
Monk, R. (2018). Vitgenshtein. Dolg geniia [Wittgenstein: The Duty of Ge-
nius]. Moscow: Delo. (in Russian). 
Moore, G. E. (1925). A Defence of Common Sense. In J. H. Muirhead (Ed.), 
Contemporary British Philosophy (2nd series, pp. 191–224). London: George 
Allen and Unwin. 
Moore, G. E. (1998). Zashchita zdravogo smysla [A Defence of Common 
Sense]. In Analiticheskaia filosofiia: stanovlenie i razvitie [Analytic Philoso-
phy: Formation and Development] (pp. 130–154). Moscow: Dom 
intellektual'noi knigi, Progress-Traditsiia. (in Russian). 
Mora, J. F. (1960). Philosophy Today: Conflicting Tendencies in Contempo-
rary Thought. New York: Columbia University Press. 
Morton, W. (1999). A Philosopher’s Story. University Park, PA: Pennsylva-
nia State University Press. 
Motroshilova, N. V. (2012, December). Interv'iu [Interview]. Finikovyi 
Kompot Blog [Date Palm Compote Blog]. https://datepalmcompote.blog-
spot.com/2012/12/blog-post.html. (in Russian). 
Müller-Doohm, S. (2004). Adorno: A Biography. Malden, MA: Polity Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 73 

Nagel, E. (1936a). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24. 
Nagel, E. (1936b). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. II. The Journal of Philosophy, 33(2), 29–53. 
O'Neill, J. & Uebel, T. (2004). Horkheimer and Neurath: Restarting a Dis-
rupted Debate. European Journal of Philosophy, 12(1), 75–105. 
Ofstad, H. (1953). Analyses of: «P Could Have Decided Differently In The 
Situation S». Proceedings of the XIth International Congress of Philosophy: 
Vol. 14. Additional (pp. 128–135). Amsterdam: North-Holland Publishing 
Company. 
Ortega y Gasset, J. (1990). Dve velikie metafory [Two Great Metaphors]. In 
Teoriia metafory [Theory of Metaphor] (pp. 68–81). Moscow: Progress. (in 
Russian). 
Patkul', A. B. (2014). Destruktsiia logiki v ontologii Martina Khaideggera 
[The Destruction of Logic in Martin Heidegger's Ontology]. Istoriko-filosof-
skii ezhegodnik [History of Philosophy Yearbook], 29, 131–155. (in Russian). 
Patkul', A. B. (2022). Logika i ontologiia v svete fenomenologii u Gusserlia 
i Khaideggera [Logic and Ontology in the light of Phenomenology in Husserl 
and Heidegger]. Logiko-filosofskie shtudii [Logical-Philosophical Studies], 
20(2), 146–162. (in Russian). 
Rieser, M. (1953). A Μethodological Ιnvestigation Ιnto the Εpistemological 
Αssumptions of Ιdealism. Proceedings of the XIth International Congress of 
Philosophy: Vol. 2. Epistemology (pp. 150–156). Amsterdam: North-Holland 
Publishing Company. 
Rieser, M. (1954). Remarks on the Eleventh International Congress of Phi-
losophy. The Journal of Philosophy, 51(3), 99–105. 
Russell, B. (1988). Logical Atomism. In The Collected Papers of Bertrand 
Russell: Vol. 9. Essays on Language, Mind and Matter 1919–26 (pp. 160–
179). London: Unwin Hyman. 
Ryle, G. (1929). [Review of Sein und Zeit, by M. Heidegger]. Mind, 38(151), 
355–370. 
Schad, J. (2007). Someone called Derrida: An Oxford mystery. Liverpool 
University Press. 
Scholem, G. (2014). Val'ter Ben'iamin — istoriia odnoi druzhby [Walter Ben-
jamin – die Geschichte einer Freundschaft]. Grundrisse. (in Russian). 
Schuringa, C. (2023). The Birth of Analytic Philosophy out of the Spirit of 
McCarthyism. Jacobin.  
Semenov, V. E. (2012). Dominiruiushchie paradigmy transtsendentalizma v 
zapadnoevropeiskoi filosofii [Dominant Paradigms of Transcendentalism in 
Western European Philosophy]. ROSSPEN. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 74 

Soboleva, M. E. (2002). K kontseptsii filosofii iazyka IUrgena Khabermasa 
[On Jürgen Habermas's Concept of the Philosophy of Language]. Logos, 2, 
30–48. (in Russian). 
Steinberg, A. (1953). The Impact of History as a Discipline on Contemporary 
Historical Experience. Proceedings of the XIth International Congress of Phi-
losophy: Vol. 14. Additional (pp. 216–220). North-Holland Publishing 
Company. 
Thonhauser, G. (2022). Heideggers “Sein und Zeit”: Einführung und Kom-
mentar. Berlin, Heidelberg: J. B. Metzler. 
Timofeeva, O. (2009). Vvedenie v erotichnuiu filosofiiu Zhorzha Bataia [In-
troduction to the Erotic Philosophy of Georges Bataille]. Moscow: NLO. (in 
Russian). 
Toadvine, T. (2014). The Elemental Past. Research in Phenomenology, 44(2), 
262–279. 
Vasilyev, V. V., & Girenok, F. I. (2007). Pomogaet li Khomskii poniat' soz-
nanie? [Does Chomsky Help us Understand Consciousness?]. Istoriko-
filosofskii al'manakh [Historical-Philosophical Almanac], 2, 45–62. (in Rus-
sian). 
Vrahimis, A. (2013). Encounters between Analytic and Continental Philoso-
phy. London: Palgrave Macmillan. 
Vrijen, C. (2007). The Philosophical Development of Gilbert Ryle: A Study 
of His Published and Unpublished Writings [Unpublished doctoral disserta-
tion]. University of Groningen. 
Waizer, T. (2009). Etika soobshchestva: Zh. Batai i Iu. Khabermas [Ethics of 
Community: G. Bataille and J. Habermas] [Doctoral dissertation]. Moscow. 
(in Russian). 
Wahl, J. A. (1920). Les philosophies pluralistes d'Angleterre et d'Amérique. 
Paris: Félix Alcan. 
Whyman, T. (2023). Two Sorts of Philosophical Therapy: Ordinary Lan-
guage Philosophy, Social Criticism and the Frankfurt School. Philosophy & 
Social Criticism. Advance online publication. 
https://doi.org/10.1177/01914537231203525. 
Wittgenstein, L. (1967). Schriften 3. Ludwig Wittgenstein und der Wiener 
Kreis (B. F. McGuinness, Ed.). Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag. 
Zenkin, S. N. (2014). Nebozhestvennoe sakral'noe: Teoriia i khudozhestven-
naia praktika [The Non-divine Sacred: Theory and Artistic Practice]. 
Moscow: RGGU. (in Russian). 
Zygmont, A. (2018). Sviataia negativnost'. Nasilie i sakral'noe v filosofii 
Zhorzha Bataia [Holy Negativity: Violence and the Sacred in the Philosophy 
of Georges Bataille]. Moscow: NLO. (in Russian). 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 75 

Author’s Information: Evgeny Vladimirovich Loginov, C.Sc. (Ph.D.) in 
Philosophy, Associate Professor, Department of Worlf Philosophy. Faculty 
of Philosophy, Lomonosov Moscow State University, Moscow, e-mail: logi-
nov.ev@philos.msu.ru. 
 
Received: 26 July 2025 
Accepted: 31 August 2025 
Published: 28 December 2025 


