
 
Analytica, 2025, Том 10 

 264 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-264-322 
УДК 101 
 

Георгий Владиславович Черкасов 
 

Аналитическая философия как интерактивный 
вид: руководство пользования (осторожно, 

может не работать)1 
 
Аннотация. Я предлагаю рассматривать аналитическую (АФ) и конти-
нентальную (КФ) философию как социальные классифицирующие 
категории, которые влияют на социальные практики (идентификацию, 
институциональные решения, формирование академических норм). Эти 
социальные практики, в свою очередь, изменяют нашу классификацию. 
К таким изменениям относится размывание жёсткой границы между 
АФ и КФ, эпистемическая деколонизация и расширение тематического 
поля АФ. Далее я утверждаю, что вместо традиционного концептуаль-
ного анализа АФ в рамках стандартной дискуссии (об определении, 
историческом влиянии и преемственности, семейном сходстве) стоит 
перейти к концептуальной инженерии и амелиоративному проекту. Я 
предлагаю две модели. Classification-first модель предполагает, что во-
прос «что такое АФ?» переопределяется как вопрос «для каких 
социальных задач мы используем понятие "АФ"». В рамках 
metaphilosophy-first модели АФ представляется не как фиксированный 
набор методов и нормативных ориентиров, а как дискуссия по поводу 
методов и ориентиров. В эмпирической части статьи я провожу мета-
анализ существующих количественных исследований и прихожу к вы-
воду, что (1) АФ чаще обращается к аргументации, чем КФ; (2) КФ не 
представляет собой более разрозненное явление, чем АФ; (3) подавляю-
щая часть АФ делается без обращения к логике. В обзорной части статьи 
я классифицирую позиции стандартной дискуссии как дескриптивный 
эссенциализм, нормативный эссенциализм, историко-социологический 
дефляционизм и дефляционизм семейного сходства. Также я обсуждаю 
АФ-супрематизм, ревизионизм, АФ как нормальную науку, АФ в поли-
тических терминах, АФ как иллюзию, АФ как психоаналитический 
воображаемый образ. 

 
1 Выражаю благодарность Никите Чуракову за обсуждение и предложения. Они 

значительно повлияли на эту работу. Также благодарю двух рецензентов и редактора 
этого выпуска Артёма Юнусова. 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-264-322


 
Analytica, 2025, Том 10 

 265 

Ключевые слова: аналитико-континентальный разрыв, метафилосо-
фия, концептуальная инженерия, эпистемическая деколонизация, 
эссенциализм, дефляционизм, семейное сходство. 
 
Для цитирования: Черкасов, Г. В. (2025). Аналитическая философия 
как интерактивный вид: руководство пользования (осторожно, может не 
работать). Analytica, 10, 264–322. 
 

Одной из особенностей путешествия к земле 
Востока являлось то, что, хотя в этом походе 
Орден ставил перед собой вполне определён-
ные, весьма возвышенные цели (они лежат в 
области тайны и, следовательно, говорить о 
них нельзя), каждый отдельный участник мог 
и даже обязан был иметь личные цели, ибо 
того, кто их не лелеял, не брали, и каждый из 
нас, в целом разделяя общие идеалы, стре-
мясь к достижению общих целей и сражаясь 
под общим знаменем, как самый источник 
силы и последнее утешение нёс в сердце 
свою собственную безрассудную детскую 
мечту.  

(Г. Гессе, пер. Е. Шукшиной) 
 

Введение 
 
В дискуссии об аналитико-континентальном разрыве (АКР) есть 

две основные позиции: дефляционизм и эссенциализм. Я нахожу неудо-
влетворительными крайние версии обеих этих позиций. Я думаю, что 
аналитическая философия (АФ), — как и континентальная философия 
(КФ), — это социальная классифицирующая категория; возможно, со-
циальный или интерактивный вид2. Фрост-Арнольд (Frost-Arnold, 2017, 
31) заметил, что на АФ можно смотреть как на интерактивный вид, ис-
пользуя термин Яна Хакинга (Hacking, 1999)3. Интерактивные виды — 

 
2 Здесь и дальше «АФ» для «аналитическая философия», а «аф» для 

«аналитический философ» или «аналитические философы». Аналогично с «КФ» и «кф». 
3 Хотя в целом у меня есть опасения в отношении проекта Хакинга — 

«социологии формирования понятий», — эта линия рассуждений в некоторых случаях 
может быть плодотворной. Стереотипные примеры интерактивных видов, которые 
рассматривает Хакинг, — это такие классифицирующие категории, как жестокость по 
отношению к детям (child abuse), гомосексуальность (движение ЛГБТ признано 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 266 

это понятия, которые характеризуются эффектом петли обратной связи: 
когда появляется подобное классифицирующее понятие, люди, попада-
ющие под это понятие, а также те, кто с ними взаимодействуют, 
начинают вести себя иначе. Когда люди ведут себя иначе, сама эта клас-
сифицирующая категория тоже меняется. 

Я попытаюсь показать, что мы должны, с одной стороны, рас-
сматривать АФ как предмет социальной онтологии, а с другой — как 
случай концептуальной инженерии. Правда в том, что это использую-
щееся для социальной классификации понятие влияет на большое 
количество наших институциональных и социальных практик. А наши 
поступки в рамках этих практик, в свою очередь, меняют основание 
этой классификации. 

Мой проект также можно назвать амелиоративным: меня интере-
сует не только то, как понятие АФ используется, но и то, какие функции 
оно должно выполнять. Салли Хаслангер предлагает амелиоративный 
подход для обсуждения понятий расы и гендера и противопоставляет 
его концептуальному и дескриптивному подходу (Haslanger, 2012, 367). 
Это означает, что кроме вопроса «что такое АФ?» стоит задавать во-
просы «почему вообще есть понятие АФ?», «зачем нам его 
использовать?» Эти вопросы важны, поскольку АФ как классифициру-
ющая категория играет роль в определении того, что мы считаем 
эпистемически авторитетным, а также в том, какие академические 
нормы мы принимаем; от нас зависит, какие практики и какие группы 
оно будет описывать и поддерживать. Подходящая концептуальная ин-
женерия должна поднимать не только вопросы об институциональной 
политике, но и более глубокие вопросы об эпистемической несправед-
ливости. 

В этой статье три сюжета. Первый — моя попытка представить 
АФ как социальную классифицирующую категорию с акцентом на том, 
как эта категория меняется (разделы 1, 5). Второй сюжет — разбор трёх 
эмпирических кейсов, нужных для некоторых размышлений (раздел 2). 
Третий —обзор и критика метафилософской дискуссии (разделы 0, 3, 
4). 

 
§ 0. Шляповедческая дискуссия 

 
Попадая на философский факультет или входя в круги интересу-

ющихся философией, вы оказываетесь перед распределяющей шляпой. 
Она выбирает, каких авторов вам читать. Вы шепчете: «только не 

 
экстремистским и запрещено на территории РФ), женщины-беженцы, множественная 
личность. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 267 

Деррида». Наконец, шляпа говорит: «Крипке», — и вы выдыхаете с об-
легчением. (Если вы в России, с наибольшей вероятностью всё будет 
наоборот.) По поводу того, как функционирует распределяющая шляпа, 
есть специальная шляповедческая дискуссия. Согласно первой точке 
зрения, распределяющая шляпа распознала ваши внутренние характе-
ристики: тщательность, открытость, желание работать в команде и 
говорить ясно. Именно поэтому вы попали на факультет читателей 
Крипке. На факультет читателей Деррида берут тех, кто обладает дру-
гими характеристиками: таинственностью, оригинальностью и 
желанием шокировать. Согласно второй точке зрения в шляповедческой 
дискуссии, выбор происходит случайно, поскольку у студентов вашего 
факультета нет объединяющих характеристик (как и у студентов вто-
рого). Объединяющие характеристики могут и появиться, но только 
вследствие того, с кем вы будете проводить время; к тому же в действи-
тельности не все студенты вашего факультета ими будут обладать. 

Теперь полностью выйдем из пространства миллениальской ме-
тафоры и посмотрим на дискуссию об АКР внимательнее. 
Представители первой точки зрения — назовём их эссенциалистами — 
не хотят отказаться от притягательной привычки связывать с АФ опре-
делённые содержательные характеристики; даже если не в духе 
определения, то в духе «узнаю́, когда увижу» (I know it when I see it). 
Представители второй точки зрения — дефляционисты — указывают, 
что определения работают плохо и на АФ лучше смотреть через «влия-
ние», «историческую преемственность», цитируемость, 
институциональность и социальные практики. В итоге дискуссия сосре-
дотачивается на двух вопросах: «можно ли определить» и «что такое 
историческое влияние». Ниже я приведу классификацию позиций во-
круг АКР4. 

 
4 Перечисленные позиции до некоторой степени — чистые типы и идеализация; 

они часто присутствуют в смешанном виде в рамках одного текста одного автора. Таким 
образом, скорее на это нужно смотреть как на полученные в результате специфической 
препарации тезисы; выделенные позиции — лишь то, на что те или иные авторы делают 
чуть более ясный акцент и что они считают чуть более важным. Часто у одного автора 
можно встретить примерно такое противоречивое рассуждение: 

 
АФ классически характеризуется так-то и так-то. Вот почему 

одни из этих характеристик устаревшие, а другие — хорошие с 
уточнениями. Но на самом деле АФ — это просто историческая 
преемственность, нет объединяющих характеристик. Но вот почему 
нужна именно такая-то преемственность, включающая Мура/Фреге. Но 
для АФ характерно… Но при этом сегодня АФ настолько разнообразна, 
что для неё ничего не характерно. Но характерность мейнстрима 
современной АФ в том, что… 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 268 

1a. Дескриптивные эссенциалисты (Dummett, 1993; Шрамко, 
2007; Васильев, 2019; Фролов, 2025) считают, что АФ можно дать опре-
деление: необходимые и достаточные условия, обычно через сочетание 
(i) доктринальных, (ii) методологических и (iii) стилистических харак-
теристик. 

1b. Нормативные эссенциалисты (Юнусов, 2025; Soames, 2003; 
Beaney, 2013, 34–25; Макеева, 2019) принимают менее теоретически 
нагруженную точку зрения: об АФ стоит говорить не в терминах опре-
деления, а в терминах того, что АФ берут обязательство 
придерживаться таких-то идеалов. 

1c. Отдельными эссенциалистскими взглядами является АФ-су-
прематизм (Stevens, 2013; Васильев, 2019), Д. В. Иванов5; ревизионизм 
(Шохин, 2015; Шохин, 2018; Hacker, 2013); реакционный пессимизм, 
представление о золотом веке (Никифоров, 2020; Hacker, 2013), 
В. В. Целищев6. 

2a. Историко-социологические дефляционисты (Логинов 2025; 
Preston, 2004; Overgaard, Gilbert & Burwood, 2013; Blattner, 2023) гово-
рят, что принадлежность к АФ определяется только сетью 
исторического влияния (преемственности) и участием в практиках 
определённых социальных институтов. 

2b. Дефляционисты семейного сходства (Glock, 2008; Glock, 
2013; Levy, 2003, 285; Leiter, 2004; Huang, 2022, 2) добавляют, что кроме 
исторического влияния (преемственности) АФ объединяет семейное 
сходство черт. 

2c. Отдельными дефляционистскими тезисами являются: социо-
логическое представление об АФ как о нормальной науке (Levy, 2003; 
Petrovich, 2024, 46–49) или социально-профессиональной сущности 
(Petrovich, 2024, 40–41; Нехаев, 2025), или иллюзии (Preston, 2007); има-
джинизм — трактовка АФ в психоаналитических терминах как 
некоторого воображаемого конструкта, психологической картинки, ко-
торая направляет наши действия (Morag, 2023); «за–пределами–
разрыва» философия (Маслов, 2025); АФ в политических терминах 
(Preston, 2007; Schuringa, 2025); рортианство. 

Отсутствие консенсуса и окончательных решений обычно не ис-
ключение, а правило философских дискуссий. Но в данном случае я 
думаю, что эта дискуссия проваливается, поскольку из-за близорукости 

 
5 Доклад на круглом столе «Что такое аналитическая философия?», институт 

философии РАН, Москва, 23 января 2025: https://www.youtube.com/watch?v=q 
CgCdNEfbjA 

6 Доклад «Назад к "Назад к Расселу!"» на конференции «Аналитическая 
философия» в Новосибирске, 21 февраля 2025: https://rutube.ru/video/c55a4f4f2110 
cd6f9a5d71d0a38768b7/ ?playlist=1274222 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 269 

мы часто упускаем то, с чем имеем дело. Основной спор просто не ка-
сается важных вопросов. 

 
§ 1. Меняющаяся социальная классификация 

 
АФ — это социальная классифицирующая категория, которая 

нужна для социальных задач7. Сегодня мы классифицируем определён-
ных людей как АФ или КФ с другими целями, чем раньше. Но, как и 
раньше, эта классификация имеет беспрецедентное влияние, аналогич-
ные примеры которому сложно найти в академии. Социальные задачи, 
которые выполняет классификация АКР, могут представлять что-то 
вроде следующего. 

(1) идентификация среди сообществ; 
(2) принятие институциональных решений (приём на работу, 

гранты, распределение курсов); 
(3) выбор академической траектории и научных интересов; 
(4) сокращение временных (и когнитивных) затрат на оценку ре-

левантности текстов и тезисов: являются ли они чушью (см.: Levy, 
2024); 

(5) выбор коммуникативных и аргументативных стратегий в дис-
куссии; 

(6) формирование академических норм (что считается нормаль-
ной философией); 

(7) междисциплинарное взаимодействие. 
Какое количество решений продиктовано тем, классифицируем 

ли мы человека как АФ или кф? Наверное, сотни тысяч. С кем сесть за 
стол в кофейне, с кем выстраивать нетворкинг (1); кого принимать на 
работу, кому выделять грант (2); какие темы выбирать для исследова-
ний, на какой факультет идти учиться, в какую страну переезжать 
работать (3); какие статьи и доклады отклонять (4); как формулировать 
реплику в дискуссии и вопрос после доклада, как выбрать наиболее эф-
фективный тип аргументации против оппонента (5); как устроено 
рецензирование, какие форматы исследований легитимны, как оцени-
вать работы студентов (6), c какими учёными сотрудничать философам 
и с какими философами — ученым (7). 

 
7 Вероятно, эссенциалисты и дефляционисты вполне согласны с тем, что термин 

«АФ» используется для этих целей. Но первые полагают, что АФ — это прежде всего 
способ делать философию (методы, нормативные идеалы, стилистические требования), а 
вторые — что это в первую очередь наименование для цепи отношений влияния одних 
философов на других. Я, напротив, думаю, что способ делать философию, и отношения 
исторического влияния одних философов на других фундируются именно более мелкими 
социальными задачами, для которых используется эта классифицирующая категория. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 270 

Ниже я рассмотрю несколько изменений категории АФ. (1.1) ка-
сается периода широкого употребления наименований «АФ» и «КФ» в 
1950–1970-e годы, а (1.2)–(1.4) затрагивает период с 1970–1980-х годов 
по наши дни. 

(1.1) Начало широкого употребления терминов «АФ» и «КФ»; 
(1.2) Отсутствие непроницаемости между АФ и КФ («философ, 

имеющий аналитическую подготовку», АФ/КФ-методы и АФ/КФ-пред-
мет); 

(1.3) Эпистемическая деколонизация, языковая и эпистемическая 
несправедливость; 

(1.4) Многообразие тем. 
 

§ 1.1. Начало широкого употребления терминов «АФ» и «КФ» 
 
Термин «АФ» активно использовался с 1950-х годов, а термин 

«КФ» начал входить в широкое употребление только в 1970-е годы 
(Frost-Arnold, 2017, 54–55; Critchley, 2001). Однако эти наименования 
закрепили определённого рода классификации, которые были и раньше. 
Можно и в первой половине XX века фиксировать столкновения того, 
что мы ретроспективно называем «АФ» и «КФ» (Логинов, 2025b). От-
сутствие именования не означает отсутствие вещи, не означает оно и 
отсутствие социальной классификации (хотя отсутствие вообще каких-
либо попыток фиксировать классификацию в языке, конечно, говорило 
бы о том, что такой классификации нет). У того, что мы сейчас называем 
«АФ», были относительные (с не самой высокой степенью эквивалент-
ности) синонимы вроде «научной философии», «логического 
позитивизма» и т. д. То есть факт АКР, который мы ретроспективно вос-
принимаем именно как факт АКР, мог быть представлен в иных 
терминах. «Реалисты» Мур и Рассел против идеалистов, Рудольф 
Карнап против «метафизиков», трансценденталистов или кантианцев. 
Но это может говорить о том, что наличие такого списка в прошлом 
стало основанием для введения более ясной и более общей классифика-
ции в будущем. В начале 1980-х появились первые бакалаврские и 
магистерские программы с наименованием «КФ» (Critchley, 2001, 38). 
По-видимому, ещё чаще КФ начинают открыто идентифицировать себя 
как КФ после 2000-х годов. Как указывает (Critchley, 2001), требование 
к подобному самоописанию вызвано процессом профессионализации 
философии в целом, где самоидентификация нужна для отбора вакансий 
и академического взаимодействия. Термин «КФ» в этом процессе по-
степенно вытеснил подобные же собирательные наименования вроде 
«Phenomenology» или «Phenomenology and Existential Philosophy». 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 271 

§ 1.2. Отсутствие непроницаемости между АФ и КФ 
 
Сегодня в международной и англоязычной среде граница между 

АФ и КФ гораздо менее жёсткая, чем в 1970–1980-е. В духе КФ-пред-
мета с помощью АФ-методов написаны книги «Сартр и аналитическая 
философия» (Morag, 2023), «Хайдеггер и противоречие бытия: аналити-
ческая интерпретация позднего Хайдеггера» (Casati, 2021). 
Метаонтология как исследование квантификации и онтологических 
обязательств существует практически исключительно в контексте АФ; 
но даже здесь нельзя обнаружить полной безучастности КФ. Крис Мак-
Дэниэл (McDaniel, 2009) защищает эквивокальный подход к 
существованию, опираясь на Хайдеггера. Это можно объяснить только 
так: МакДэниэл, философ, имеющий аналитическую подготовку, про-
водит очень техническое сопоставление позиций Хайдеггера и 
Сайдера8. 

Обычно подразумевают, что такая трансформация является про-
блемой для эссенциализма. Но она также не беспроблемна и для 
дефляциониста, утверждающего, что АФ — это сеть преемственно-
сти/влияния или просто набор людей, которые друг на друга ссылаются. 
Если принимать точку зрения дефляциониста, то сложно определить, 
как именно проводить классификацию в этой ситуации. Стоит ли отда-
вать приоритет образованию, методам или цитированию? Проблема 
возникает из-за того, что АФ теперь трудно рассматривать через поня-
тие исторического влияния. 

 
§ 1.3. Эпистемическая деколонизация, языковая и эпистемическая 

несправедливость 
 
Обсуждение характерных черт АФ, философских методов и сти-

лей работы едва ли позволяет осмыслить то влияние, которое 
производит АФ как классифицирующая категория. Есть темы, в кото-
рых особенно важна мелиоративная работа. К ним относятся проблемы 
языковой политики, эпистемической справедливости и деколонизации 
знания. Мелиоративный проект предполагает, что вместе с вопросом о 
том, как меняется категория АФ, мы должны спрашивать о том, какие 
функции АФ должна выполнять и какой мы хотели бы видеть АФ в бу-
дущем. 

 
8 Брайан Лейтер также обращается к упомянутой категории «аналитическая 

подготовка»: «но для тех, кто хочет построить исследовательскую карьеру в философии, 
нет ничего лучше, чем получить подготовку в аналитической философии, даже если в 
итоге вы планируете заниматься Гегелем, Марксом или Ницше» (Leiter, 2025). Также см. 
(Leiter, 2004, 16–17). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 272 

Понятие АФ вряд ли само по себе предполагаетисключитель-
ность — языковую, культурную, национальную, региональную или 
гендерную. Напротив, (я надеюсь) большинство принадлежащих к 
этому лагерю философов хотят воспринимать АФ как универсальный 
проект. В это же время наши практики подрывают его универсальность. 
Особенно хорошо это видно в данных, которые приводит Эуженио Пет-
рович в книге «Количественный портрет аналитической философии» 
(Petrovich, 2024). 93% самых цитируемых текстов приходится на фило-
софов из институций США, Великобритании, Австралии и Канады 
(Petrovich, 2024, 68). Такой же эффект можно наблюдать, если попы-
таться выяснить, кто упоминается в благодарностях в книгах или, 
обобщая, с кем именно философы стремятся вступать в интеллектуаль-
ное взаимодействие. Это, на мой взгляд, пример плохой эпистемической 
стратегии, в которой мы закрываем глаза на интеллектуальные дости-
жения, которые могли бы способствовать философскому прогрессу. 

Есть разнообразные сообщества АФ: в Китае (Yi & Bai, 2010), 
России, Африке, Латинской Америке и других регионах. Самый безбо-
лезненный пример выхода АФ за пределы англоязычного 
пространства — это АФ в Германии. Но даже этот регион не всегда на 
виду при общем обсуждении АФ. Показательно, как в некоторых рабо-
тах, которые претендуют на описание АФ в целом, совершенно 
упускаются видные традиции АФ за пределами англоязычного про-
странства. Например, в книге «Социальная история аналитической 
философии» (Schuringa, 2025) в тени остаются не только Китай, Россия 
и Латинская Америка, но и все не-англоязычные европейские страны. 

В связи с локализацией встаёт вопрос о языковом разнообразии и 
лингвистической несправедливости. (Rodriguez-Pereyra, 2013) утвер-
ждает, что АФ должны писать исключительно на английском, 
поскольку работы по АФ на других языках не имеют или почти не 
имеют ценности9. Есть и те, кто защищает языковое многообразие АФ 
как из практических, так и из теоретических соображений (Pérez, 2018; 
Glock, 2018). Важную для русскоязычного контекста мысль передаёт 
(Huang, 2022), обсуждая АФ на китайском языке. Хуан утверждает, что 
хорошая статья в АФ выполняет две функции: работа с аудиторией 
(audience-service) и производство знания (knowledge-service). Он заме-
чает, что в АФ на китайском языке публикуются два вида статей. 
Первый — оригинальные/критические. Второй — обзорные. Далее 

 
9 Я полагаю, что любое общество и сообщество, в котором недостаточно развит 

lingua franca, следует интенсивно толкать в сторону развития lingua franca. Не стоит 
ожидать, что весь мир вдруг заговорит на русском, как в утопическом проекте Вадима 
Васильева (Васильев, 2019, 155), или на китайском, или на испанском. Тем не менее 
требование писать только по-английски абсурдно. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 273 

Хуан утверждает, что философия на китайском языке попадает в ло-
вушку. Оригинальные/критические статьи выполняют функцию 
производства знания, но не выполняют функцию работы с аудиторией. 
Идеальная аудитория таких статей — это те авторы, на которых статья 
ссылается; обычно это англоязычные авторы, которые в принципе не 
могут прочитать эти тексты. Обзорные статьи выполняют функцию ра-
боты с аудиторией, но не выполняют функцию производства знания: как 
правило, в них защищается (если вообще защищается) слишком слабый 
и вторичный тезис, который не привносит ничего важного для дискус-
сии. И любой или любая, кто находится в неанглоязычных институциях, 
хорошо знает трагичность этой ситуации. Таким образом, часть сооб-
ществ, которые имеют полное право считать себя аф, вытесняются на 
периферию. 

Рассуждения в старых терминах плохо помогают осмыслить во-
прос о языковом и региональном разнообразии АФ. Я имею в виду 
слабую форму тезиса лингвистической относительности, а также вопрос 
о том, насколько философия выражает мировоззрение или зависит от 
культуры. Скорее проблему нужно рассматривать в терминах эпистеми-
ческой несправедливости и деколонизации знания. Эпистемическая 
деколонизация может быть мотивирована не только моральными, но и 
эпистемическими основаниями. Абрахам Тоби предлагает именно такое 
эпистемическое обоснование (Tobi, 2020, 261–262). Приведу его аргу-
мент10. 

 
(П1) Эпистемическая колонизация включает некоторые формы 
эпистемической несправедливости. 
(П2) Любая практика, сопряжённая с эпистемической несправед-
ливостью, несовместима с добросовестным стремлением к 
знанию. 

 
10 Под эпистемической несправедливостью (Fricker, 2007) может пониматься 

исключение человека или группы людей из «уравнения в познании»: недоверие к их 
свидетельствам (тестимониальная несправедливость), пренебрежение их собственным 
опытом или нежелание его принимать (герменевтическая несправедливость). Можно 
представить, что (П2) является слишком сильной, ведь вероятно, что некоторые 
институции (университеты, исследовательские центры) и группы людей наделяются 
привилегированным статусом в распределении познавательного авторитета. Тем не менее 
получение привилегированного статуса должно быть справедливым: должно исключать, 
например, притеснение по политическим, расовым, гендерным основаниям. (П3) также 
требует прояснения: могут ли эпистемические основания предполагать 
несправедливость? Может ли устранение недобросовестных познавательных практик 
само происходить несправедливым образом? Эти вопросы поднимают корневую 
проблему о столкновении эпистемических и моральных оснований. Однако для текущих 
целей можно принять и менее сильные тезисы, заменив в (П2) и (П3) квантор «любой» на 
«некоторый». Благодарю Ольгу Козыреву за эти вопросы. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 274 

(П3) Любая практика, несовместимая с добросовестным стремле-
нием к знанию, должна быть устранена по эпистемическим 
основаниям. 
(З) Следовательно, эпистемическая колонизация должна быть 
устранена по эпистемическим основаниям. 

 
Таким образом, деколонизация знания — не только моральное, 

но и эпистемическое требование: если мы хотим наиболее надёжных по-
знавательных результатов, мы не можем способствовать тому, чтобы 
целые группы эпистемических агентов и их традиции систематически 
выпадали из поля зрения. Чтобы применить эту мысль к языковой по-
литике АФ и тезису (Rodriguez-Pereyra, 2013), можно добавить 
следующую посылку. 

 
(П0) Норма, согласно которой только англоязычные тексты счи-
таются эпистемически ценными, является частным случаем 
эпистемической колонизации. 
 

Посылка (П0) отрицает именно сильную позицию: англоязычный моно-
лингвизм + невидимость локальных традиций. Само по себе требование 
писать на lingua franca может быть эпистемически оправданным. Оно 
делает тексты китаеязычных философов доступными, например, для 
философов в России и Латинской Америке. Проблема монолингвальной 
практики скорее заключается в том, что lingua franca становится един-
ственным способом признания эпистемического вклада: публикации на 
других языках обесцениваются и не учитываются в институциональных 
решениях. 

Наконец, остановлюсь подробнее на положении АФ в Африке. 
Как минимум с 1970-х годов некоторые африканские философы пыта-
ются инкорпорировать АФ в свои культуры и воспринимать АФ не как 
внешнюю колониальную силу, а как дополнение к существующим прак-
тикам. В книге «Знание, убеждение и колдовство: аналитические 
эксперименты в африканской философии» (Hallen & Sodipo, 1986) её ав-
торы анализируют язык народностей Йоруба, опираясь на куайновские 
посылки о холистичности убеждений и неопределённости перевода. 
(Сам Куайн также внёс коррективы в проект и написал короткое преди-
словие к американскому изданию.) 

 
Цель была вполне ортодоксальной: применить тех-

ники, заимствованные у мейнстримной лингвистической 
философии, к незападному языку. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 275 

… Почему этого не произошло раньше? Почему 
академической философии понадобилось так много вре-
мени, чтобы напрямую заняться когнитивными системами 
незападных культур? Если объяснение в том, что культу-
рам тропической Африки был приписан столь низкий ранг 
на межкультурной шкале рациональности и философам 
они не казались достойными серьёзного интереса, то наша 
реакция такова: по меньшей мере сами философы должны 
были бы поставить под сомнение и проверить это ошибоч-
ное обобщение. (Hallen & Sodipo, 1986, xv) 

 
Авторы отделяют этот проект от этнофилософии и типичных ме-

тодов кросскультурной и социальной антропологии. (Школами 
социальной антропологии авторы также называют марксизм, неоинтел-
лектуализм и структурализм (Hallen & Sodipo, 1986, 38).) Методология 
этнофилософии, например, предполагает рассмотрение философии 
народов, а не индивидуальностей, кроме того акцентирует внимание на 
неизменном прошлом, традиционных убеждениях и практиках (Hallen 
& Sodipo, 1986, 132). Социальная антропология рассматривает филосо-
фию в Африке через слово «традиционный», пейоратив для 
«примитивный», от которого авторы, конечно, хотят откреститься 
(Hallen & Sodipo, 1986, 6). В антропологическом подходе подразумева-
ется, что традиционные убеждения — это не пропозиции, направленные 
на выражение истин о мире, а символические способы выражения неко-
торых установок, имеющих социальное и практическое значение 
(Hallen & Sodipo, 1986, 3). 

Одна из центральных линий книги Халлена и Содипо посвящена 
рассмотрению интуиций, связанных со словами mó ̣ (знать, know) и 
gbàgbó ̣(иметь убеждение, верить, believe). Стандартная антропологиче-
ская литература часто представляет знание в традиционных обществах 
как то, что передаётся устной традицией и принимается за нечто авто-
ритетное. Авторы указывают, что в культуре Йоруба устная традиция, 
или «то, что мы соглашаемся принимать», — gbàgbó ̣— это знание из 
вторых рук, а mó ̣— это знание от первого лица, преимущественно сен-
сорное свидетельство, воспринимаемое как знание-знакомство. В этой 
картине, в отличие от англоязычных интуиций, такое знание-знаком-
ство является необходимым условием пропозиционального знания, 
знания-что. 

По следам проекта (Hallen & Sodipo, 1986) Кваси Виреду (Wiredu, 
1992; Wiredu, 2002) также выдвигает тезис о большом значении афри-
канских языков для африканской философии. Он выделяет слова, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 276 

выражающие категории вроде «реальность, истина, сознание, справед-
ливость», которые понимаются этнической группой Аканов 
(составляющих большинство населения Ганы) иначе, чем западными 
англоязычными людьми.  

Причём как тезис лингвистической относительности, так и раз-
ного рода релятивизм может не играть первостепенной роли в 
обсуждении этого вопроса. Эпистемическая деколонизация только про-
игрывает от принятия (метафизического, концептуального, 
эпистемического) релятивизма (Mitova, 2021). Вместо того, чтобы при-
знавать, что все взгляды имеют равный эпистемический авторитет, мы 
можем требовать скорее равного отношения к взглядам в борьбе за 
наибольший эпистемический авторитет. Таким образом, мы не должны 
считать, что всё, что называется «АФ», одинаково хорошо, но должны 
быть более открытыми к большему региональному, языковому и инсти-
туциональному разнообразию. 
 

§ 1.4. Многообразие тем 
 
Поскольку дискуссия об АКР чаще всего фокусируется на разли-

чиях АФ и КФ в центральных областях философии, многие различия 
остаются в тени, хотя их рассмотрение может оказаться даже более по-
казательным. 

Под «философией кино» (philosophy of film) чаще подразумева-
ется АФ, а под «теорией кино» (film theory) или «исследованиями кино» 
(film studies) — КФ. Во введении к сборнику «Теория кино и филосо-
фия» (Allen & Smith, 1997) его редакторы описывают, как в 1970–1980-
е годы исследования кино были захвачены КФ. Атака происходила с 
двух флангов: первый — Гегель, Сартр и Лакан, второй — Гуссерль, 
Деррида, Кристева. Таким образом родилась стихийная психо-семиоти-
ческая теория «позиции субъекта» (Allen & Smith, 1997, 9–10). Далее 
атакующих подхватывает многочисленный хор: Фуко, Адорно, Делёз, 
Бодрийяр. Этот хор поёт символ веры теоретиков кино, который состоит 
из трёх обязательств. Первые два касаются задач философии: мы 
должны (а) критиковать эпистемологию, демонстрировать, что у наших 
убеждений не может быть объективного обоснования; (b) критиковать 
современность/модерн, научность, капитализм. Третье касается роли 
кино: мы должны (c) воспринимать кино как теоретизирующего худож-
ника или как модель сознания, или как социальный аппарат, или как 
что-то подобное, дарующее нам концепции, теории, понятия и анало-
гии.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 277 

Похожим образом АКР проявляется и в философии музыки. Есть 
множество дисциплин, изучающих музыку. Они включают стандартные 
академические области: теория музыки, музыкальный анализ, история, 
музыковедение и этномузыкология; натурализованные дисциплины: 
психология, биология (biomusicology), нейробиология; формальные 
дисциплины: математика (часто теория множеств) и computer science. 
КФ в музыке аналогична КФ в литературе (literary cultural studies) и об-
ращается к таким методам или методологическим позициям, как 
критическая теория, психоанализ, семиотика, гендерные и квир-иссле-
дования, феминизм, герменевтика, феноменология (Epstein, 2014, xix). 
Эта тенденция ассоциируется с «новым музыковедением» (new 
musicology), распространившимся с 1980-х годов. К этому можно доба-
вить немецкие традиции социологии музыки (Адорно, Блох). 

Все эти дисциплины, изучающие музыку, — традиционные ака-
демические, исторические, натурализованные, формальные, 
социальные и культурные — конечно, представляют собой континуум. 
И в этом поле АФ не может полностью отделяться от эстетики и куль-
турных исследований. Тем не менее АФ музыки, такие как Стивен 
Дэвис, Питер Киви и Эндрю Каниа, выделяются тем, что фокусируются 
на достаточно ограниченном количестве вопросов; у сплава КФ с музы-
коведением отсутствует такой фокус. Центральная тема для АФ — 
объяснение того, почему музыка вызывает эмоциональные реакции. 
Также АФ сосредоточена на определениях музыки и на онтологии: дис-
куссии между номинализмом и платонизмом в вопросе о том, созданы 
ли музыкальные произведения, и о том, каким статусом обладает испол-
нение. Наконец, АФ касается вопросов о значении (в смысле философии 
языка), ценностях и оценке (наиболее близко к моральной философии).  

Таким образом, АФ, занимающиеся подобными вопросами, дей-
ствительно часто касаются только тех тем, в которых «методы АФ» 
наиболее эффективны. В это же время философию музыки, философию 
кино и другие дисциплины, связанные с эстетикой, сложно поместить в 
стерильный карантин АФ. Наконец, этот же эффект затрагивает анали-
тический феминизм. 

 
Хотя сегодня мейнстримное философское образова-

ние многих феминистских философов по-прежнему часто 
сфокусировано на одном методе или традиции, без труда 
можно найти «аналитических феминисток (или фемини-
стов)», которые не боятся обсуждать Бовуар, Фуко или 
Батлер. Справедливо утверждать, что благодаря общим 
политическим ценностям и стремлению разговаривать с 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 278 

другими феминистками или феминистами они более моти-
вированы искать методологическое взаимное обогащение, 
чем многие нефеминистские философы (Garry, 2024). 

 
Достаточно специфично-аналитические области — это онтоло-

гия расы и онтология гендера. Здесь в явном виде используются 
инструменты метафизики, философии языка, эпистемологии и социаль-
ной онтологии. Назову только несколько понятий: фундирование, 
конструкционизм/реализм, значение, нормативная эпистемология, со-
циальный вид. Аналитический подход к этим вопросам характеризуется 
постоянным натяжением между концептуальной строгостью и внима-
нием к естественным наукам, с одной стороны, и 
практическими/политическими целями — с другой. Но, несмотря на 
строгую и изощрённую методологию, обсуждение этих тем часто не мо-
жет обходиться без обращения к релевантным работам КФ и более 
широкому контексту. 

 
§ 2. Три статистических кейса 

 
Некоторые критерии, приписываемые АФ, можно проверить ко-

личественными методами. Эти методы могут быть различны: анализ 
цитирования, опросы, количественный корпусный анализ и текст май-
нинг (интеллектуальный полуавтоматизированный анализ больших 
текстовых данных). В этом разделе я проведу метаанализ некоторых 
данных, чтобы рассмотреть три распространённых убеждения: 

 
(2.1) АФ более аргументативна;  
(2.2) КФ более гетерогенна, чем АФ;  
(2.3) логика играет ведущую роль в АФ. 
 
Я попытаюсь показать, что (2.3) неверно, (2.2) скорее неверно, а 

(2.1) скорее верно, но различие не настолько существенное, и аргумен-
тативность как «метод» требует переосмысления. 

 
§ 2.1. АФ более аргументативна 

 
В рамках «народной» метафилософии мы считаем, что АФ более 

склонны к аргументативному стилю. То есть в их работах и 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 279 

рассуждениях чаще представлена эксплицитная аргументация или изло-
жение с имплицитной аргументативной основой11. 

В исследовании Мизрахи и Дикинсон (Mizrahi & Dickinson, 2021) 
не было выявлено значимой (p > 0.05) разницы между аналитическими 
и континентальными статьями в том, как часто там встречаются аргу-
менты12. Как в аналитических, так и в континентальных статьях чаще 
всего используется дедуктивная, реже индуктивная и ещё реже абдук-
тивная аргументация. 

Оказалось, что методология этого исследования, по-видимому, 
ненадёжна. Хогенбирк (Hogenbirk, 2023) подверг его критике и пришёл 
к выводу, что АФ всё-таки более аргументативна13. Аналитические 

 
11 При этом мы можем оставить в стороне метафилософское разногласие между 

теми, кто защищает концептуальный анализ, кабинетную философию и предпочитает 
прописывать аргументы пунктами (Фрэнк Джексон, Дэвид Чалмерс), и теми, кто 
критикует концептуальный анализ, опирается на прямое сотрудничество с учёными 
(Дэниэл Деннет), а также теми, кто предлагает социологически выяснять, какие есть у 
людей интуиции (сторонники x-phi). Речь о более общих вещах: о том, что рассуждения 
АФ в целом предполагают аргументацию чаще, чем рассуждения кф. 

12 Мизрахи и Дикинсон (Mizrahi & Dickinson, 2021) собрали данные статей из 
JSTOR (n = 53,260). Статьи были отобраны из 6 репрезентативных аналитических 
журналов (например Philosophical Review) и 6 континентальных (например Research in 
Phenomenology). Далее авторы предложили индикаторы, указывающие на то, что в статье 
использован аргумент (с посылками и заключением) того или иного типа. Это 36 пар 
дедуктивных индикаторов (например "therefore necessarily"), 36 индуктивных (например 
"follows probably"), и 36 абдуктивных (например "infer best explanation for"). 

13 Хогенбирк с изменённой методологией проанализировал меньшее количество 
статей. Это 232 статьи из аналитических журналов и 204 из континентальных 2016–2021-
х годов, к которым он добавил для сравнения 2,588 статей по истории философии 1960–
2021-х годов. Он заметил, что Мизрахи и Дикинсон (Mizrahi & Dickinson, 2021) просто 
проверяли, есть ли в той или иной статье хотя бы одно обращение к аргументации (хотя 
бы одно вхождение индикаторных пар, указывающих на аргумент). Но задача — понять, 
насколько больше или меньше АФ обращаются к аргументам, чем кф. Тогда разумно 
проверять не то, больше ли у АФ статей, где есть хотя бы один аргумент, а то, больше ли 
аргументов в статьях аф, учитывая, сколько аргументов появляется в каждой статье. Ведь 
явно если в большей части текстов КФ индикаторная пара, указывающая на аргументы, 
появляется 1 раз за статью, а в большей части текстов АФ — 20 раз, это существенно для 
определения, важнее ли для АФ обращаться к аргументам и чаще ли они это делают. 

Кроме того, Хогенбирк решил проблему с нормализацией: что если окажется, что 
статьи АФ в среднем в два раза длиннее или короче, чем статьи кф? Тогда не следует брать 
за единицу исследования количество аргументов за статью; следует сравнивать статьи 
пропорционально. Например, в одной статье 1/500 индикаторов аргументов на количество 
слов, а в другой статье — 1/1000 аргументов/слов. Такая же проблема касается выяснения, 
насколько часто в статьях встречаются дедуктивные, индуктивные и абдуктивные 
аргументы. На каждый тип аргумента Мизрахи и Дикинсон (Mizrahi & Dickinson, 2021) 
предложили 36 индикаторных пар (то есть всего 108). Но если одна и та же, например 
индуктивная, пара в статье появлялась 30 раз, зато были 5 разных пар, но одного типа, 
например 5 разных дедуктивных пар, то в результате у них выходило, что в статье 1 раз 
обращались к индуктивной аргументации и 5 раз к дедуктивной. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 280 

статьи и историко-философские статьи содержат в среднем в 1.5 раза 
больше аргументных пар на количество слов. 

Если доверять этой методологии и размеру корпусов, можно 
сделать несколько интересных для нас выводов: 

(1) АФ в 1.5 раза чаще обращаются к аргументации, чем кф; 
(2) историки философии в 1.5 раза чаще обращаются к аргумен-

тации, чем кф. 
Конечно, выводы (1) и (2) не абсолютно надёжны. Во-первых, та-

кой полуавтоматизированный анализ словосочетаний не позволяет 
говорить о методологии, для этого, вероятно, нужно более нюансиро-
ванное в качественном отношении исследование. А выявляемая таким 
образом аргументативность ближе к стилистической характеристике 
АФ, чем к методологической. Во-вторых, не совсем ясно, какого рода 
философским методом является аргументация (и является ли). Многие, 
например (Beaney, 2013, 24), относят аргументативность к стилистиче-
ским чертам, наряду со строгостью и ясностью.  

Следующие данные касаются того, какого рода аргументы ис-
пользуются чаще из всего количества аргументов, которые встречаются 
в АФ, КФ и в истории философии. 

 

 АФ История  
философии КФ 

Дедуктивные 42–51% 59–61% 65–70% 

Индуктивные 43–44% 32–33% 22–23% 

Абдуктивные 7–16% 7–9% 7–14% 

Таблица 1. Доля типа аргументации от общего количества аргу-
ментов (Hogenbirk, 2023) 

 
(3) Доля индуктивных аргументов в АФ в 2 раза выше, чем в КФ; 
(4) абдукция представляет меньшую часть аргументации в АФ. 
Возможно, вывод (3) объясняется тем, что КФ меньше склонны 

принимать эмпирические данные всерьёз, а АФ испытала большее вли-
яние эмпиризма, натурализма и научной практики в целом14. Более 

 
14 Ср. статистический анализ, в котором было обнаружено, что КФ в вопросе о 

самом сильном аргументе в отношении существования Бога почти исключительно 
выбирают онтологический аргумент, а не апостериорные аргументы (аргумент от 
разумного замысла, космологический аргумент): «Спекулятивное объяснение состоит в 
том, что континентальные философы, как правило, являются антисциентистами (хотя, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 281 

сильное объяснение, на мой взгляд, заключается в приоритетности для 
АФ нормативной установки на осторожность и в большей чувствитель-
ности АФ к выбору модальности: например, АФ будут выбирать 
«вероятно», «видимо», «возможно», вместо того чтобы всегда писать 
«необходимо». 

В отношении (4) интересна точка зрения Тимоти Уильямсона. На 
протяжении всей его книги «Философия философии» (Williamson, 2007) 
встречаются фрагменты, в которых он утверждает, что философия, как 
и математика, — это по-преимуществу абдуктивное предприятие. Тогда 
его тезис ошибочен как дескрипция, но может иметь смысл в качестве 
прескрипции того, какой должна быть хорошая философия. Другой 
способ смотреть на этот вопрос — сказать, что преобладание того или 
иного типа индикаторных пар не говорит о настоящем весе того или 
иного типа аргументации. Также возможно, что, хотя дедуктивные и ин-
дуктивные аргументы употребляются чаще, они в каком-то 
существенном смысле эпистемически зависят от абдуктивных аргумен-
тов, которые являются более фундаментальными в структуре 
философского объяснения (или, если вам ближе какое-то из этих выра-
жений — знания, обоснования, доказательства, демонстрации). Здесь 
можно метафилософский вопрос о методах сопоставить с эпистемоло-
гическим вопросом о знании. Например, по мысли некоторых 
эмпириков, значительная часть априорного знания может иметь апосте-
риорное обоснование. 

У меня нет возможности обосновать или подвергнуть критике 
вывод от нахождения пары индикативных слов к тому, что в тексте в 
этом месте действительно наличествует аргументация. Тем не менее эти 
данные могут повышать степень уверенности в том, что АФ более аргу-
ментативна. 

 
§ 2.2. КФ как минимум так же гомогенна, как АФ 

 
Другое народное метафилософское убеждение — это широко 

распространённый тезис о том, что КФ более разрозненна, чем АФ. 
Факт АКР в таких случаях трактуется как натяжение между слитной 
группой (АФ) и всем остальным: разными традициями, искусственно 
собранными в одно понятие КФ (по принципу «не-АФ»). Я думаю, что 
это убеждение неверно: КФ не сильно отличается в гетерогенности от 
АФ (или даже более гомогенна, чем АФ).  

 
 

конечно, есть исключения), что часто делает для них апостериорные аргументы 
неубедительными» (Логинов, 2025a, 947–948). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 282 

Доводы в пользу гетерогенности КФ: 
(1) КФ очень разнообразна в методологических, доктринальных 
и стилистических характеристиках (критическая теория, феноме-
нология, герменевтика, структурализм, экзистенциализм, 
психоанализ, марксизм). 
(2) «КФ» — наименование, созданное снаружи КФ; оно в мень-
шей степени используется КФ для самоидентификации. 
(3) Часто КФ — негативный термин, который можно было бы за-
менить на термин «не-АФ».  
 
Довод (1) наиболее релевантен для отрицания гомогенности КФ. 

Чтобы его проверить, я ниже приведу данные, которые, с моей точки 
зрения, могут понижать силу этого довода. Но предварительно я хочу 
обсудить (2) и (3). Эти доводы выдвигаются очень часто, хотя я мало 
убеждён в их релевантности для вопроса о том, есть ли вообще такая 
вещь, как КФ, и для вопроса о том, более ли КФ разрозненна, чем АФ.  

Если принимать, что КФ не склонны себя (да и вообще что-либо) 
как-то именовать и классифицировать, то (2) тривиально объяснимо. 
Кроме того, если принимать, что АФ стремятся взаимодействовать друг 
с другом в рациональной дискуссии, а КФ не работают в сообществе и 
остаются одинокими мыслителями, то (2) тем более тривиально объяс-
нимо. Если это представление верно и первой группе (аф) свойственно 
работать в сообществе, а второй (кф) свойственно писать несопостави-
мые трактаты, то это скорее только подкрепляет, что различие между 
первой и второй группами в стиле их работы и представлениях о том, 
как делать философию, существенно для введения такой классифика-
ции. Допустим, диалог между муреанским анализом в Кембридже, 
логическими позитивистами, Витгенштейном и польскими логиками 
(замените это на любую другую конъюнкцию, если нужно) более тесен, 
чем диалог между феноменологами, экзистенциалистами, герменевти-
ками, постструктуралистами и марксистами (замените на любую 
конъюнкцию, если нужно). Странно ли, что мы утверждаем: «в нашей 
классификации есть две группы, первой свойственно работать в сооб-
ществе, а второй — нет»? 

Максимилиан Нойхль проанализировал цитируемость статей в 
англоязычных журналах (n = 68,152) для того, чтобы визуализировать 
структуру современной философии (Noichl, 2021). Он пришёл к выводу, 
что АФ не имеет гомогенной структуры (Noichl, 2021, 5097). АФ пред-
ставлена разрозненными кластерами (> 20, например, медицинская 
этика, философия эмоций, метафизика). Это и указывает на отсутствие 
связной структуры современной АФ. Напротив, КФ образует единый 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 283 

кластер. Он характеризуется высокой концентрацией ссылок на цен-
тральных авторов (Хайдеггер, Гуссерль, Мерло-Понти, Фуко, Деррида, 
Бурдье, Батлер, Гарфинкль, Арендт). Этот кластер сопоставим с тем, как 
цитируемость представлена в отдельных областях АФ вроде философии 
науки. Хотя КФ интегрирована в некоторые области АФ (больше всего 
в практическую философию в таких темах, как социальность и справед-
ливость), на схеме она представлена выделенным тесным пятном. Стоит 
сказать об ограничениях. Во-первых, вывод касается только англоязыч-
ных текстов последних 50-ти лет. Во-вторых, стандартное опасение 
касается того, что цитируемость не равна интеллектуальному влиянию. 

Вывод о гетерогенности АФ подтверждается в другом анализе 
ко-цитирования (Healy, 2013). Например, политическая философия (во-
круг работ Джона Ролза) образует отдельную дискуссию, которая не 
пересекается с другими темами. В ещё одном анализе более присталь-
ный взгляд показывает, что философия науки и эпистемология 
образуют отдельные кластеры (Kreuzman, 2001). Для них характерно от-
сутствие взаимных ссылок и игнорирование работ друг друга. При 
общности темы (например рациональность), эти области образуют по-
чти непересекающиеся субдисциплины. 

Авторы статьи (Kallens, Hicks & Jennings, 2022) проанализиро-
вали 129 PhD программ (102 из которых в США). Они сделали 
несколько очень неаккуратных обобщений (4)–(6), которые на самом 
деле плохо отражают их же собственную позицию и плохо стыкуются с 
их эмпирической информацией. Эти обобщения основываются на 
неотрефлексированном принятии догмы (1)–(3) о том, что континен-
тальная философия гетерогенна.  

 
(4) На самом грубом уровне анализа мы обнаружи-

ваем признаки аналитико-континентального разрыва. 
Однако философия науки выделяется в отдельную группу, 
и термин «континентальная» кажется чрезмерным упро-
щением (Kallens, Hicks & Jennings, 2022, 658).  

(5) Мы обнаружили, что, хотя в поле существует яв-
ное разделение и его можно охарактеризовать как разрыв 
между аналитической и континентальной философией, 
между этими двумя сторонами имеется значительное пе-
ресечение. Отчасти это может быть связано с тем, что 
исторические и плюралистические программы, как пра-
вило, включают в себя обе традиции. Кроме того, 
разделение этой области на три группы обеспечивает луч-
шую общую структуру групп ...; в этом случае философия 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 284 

науки отделяется как от аналитической, так и от континен-
тальной философии. Дополнительный анализ показывает, 
что есть основания для более тонких различий, например, 
между «ядерной» аналитической философией и приклад-
ной этикой, а также между плюрализмом-прагматизмом и 
«ядерной» континентальной философией (Kallens, Hicks & 
Jennings, 2022, 657). 

(6) ... континентальная философия стала использо-
ваться как ярлык для широкого спектра интеллектуальных 
течений — феноменологии, (пост)структурализма, марк-
сизма, герменевтики, экзистенциализма, критической 
теории и даже истории континентальной европейской фи-
лософии — и становится всё труднее рассматривать её как 
единую традицию (Critchley, 2001; Schrift, 2010). Конти-
нентальные программы также особенно открыты к 
философам, работающим в американских прагматических 
и католических традициях. По-видимому, эти разнообраз-
ные методы и традиции в основном объединяет то, что они 
не являются частью аналитической традиции (Conant, 
2015; Toadvine, 2012; West, 2010). Наконец, некоторые 
мыслители, такие как Кант и Витгенштейн, были важны 
для обеих сторон «разрыва» (Kallens, Hicks & Jennings, 
2022, 657). 

 
Одна из ошибок этой статьи заключается в том, что на основании 

того, как устроены факультеты и программы, делается вывод о том, как 
устроена философия и знание. Если разделить поле на два кластера 
(k=2), лучшее представление этих кластеров — это АФ и КФ. При k=3 
у нас возникает третий кластер — философия науки; этот кластер ближе 
к АФ, но частично пересекается с КФ. Но у этого есть объяснение, ко-
торое не касается того, как устроено знание: в современных 
университетах философия науки выделяется в отдельный учебный и ра-
бочий трек, для которого нужны особые компетенции (математическая 
подготовка, компьютерные науки, компетенция в специальных науках, 
то есть не только логика). Первый трек — метафизика и эпистемология 
с ответвлениями в философии сознания, философии языка и философ-
ской логике. Второй — философия науки, математическая логика, 
философия физики, философия математики, философия биологии, фи-
лософия когнитивных наук, теория рационального выбора и теория игр. 

Выводы (4) и (6), говорящие о том, что КФ более гетерогенна, не 
подтверждаются собственными данными авторов статьи (Kallens, Hicks 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 285 

& Jennings, 2022, 661–662). При k=6 кластер философии науки из k=3 
остаётся прежним, кластер АФ из k=3 распадается на АФ1 и АФ2, а 
КФ — на КФ1, КФ2 и КФ3. АФ1 — метафизика, эпистемология, фило-
софия сознания, АФ2 — эстетика, философия сознания, когнитивные 
науки, философия религии. КФ1 — это программы, которые имеют те 
же черты, что и КФ в целом, когда она была представлена при разделе-
нии поля на два и три кластера (k=2 и k=3). КФ2 представлена 
ключевыми словами «история», «средние века / возрождение», «XIX–
XX вв.», «религия». КФ3 — прикладная этика, гендер/феминизм, биоэ-
тика / медицинская этика и политическая философия. 

Опять же, проблема этих данных в том, что они не свидетель-
ствуют о том, как устроено знание, а говорят о том, как формируются 
факультеты. Для «хорошего» департамента нужна сильная группа АФ1 
из k=6: специалист или специалистка по метафизике, эпистемологии, 
философии сознания и философии языка. Они образуют ядро каждого 
факультета, к которому добавляются уже другие преподаватели, об-
ласть специализации которых варьируется и менее принципиальна 
(если, например, у факультета не сложилось задачи создать сильную 
программу по философии науки). Видимо, если нет этого ядра (целиком 
из аф), нет хорошего факультета с точки зрения современного философ-
ского сообщества15. Это ядро авторы называют «LEMM» — Language, 
Epistemology, Mind, Metaphysics. 

В любом случае я не думаю, что исследование (Kallens, Hicks & 
Jennings, 2022) актуально для определения АФ и КФ как философских 
традиций; это исследование (хоть сколько-то) актуально лишь для опре-
деления АФ и КФ как институционализированных социальных групп. 
Даже по мнению историко-социологических дефляционистов, устрой-
ство факультетов и то, как представлены традиции, не должны 
совпадать, поскольку кроме социального и институционального крите-
рия должен соблюдаться критерий преемственности (определяем ли мы 
его через цитируемость или как-то иначе). 

Таким образом, исследования (Noichl, 2021; Kallens, Hicks & 
Jennings, 2022; Kreuzman, 2001; Healy, 2013) свидетельствуют о том, что 
АФ и КФ не сильно отличаются в гомогенности (в рамках последних 50-
ти лет). 

 

 
15 Это можно попытаться объяснить либо тем, что АФ обладает определённым 

«эволюционным» преимуществом — лучшей организацией и специализацией, либо 
исключительно фактом институционального доминирования АФ — благодаря победе в 
квазиполитической борьбе. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 286 

§ 2.3. Подавляющая часть АФ делается без обращения к логике 
 
Обращу внимание, это относится не только к современной АФ, 

но и к АФ середины XX века. В исследовании (Bonino, Maffezioli & 
Tripodi, 2021) были проанализированы 12,322 статьи 1941–2010 гг. из 
шести центральных журналов (вроде The Philosophical Review) на пред-
мет содержания логических символов (связок, кванторов, операторов) и 
ключевых слов, относящихся к логике (валидность, следование). Мето-
дология, уровень детальности и качество интерпретации в этом 
исследовании не вызывает вопросов. Главный вывод следующий. 

(1) Только в 25% статей есть обращение к логике. 
Количество статей с обращением к логике от общего количества 

философских статей никогда не превышало 30%. С 1940-х годов (16%) 
этот показатель растёт до пика в 1960–1970-е (30%). Начиная с 1972-
го г. (год основания Journal of Philosophical Logic) увеличивается коли-
чество журналов, посвящённых только логике. Авторы несколько раз за 
статью выдвигают гипотезу, что специализированная логика посте-
пенно мигрирует из общего контекста АФ в отдельную часть. Поэтому 
в 1980–1990-е годы количество статей с обращением к логике падает до 
22%. Также это может быть связано с уменьшением работ, посвящён-
ных философии логики. (Сама по себе философия логики гораздо менее 
популярная дисциплина по сравнению с философией биологии и фило-
софией математики.) Но в 2000-е годы показатель снова возвращается к 
29%. Это совпадает с другим трендом — увеличением количества ста-
тей, в которых логика используется инструментально, в 
противоположность специализированным логическим статьям: с 1940-
х (29%) инструментальное использование логики непреклонно растёт 
до 2000-х (73%). Следующий большой вывод касается того, насколько 
сложная логика используется в АФ. 

 
(2) Из всех статей, в которых есть обращение к логике, 56% тре-
бует только начального уровня логической компетенции. 
 
Этот уровень авторы маркировали как 1, он соответствует доста-

точно простым вводным знаниям. Уровень 0 вообще не требует 
знакомства с формальной логикой (например, обсуждение Гегеля или 
Дьюи в логическом контексте), он представлен только в 6% статей. 
Уровни 2 и 3 требуют базового знания пропозициональной, первопоряд-
ковой или неклассических логик, они представлены в 15% и 15% 
процентах статей. Последний, 4, усложнённый уровень, встречается в 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 287 

4% статей, это, например, статьи Дэвида Льюиса со сложным формаль-
ным аппаратом. 

Чтобы представить себе более детальную картину современной 
философии, можно посмотреть на количество статей с инструменталь-
ным обращением к логике в разных субдисциплинах в последнем из 
исследованных периодов (2001–2010). 

 
Метафизика — 40%,  
философия языка — 21%,  
эпистемология — 16%,  
философия науки — 9%,  
моральная/политическая философия — 5%,  
философия математики — 5%,  
философия сознания — 0,5%.  
 
Также важно, что сложность статей с инструментальным обраще-

нием к логике растёт. Количество статей с уровнями 3 и 4 с 8% и 0% в 
1940-е годы растёт до 18% и 7% в 2000-е. Количество статей с уровнями 
0 и 1 понижается. 

Таким образом, обращение к логике не является сущностной чер-
той АФ. Кроме того, специальные (дисциплинарные) логические 
исследования мигрируют из общего контекста АФ в отдельную часть 
(или в математику). Тем не менее обращение к логике могло бы харак-
теризовать АКР в отдельных субдисциплинах (прежде всего в 
метафизике). 

 
§ 3. Эссенциализм 

 
Хотя в современной метафилософии историко-социологический 

дефляционизм, вероятно, является самой распространённой точкой зре-
ния, я думаю, остальные философы чаще специалистов в этом вопросе 
придерживаются эссенциализма16. 

 
§ 3.1. В поисках утраченного определения 

 
Эссенциалисты должны полагать, что АФ и КФ в принципе 

имеют определения, которые задаются через необходимые и достаточ-
ные условия. Есть АФ, аналитическая традиция / движение / 

 
16 В схожем смысле эту позицию называют эссенциализмом в (Overgaard, Gilbert 

& Burwood, 2013, 112) и во введении к (Morag, 2023). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 288 

направление / стиль / метод, а есть КФ, континентальная традиция /…, 
и между ними есть разрыв. 

Стереотипные критерии, которые приписывают АФ, можно по-
делить на (i) доктринальные, (ii) методологические и (iii) 
стилистические/эстетические. Это стандартное деление, которое, 
например, встречается у Глока (Glock, 2008, 19). 

 
(i) Доктринальные критерии 

(1) отрицание метафизики; 
(2) анти-историчность; 
(3) «лингвистический/концептуальный поворот».  

 
Это самые сомнительные критерии; они часто подразумевают 

представление об АФ как о школе (что, согласно (Preston, 2007), никогда 
не было правдой). Отдельный перверсивный жанр — показывать, что 
они плохо подходят даже для раннего периода АФ. Но очевидно, что 
они не подходят для современности. (1) Сегодня метафизика — цен-
тральная дисциплина АФ; (2) многие АФ являются превосходными 
историками и охотно анализируют исторические дискуссии для реше-
ния философских проблем в их современном состоянии; (3) обращение 
к анализу языка для продвижения в философских спорах перестало быть 
магическим эликсиром, на современную АФ лингвистический поворот 
перестал влиять, а в КФ был свой лингвистический поворот в герменев-
тике и других традициях17. 

 
 

17 Например, через тезисные критерии АФ описывает Майкл Даммит. Он во 
многом ответственен за закрепление Фреге в каноне отцов-основателей (хотя он часто 
называет Фреге скорее дедушкой), за привлечение внимания к немецкой традиции в целом 
(например к Брентано и Майнонгу) и (вместе с Ричардом Рорти) за рождение 
стереотипного критерия под названием «лингвистический поворот». «Аналитическая 
философия родилась, когда был совершён "лингвистический поворот"» (Dummett, 1993, 
5). Даммит повторяет эти мысли на протяжении всей книги (Dummett, 1993, 4f, 128, 441, 
458). Ср.: 

 
Однако в главе 32 Хакер утверждает, что лингвистический 

поворот был по-настоящему проведён только Витгенштейном в «Логико-
философском трактате», что означало бы исключение ранних Рассела и 
Мура из аналитической традиции. Даммит, с другой стороны, утверждал, 
что он был впервые реализован Фреге в разделе 62 «Оснований 
арифметики». Это может вернуть Фреге в пантеон, но всё ещё исключает 
ранних Рассела и Мура. Если мы также добавим, что лингвистические 
повороты были как в герменевтике XX века, так и в ранней немецкой 
философии, то это не может считаться ни необходимым, ни достаточным 
условием для того, чтобы философия была «аналитической» (Beaney, 
2013, 23). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 289 

(ii) Методологические критерии  
(4) опора на логику; 
(5) близость к естественным наукам и математике; 
(6) аргументативность; 
(7) универсальность языка (независимость понимания от языка). 

 
Проблема (4)–(5) в том, что они нерелевантны для АФ в целом 

(см. ниже § 5.1.). Какого рода методами являются (6) и (7)? Аргумента-
тивность сама по себе — требование для хороших академических 
гуманитарных исследований. Но, опять же, (6) аргументативность АФ 
скорее можно рассматривать как околостилистическую характеристику 
(если верить § 2.1. и считать, что АФ действительно более аргумента-
тивна). (7) Стремление к универсальности и возможности понимания на 
любом языке больше подходит для того, что можно назвать норматив-
ным ориентиром аф, но, опять же, предлагает слишком широкий 
критерий, который вряд ли очерчивает методологическую специфику. 

 
(iii) Стилистические/эстетические критерии 

(8) ясность; 
(9) строгость; 
(10) доступность. 

 
Если вы откроете современные хорошие континентальные жур-

налы (например Journal of the British Society for Phenomenology), то вряд 
ли увидите стилистическую разницу с аналитическими журналами. Ста-
тьи в них написаны ясно, последовательно, с большой опорой на 
современные дискуссии и позиции других исследователей. Логинов 
(Логинов, 2025b) и Юнусов (Юнусов, 2025) считают, что нет более не-
похожих авторов, чем Чалмерс и Деннет, а работы Даммита и 
Дэвидсона могут быть гораздо более дремучими, чем многие континен-
тальные тексты. Лейтер (Leiter, 2004, 12) также приводит в качестве 
примера неясного стиля Даммита и Витгенштейна, которых противопо-
ставляет более ясным Ницше и Шопенгауэру — стереотипно 
неаналитическим фигурам. Влияние Даммита и Витгенштейна, утвер-
ждает Лейтер, может объяснить туманность Джона Макдауэлла и 
Кристофера Пикока, но эти авторы повлияли и на Колина Макгинна, 
философа со вполне ясным стилем. В качестве примеров понятного 
письма Лейтер также приводит Джегвона Кима и Алвина Голдмана. 

Раньше часто также подчёркивали связь континентальной фило-
софии с литературным стилем (Williams, 1985). Ясно, что сегодня об 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 290 

этом больше не говорят. (Опять же, сторонники перверсивного жанра 
старались бы опровергнуть, что это вообще когда-то было правдой.) 

 
Критерии Вадима Васильева  

Вадим Васильев (Васильев, 2019) указывает на следующие при-
знаки: 

 
(11) АФ — продолжательница классической философии (см. 
также: Stevens, 2013; Шохин, 2015; Юнусов, 2025); 
(12) АФ решает большие проблемы/вопросы, в отличие от КФ; 
(13) Неверно, что АФ анти-исторична. 

 
Тезисы (11) и (12) являются АФ-супрематистскими; опора на эти 

тезисы имеет смысл для позитивного взгляда на философский прогресс 
и направления философского сообщества на проблемоцентричность, но 
они плохо подходят для характеристики АФ в целом и приводят к кол-
лапсу АФ в «хорошую философию». В отношении (11) КФ 
действительно можно рассматривать как неклассическую, ведь это под-
ходит под некоторые самоописания кф; с точки зрения некоторых кф, 
классическая философия закончилась на Гегеле. Здесь могут указывать, 
например, на что-то вроде невозможности философии с «декартовским 
субъектом» (я взял это словосочетание в кавычки, поскольку его значе-
ние туманно); новые традиции начинаются с Ницше, Маркса и Фрейда 
и т. д. Васильев указывает, что неклассическая философия началась с 
Гегеля, который решил не отвечать на вопросы утвердительно/отрица-
тельно, а пошёл за расплывчатыми языковыми интуициями. Также 
часто в разряд неклассических философов могут ревизионистски отно-
сить, например, Плотина и Прокла. Тем не менее мы не обязаны верить 
этому самоописанию КФ; кроме того, не все КФ именно с этим описа-
нием согласны. Если мы будем следовать критерию (12), то будем 
обязаны считать, что ранний Гуссерль, например, является аф. Также 
многие части современной КФ всё-таки пересекаются с тем, как АФ ви-
дят большие философские проблемы. 

Разумеется, стандартное представление о том, что АФ анти-исто-
рична, — слишком сильный тезис; (13) только частично верно. После 
продолжительного анализа того, как АФ относится к истории, Глок за-
ключает:  

 
Ни историофобия, ни анахронизм не являются отли-

чительными чертами аналитической философии. И 
поскольку многие (хотя далеко не все) аналитические 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 291 

философы сопротивляются крайностям историцизма 
(внутреннему и инструментальному историцизму, истори-
ческому релятивизму, недискриминационному 
милосердию), они находятся на стороне ангелов (Glock, 
2008, 114).  

 
Однако я не вижу проблем в том, чтобы признавать явную анти-

историчность в некоторых частях АФ. 
 

§ 3.2. Нормативные ориентиры 
 
До сих пор речь шла о дескриптивной стратегии эссенциалистов. 

Но есть другой вариант эссенциалистской стратегии, который уже не 
опирается на простое перечисление характеристик в рамках концепту-
ального анализа. Это нормативная стратегия эссенциалистов, мне она 
кажется более выигрышной в сравнении с дескриптивной. Её сторон-
ники считают, что существуют нормативные идеалы, характерные для 
АФ, и нормативные идеалы, характерные для КФ. 

Ясность, строгость, аргументация (clarity, rigor, and 
argumentation) — вот три идеала аф, которые часто упоминаются ком-
плектом. (Пожалуй, сюда стоило бы добавить (15) из списка дальше.) 
Их могут называть стилистическими чертами (Beaney, 2013, 24), добро-
детелями (Beaney, 2013, 25), имплицитным обязательством (Soames, 
2003, xiii) или нормативными ориентирами (Юнусов, 2025). 

Важное преимущество, которое есть у этого взгляда, — тезис о 
том, что нам не обязательно гипостазировать АФ. Мы можем не гово-
рить о том, что у АФ есть определённые характеристики, а просто 
утверждать, что АФ — это те, кто придерживается определённых ори-
ентиров.  

 
Нормативные ориентиры АФ (Юнусов, 2025)  

(13) ясность, понятность, доступность; 
(14) точность и стремление к однозначности, интеллектуальная 
осторожность, аргументированность, обоснованность; 
(15) открытость к рациональной дискуссии, открытость к кри-
тике, готовность работать в дискуссии с другими философами и 
учёными. 
 

Нормативные ориентиры КФ (Юнусов, 2025) 
(16) оригинальность, эффектность и новизна способов мышле-
ния; 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 292 

(17) способность оказать трансформирующее воздействие на чи-
тателя и на мир.  

 
Возможно, что приоритетность (13)–(15) отличается от приори-

тетности, которую обычно принимают в некоторых областях 
социальных и гуманитарных наук (исследования культуры, антрополо-
гия, критические и социальные исследования, анализ медиа). Тогда эти 
сферы скорее предполагают приоритетность (16)–(17). Но может ока-
заться, что это не так: критерии (13)–(15) являются просто 
необходимым пререквизитом для современной академии и защиты PhD. 
Мотивация нормативной стратегии — при провалившихся дескриптив-
ных критериях сказать что-то содержательное о наших группах, а не 
просто указать на историческую преемственность. Я думаю, эта страте-
гия более удачна, если мы рассматриваем нормативные ориентиры не в 
терминах необходимых условий, а в терминах семейного сходства. 

Как мы установили ориентиры, которым следуют АФ и кф? Ско-
рее всего не по модели поведения АФ и КФ и знанию-знакомству с 
ними; разумнее, что мы выявили нормативные ориентиры АФ и кф, 
смотря на их философию. Чем же тогда (13)–(15) отличаются от де-
скриптивного определения? Прежде всего, если философ φ стремится 
следовать нормативным ориентирам x, y, z, но φ не достигает этих иде-
алов, он или она всё равно привержены этим ориентирам (Юнусов, 
2025; Beaney, 2013, 24). Кроме того, (13)–(15) не говорят о тезисах тео-
рий и методах аф. Это менее нагруженные в содержательном смысле 
критерии. Чем они тогда отличаются, например, от (iii) стилистических 
критериев? Стилистические критерии, вероятно, скорее относятся к 
способу передавать философию, к стилю коммуникации и письма, а 
(13)–(15) сверх этого отсылают к чему-то вроде способов делать фило-
софию. 

Я считаю, что в итоге эта позиция — некоторая вариация дефля-
ционизма семейного сходства Глока (о нём ниже). Единственный 
способ для нормативиста ответить на вопрос, почему бы не включить в 
список АФ мыслителей прошлого (греков, философов Нового времени 
и т. д.), которые открыты к дискуссии, обладают ясным стилем изложе-
ния и хорошо аргументируют свои тезисы, — обратиться к какому-то 
историческому якорю, указывающему на преемственность. Поэтому 
нормативный подход эссенциалистов в любом случае проваливается в 
дефляционизм семейного сходства с опорой на нормативный характер 
этих сходств. Аф в современном смысле могут быть только те, кто со-
ответствует (13)–(15) и при этом по цепи влияния связаны с Расселом и 
Муром. Характерно, что возражение «от греков» было высказано и в 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 293 

отношении Юнусова, и в отношении Глока (в дискуссии (Glock, 2013) 
возражение «от греков» поднимает Тимоти Уильямсон, также оно об-
суждается в (Beaney, 2013, 25)). 

 
§ 3.3. Возражение 

 
Представьте Землю-двойник, философия на которой очень-очень 

напоминает аналитическую. Будете ли вы утверждать, что это одна тра-
диция (или движение) — АФ? Вряд ли, ведь эти два сообщества не 
связывает ни преемственность в обучении, ни взаимные цитирования, 
то есть их представители не оказывают влияния друг на друга. Если мы 
захотим утверждать обратное, то легко включить в АФ и древних гре-
ков, и древних индийцев. Например, вот что пишет Владимир Шохин: 

 
Аналитическое понимание самой философской дея-

тельности налицо во всех трёх известных мне 
определениях философии в Индии. Так, составитель зна-
менитого политологического трактата «Артхашастра» (ок. 
I в. н. э.) в разделе характеристик наук различает (1) фило-
софию (ānvīkşikī), букв. «исследование», — как то, что 
«исследует посредством аргументации» (hetubhir 
ānvīkşyamāņā), и (2) три её школы — санкхью, йогу и ло-
каяту (Шохин, 2018, 21). 

 
Такая точка зрения — редкость. Скорее мы не назовём одной тра-

дицией или движением сообщества, которые каузально-исторически 
друг с другом не связаны. Понятие «философия» же имеет другую функ-
цию, чем понятие «АФ». Мы готовы признать философскими 
индийское и инопланетное сообщества. Понятие АФ, как я считаю, 
нужно не столько для демаркации и классификации в области знания, 
сколько для идентификации и классификации в пространстве социаль-
ной реальности (например в том смысле, в котором о социальной 
реальности говорит Сёрл (Searle, 1995)). АФ не является субдисципли-
ной внутри философии, поэтому сама по себе не может определяться 
только предметом, методами и идеалами. Эта традиция, состоящая из 
живых людей, то есть в конце концов социальная группа, может пре-
тендовать на то, что именно её представители в момент времени t 
лучше других понимают, какие методы надо использовать или каким 
эпистемическим стандартам и идеалам нужно следовать для того, чтобы 
делать хорошую философию. 

Перед вопросом: 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 294 

(1) что такое АФ? 
 

лучше сначала задать вопрос: 
 

(2) с какой целью мы выделяем АФ (и отличаем от других типов 
философии/сообществ и т. д.)?», или «зачем некоторых филосо-
фов называют «аф», а их философию — «АФ»? 
 
Конечно, это разные вопросы. (1) — это вопрос концептуального 

анализа, для ответа на который нужно задать необходимые и достаточ-
ные условия для указанного понятия. (2) — это практический вопрос, 
вопрос о пруденциальных основаниях. Важное преимущество вопроса 
(2) заключается в том, что он показывает социальную функцию понятия 
АФ.  

Задавая вопрос (1), задаём ли мы вопрос о том, как устроено зна-
ние? Чем-то похожим мы будем заниматься, если начнём определять, 
относится ли на самом деле кинетика химических реакций к физической 
химии или же к химической физике. Часто подобные дисциплинарные 
различия являются квази-дисциплинарными. На самом деле они кон-
тингентны: то, что попадает в одну из квази-дисциплин, могло бы в 
принципе попасть в другую. Такая практика из обсуждения того, как 
знание устроено, переходит в обсуждение того, как знание нам стоит 
устроить. Таким образом, опять же, дело не в том, что АФ является от-
дельной областью знания, а в том, что представители АФ претендуют 
на то, что их способ делать философию лучше соответствует тому, что 
такое на самом деле хорошая философия. 

Как правило, мы признаём научный или философский термин хо-
рошим, если он имеет объяснительную силу, то есть эффективен в 
объяснении определённых феноменов. Но обращение к социально-заря-
женным классификациям вроде «жестокое отношение к детям» и 
«женщина-беженец» имеет не только объяснительную функцию. По-
этому простой концептуальный анализ в рамках (1) таких социальных 
категорий, как АФ, которые мы вводим с какими-то целями, — это лож-
ная работа: подбрасывание полицейским улик, чтобы получить 
вознаграждение за лже-поимку. Когда мы задаём вопрос (1), мы не спра-
шиваем о том, что такое стулья, числа, электроны, квалиа, надёжные 
познавательные практики или добродетельные поступки. Мы имеем 
дело с социальной классификацией, которую используем с определён-
ной целью. Гораздо больше смысла имеет поиск ответа на вопрос (2). 
Например, идентификация внутри социальной группы АФ позволяет 
делать работу более эффективно; общаясь друг с другом и читая работы 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 295 

друг друга, АФ добьются гораздо более хороших результатов; предста-
вители других социальных групп или традиций гораздо лучше поймут, 
как взаимодействовать с определённым человеком в зависимости от 
того, причисляет ли он или она себя к АФ и т. д. 

 
§ 4. Дефляционизм 

 
Дефляционисты атакуют определения АФ с помощью контрпри-

меров. Они признают факт АКР, но не признают, что у АФ и КФ есть 
сущностные черты. В таком случае факт АКР является чисто историче-
ским/институциональным и имеет социальную/культурную природу. В 
этом смысле стоит анализировать не методы, нормативные идеалы или 
стиль, а цитирование, институции, преподавание, научное руководство 
и журналы. 

В соответствии с историко-социологическим дефляционизмом, 
АФ и КФ — это термины, которые отсылают к синхроническим и диа-
хроническим социальным явлениям; они могут сказать, что нет АФ и 
КФ как таковых, есть только группы людей, которых решили называть 
АФ и кф. Тогда термин АФ имеет более или менее однозначный экстен-
сионал и не имеет (или почти не имеет) интенсионального наполнения. 
Можно также выделить (а) социальный критерий: АФ и КФ привержены 
определённым социальным институтам; и (б) баптистский критерий: 
АФ и КФ объединены сетью исторической преемственности. 

Дефляционисты семейного сходства утверждают, что кроме ис-
торической преемственности стоит всё же говорить о преемственности 
в разных содержательных чертах, свойственных АФ. Хотя мне сложно 
однозначно классифицировать предлагаемый мной самим подход, веро-
ятно, он находится на границе дефляционизма семейного сходства и 
нормативного эссенциализма. 

 
§ 4.1. АФ — не исторический (историографический) термин 

 
Лейтер весьма отчётливо говорит о сложностях определения АФ 

и скорее занимает дефляционистскую позицию, описывая АФ как ин-
ституциональное явление. «Трудно представить "движение", которое 
более академически и профессионально укоренено, чем аналитическая 
философия» (Leiter, 2025). Он указывает, что больше не верно представ-
ление о лидирующей роли концептуального анализа и априорных 
кабинетных исследований; «АФ» сегодня — самая интердисциплинар-
ная область из всех гуманитарных дисциплин. Здесь, видимо, 
утверждается, что АФ уже не может определяться единым методом, а её 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 296 

«расплывчатость» при взаимодействии с другими областями делает её 
специфику настолько неясной, что приходится говорить об «АФ» в ка-
вычках. Но далее Лейтер утверждает, что АФ ясно характеризуется 
приверженностью определённому нормативному идеалу: это исследо-
вательская парадигма сообщества учёных, которые работают 
коллективно и каждый из которых занят привнесением своего малень-
кого вклада в решение большой и общей для всех проблемы. 

 
Действительно, что отличает аналитическую фило-

софию ещё больше, чем «стиль», так это перенятие 
исследовательской парадигмы, распространённой в есте-
ственных науках, — парадигмы, в которой множество 
отдельных исследователей привносят небольшой вклад в 
решение одной из общепризнанных проблем. Интересно, 
что это верно даже для лучших работ англоязычных фило-
софов по так называемой «континентальной философии»: 
исследователи обсуждают и детально работают над про-
чтениями Гегеля Брендомом, Форстером, Пиппином, 
Вудом и прочтениями Фуко Дрейфусом и Райнбоуом, Гат-
тингом и Пайлем (Leiter, 2025). 

 
Основное моё возражение к историко-социологическому дефля-

ционизму остаётся в силе. АФ как традиция и набор отношений влияния 
вторичны по отношению к социальной практике и тем задачам, для ко-
торых термин «АФ» используют в качестве классифицирующей 
категории. «В этом смысле они [термины АФ и КФ] используются ско-
рее для формирования идентичности философских групп, чем как 
нейтральные историографические категории» (Petrovich, 2024, 38)18. 

 
18 Кроме того, «историографическое понятие» не самое понятное словосочетание. 

В профессиональной литературе чаще говорят об историографических текстах, 
исследованиях, данных, историографической репрезентации, интерпретации, 
аргументации и т. д. Ср.:  

 
Историографическое рассуждение — это тип вывода, 

заключения которого отсылают к прошлым положениям дел, к истории, 
а посылки — это имеющиеся свидетельства, вводные данные, которые 
сохраняют информацию, переданную прошлыми событиями, из истории 
(Tucker, 2025, 1). 

 
Тогда историография может означать результаты исследований 

об истории, которые почти всегда имеют текстовую форму (Kuukkanen, 
2015, 5). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 297 

Кроме того, если АФ — это историческая категория, то это очень плохая 
историческая категория.  

 
Историки не живут в эпистемических пузырях и 

эхо-камерах, а коммуницируют в общем для всех поле сви-
детельств и рассуждений, и это является одним из 
показателей того, что историография основана на рассуж-
дениях и доказательствах, а не на выражении 
идентичности и интуитивных интроспекциях (Tucker, 
2025, 8).  

 
Приводя эту цитату, я не хочу сказать, что мы не можем делать объек-
тивные суждения об исторических категориях, которые описывают 
события, происходящие в современности. Но именно в случае с АФ сде-
лать это трудно. Наша основная историческая категория одновременно 
является и главным инструментом самоописания живого сообщества. 

Когда мы используем понятия АФ и КФ в целях истории филосо-
фии, они являются историческими. (В основном это использование 
делится на историю ранней, средней (1950–1970-е годы), поздней (с 
1970–х) и современной АФ.) Когда мы говорим о практиках социальной 
классификации, мы, конечно, должны учитывать историю изменения 
этой классификации. Но я скорее считаю, что АФ и КФ играют бо́льшую 
роль в актуальной идентичности и формировании будущего, чем 
обычно играют исторические термины. Исторические термины («хру-
щёвская оттепель», «Возрождение», «первобытное общество») — это 
по преимуществу ретроспективные понятия, конечная цель которых — 
организация прошлого (точно такую же роль играют и понятия «немец-
кий идеализм», «сократические школы», «древнеиндийская 
философия»). Часто цель понятий АФ и КФ не организация событий 
прошлого, не получение заключений на основе исторических данных. 
АФ и КФ — это понятия, которые используются для организации насто-
ящего и будущего философского поля: они определяют карьерные 
траектории, каноны, методы и то, что вообще считается философией. 
Разграничение АФ и КФ не возникло в рамках исторического гумани-
тарного анализа; скорее, это внутренний продукт теоретической, 
методологической и институциональной (квазиполитической) борьбы. 

Согласно Евгению Логинову (Логинов, 2025b), АФ и КФ — это 
историографические термины. Эти термины только экстенсионально 
указывают на сети исторической преемственности. Другими словами, 
есть просто разные сообщества людей, которые:  

 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 298 

(1) читали определённые тексты,  
(2) учились у определённых людей,  
(3) общаются с определёнными людьми,  
(4) ссылаются на определённых людей. 
 
В итоге дефляционистский ответ «АФ и КФ представлены раз-

ными группами людей, которых называют АФ и кф» звучит как 
предложение «философия — это то, чем занимаются философы». При-
надлежность к одной из этих групп (исключая пограничные случаи) 
определяется приверженностью определённым образовательным ин-
ституциям, журналам, конференциям, выбором неформальных 
взаимодействий, а также сетью влияния или преемственности в цитиру-
емости, благодарностях, посещении курсов, научном руководстве. 

Обратите внимание, что здесь не перечислена преемственность в 
философии. Объяснить её, то есть что именно преемствуется, как и в 
целом хорошо прояснить сам термин преемственности, — это самое 
большое затруднение для такой точки зрения. Для историко-социологи-
ческих дефляционистов сходства в философии представителей 
социальных групп АФ и КФ становятся следствием исторической и со-
циальной близости. Первостепенная задача для дефляциониста — 
получить историческое объяснение. Оно, в свою очередь, представляет 
тип каузального объяснения (Maar, 2016). Таким образом можно выска-
зываться о контингентных вещах, например о том, как сложилась 
определённая институциональная организация знания. Другой тип кау-
зального объяснения — социологическое. Оно, в отличие от 
исторического, направлено на рассмотрение не токенов, а типов 
(Tucker, 2012). Например, Нейл Леви (Levy, 2003) предлагает социоло-
гическое объяснение АФ в терминах функционирования нормальной 
науки. (Концептуально позицию Леви сложно определить, она сочетает 
эссенциализм, семейное сходство и исторический дефляционизм.) 

Но достаточно ли такого объяснения? Как раскрывается понятие 
исторической преемственности или влияния? Конечно, то, что один фи-
лософ критикует и/или развивает теорию другого или другой, как и то, 
что в теориях, методах и стилистике работы между определёнными фи-
лософами есть сходство, может объясняться (1)–(4). Но даже если 
АФ — это прежде всего экстенсиональный термин, который во многом 
задаётся историческим влиянием, преемственностью и социальными 
факторами, мы при этом наблюдаем определённые содержательные 
связи между философиями и не просто говорим про социальных пред-
ставителей. Я не думаю, что историческое объяснение категории АФ 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 299 

исчерпывает вопросы, которые мы хотим задать в отношении этой ка-
тегории. 

 
§ 4.2. Семейное сходство 

 
Автор самой плодотворной книги по анализу понятия АФ (Glock, 

2008) Ганс-Иоганн Глок видит подобное же затруднение в историко-со-
циологической картине (Glock, 2008, 221). 

 
… влияние — это в первую очередь каузальное по-

нятие. Но философское влияние — это не просто случай 
действенной каузальности. А не может оказать философ-
ское влияние на Б, введя препарат, который заставит Б 
принять любимую философом А теорию Т. ... Только то-
гда, когда теория А фигурирует в способе рассуждения Б 
или, менее строго, когда Б думает о теме Т, А окажет на Б 
влияние. Это можно выразить, используя терминологию 
Коэна: аналитическая философия — это «диалог», «крити-
ческий обмен» между разными мыслителями и течениями: 
«аналитический диалог», как его называет Коэн (Cohen, 
1986, 3, 58). 

 
Вполне вероятно, что сущностного единого ядра у АФ нет и что 

определение дать невозможно; но я думаю, что даже историко-социоло-
гические дефляционисты не будут отрицать, что какие-то сходства у АФ 
есть. Но почему тогда не признать, что между методами и теориями АФ 
есть семейное сходство? 

 
Дефляционизм семейного сходства 

(1) АФ определяется чертами семейного сходства, которые пере-
даются через историческое влияние (преемственность). 

 
Глок очень скрупулезно проверяет все содержательные характе-

ристики, которые привычно связывают с АФ; и в конечном счёте его 
позицию можно отнести к дефляционизму. Тем не менее Глок не пол-
ностью отвергает попытку объединить АФ содержательными 
характеристиками и утверждает, что они просто переплетены более 
сложным образом — как витгенштейнианские понятия. В дебатах 
(Glock, 2013, 36) после публикации своей книги на вопрос (который ему 
задавали многие) «какие свойства "цеплять" семейным сходством?» 
Глок ответил: помимо парадигмальных примеров аналитических 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 300 

философов, у нас есть ещё и «набросок» исторического развития АФ, 
который и будет ориентиром. В нём (Glock, 2008, 212) научная ориен-
тация присутствует у Фреге, Рассела, Венского кружка, Куайна и 
отсутствует у оксфордцев, в ЛФТ и ФИ Витгентшейна. Ясность от-
сутствует только у Витгенштейна (из перечисленных); отрицание 
метафизики отсутствует у Фреге, Рассела и Куайна (и частично есть у 
оксфордцев и в ЛФТ); лингвистический поворот отсутствует у Фреге 
(частично) и Рассела и т. д. На все представленные и предполагаемые 
атаки, касающиеся неясностей и частных решений, Глок отвечает: «вы 
меня в целом поняли»; то есть контрпримеры не должны играть боль-
шой роли, важно представлять способ или схему раскрытия понятия 
АФ. Более общее возражение, которое можно предъявить дефляцио-
низму семейного сходства, заключается в том, что апгрейд семейного 
сходства следует сначала хорошо прояснить в философии языка. 

 
§ 4.3. Реформы 

 
К реформаторам АФ я отношу сторонников разных позиций. Это 

могут быть те, кто призывает существенно менять экстенсионал или ин-
тенсионал АФ (ревизионизм, реакционный пессимизм). Также это те, 
кто указывает на то, что с нашим представлением об АФ что-то сильно 
не так. 

История АФ политизирована; настоящее определяет прошлое, 
канон пишется победителями. Питер Хакер (Hacker, 2013) вычёркивает 
из числа АФ Куайна и его последователей, у него же, так же как и у 
Сомса (Soames, 2003), в числе отцов-основателей отсутствует Фреге. 
Виталий Целищев говорит, что современные философы, занимающиеся 
этикой, противоречат настоящему духу АФ, а Владимир Шохин вписы-
вает в контекст АФ древнеиндийские философские школы. Вот, 
например, отрывок, выражающий представление о золотом веке и реак-
ционный пессимизм в отношении АФ19: 

 
Что же касается англо-американской аналитической 

философии последних десятилетий, то она выродилась в 
бесплодную и схоластическую критику и самокритику. 
Для современного аналитического философа главное — не 
быть, а казаться, — казаться для получения финансирова-
ния, грантов, учёных степеней и т. п. Впрочем, этому 
принципу начинает следовать сейчас практически вся 

 
19 Подобные высказывания можно также встретить у Целищева, Хакера и Давида 

Дубровского. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 301 

западноевропейская культура в результате проникновения 
рыночных отношений во все сферы общественной жизни, 
в том числе — в науку и философию (Никифоров, 2020, 
20). 
 

АФ-супрематизм: 
Позиция, которую я называю АФ-супрематизмом, наиболее ясно 

представлена в (Stevens, 2013), также высказана Дмитрием Ивановым20 
и частично, как я полагаю, разделяется Вадимом Васильевым (Васильев, 
2019). 

 
(1) Нет АФ. Есть философия; 
(2) АФ и есть философия по преимуществу, философия как тако-
вая. 
 
Такая позиция должна предполагать, что ни одно описание рево-

люционности АФ не является удовлетворительным. То есть нет как 
такового разрыва между традиционной философией и АФ; либо логика, 
сциентизм, анализ языка и прочее не ново для философии, либо ново, 
но АФ — закономерный этап в «эволюционном» развитии классиче-
ской/традиционной философии. 

Достаточно часто указывают, что природа философии фундамен-
тально плюралистична. Этот тезис используют в том, что можно назвать 
плюралистическим аргументом (ПА) — аргументом от того, что АФ и 
КФ не исчерпывают все виды философии, к тому, что АКР — сомни-
тельное различие. Кроме АФ и КФ есть национальные философские 
традиции, прагматизм и «профессиональные философы» (логики, исто-
рики). Есть множество пересекающихся, но разных «племён», а не две 
монолитные традиции. То есть разделение философии на АФ и КФ 
напоминает ложную дихотомию, когда сложный универсум сводится 
только к двум взаимоисключающим позициям. 

 
Плюралистический аргумент (ПА) 

(3) Кроме АФ и КФ есть другие философские традиции. 
(4) Принятие АКР предполагает, что АКР описывает подавляю-
щую часть философской практики. 
(5) АКР — сомнительная дихотомия, содержательное отношение 
к АКР ошибочно. 

 
20 Доклад на круглом столе «Что такое аналитическая философия?», институт 

философии РАН, Москва, 23 января 2025: https://www.youtube.com/watch?v= 
qCgCdNEfbjA. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 302 

Я думаю, мало кто будет отрицать, что в философии есть много 
традиций, поэтому (4) кажется странным. Но можно увидеть, что на са-
мом деле те, кто склонны принимать ПА, видят угрозу в том, что АКР 
будут использовать расширительно и/или ревизионистски. 

Тем не менее для отрицания расширительного использования по-
нятия АКР или отрицания ревизионизма не обязательно обращаться к 
ПА. Возьмём, например, анализ аналитическими философами взглядов 
Нагарджуны и логики школы Навья-ньяя (логика последних — не чи-
стая логика, она во многом имеет метафизические предпосылки). В 
таких исследованиях у Нагарджуны могут находить понятия из совре-
менных дискуссий вроде фундирования и метафизической зависимости 
(Westerhoff, 2017, 106). Утверждение о том, что Нагарджуна и логики 
Навья-ньяя являются аф, скорее избыточно и бессмысленно. В таком 
случае АФ задавалась бы эссенциальными характеристиками в тради-
ционном виде: логика, анализ языка, ясность изложения. Можно 
подумать, что либо мы используем расширительную фикционалист-
скую интерпретацию: будто бы Нагараджуна и логики Навья-ньяя были 
аф, либо ревизионистскую: Нагараджуна и логики Навья-ньяя — аф. Но 
на самом деле подчёркивание таких находок не требует эссенциализма 
и ревизионизма. Гораздо естественнее предполагать универсализм: 
точку зрения, что есть нечто контекстно-независимое: есть то, что верно 
для прошлого и в одном контексте и верно для настоящего и в другом 
контексте. 

Изменение канона АФ, ревизионизм, обращение внимания на по-
литическое измерение АКР и то, что я называю перверсивным жанром 
(искать несоответствия в устоявшихся конвенциях), — всё это может 
влиять на наше представление об АФ. История ранней АФ и рассмотре-
ние АФ в контексте традиционной философии действительно влияет на 
то, как мы смотрим на вещи: удачный пример последнего — (Coffa, 
1991). Но я не думаю, что это первостепенная задача, более важно задать 
вопрос о том, на что влияет использование категории «АФ». 

Наконец, вариант плохого социального и исторического объясне-
ния — это определение АФ в терминах политической борьбы и через 
историю её гегемонии (Preston, 2007; Schuringa, 2025). Я не спорю с тем, 
что внутренняя история АФ — это в том числе история сексистских и 
расистских практик, а внешняя история АФ — это в том числе история 
проявления институциональной гегемонии. Но я сомневаюсь в таких 
утверждениях, как «АФ — это только иллюзия», «история АФ — это на 
самом деле только история того, как одни философы захватили власть 
и институции». Несостоятельность подобного подхода можно проде-
монстрировать с помощью анализа социального конструкционизма 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 303 

Яном Хакингом, который в этом случае принимает форму разоблачения 
(unmasking). В терминах Хакинга это более радикальная форма кон-
струкционизма, чем исторический анализ и ирония, и менее 
радикальная, чем мятежничество и революционность (Hacking, 1999, 
19). Согласно Хакингу (Hacking, 1999, 12), для того, чтобы произошло 
разоблачение X, сначала нужно принять следующий тезис: 

 
(6) в текущем положении дел X принимается как данное; X ка-
жется неизбежным. 
 
Далее следует само разоблачение с помощью одного или не-

скольких следующих утверждений: X мог бы и не существовать; X не 
определён природой вещей; X — что-то плохое, и было бы лучше, 
чтобы мы были без X или существенно трансформировали бы X 
(Hacking, 1999, 6). Но все эти разоблачающие утверждения — это утвер-
ждения против (6); странность такого подхода заключается в том, что 
тезис (6) в случае с этим явлением не кажется правдоподобным: это по-
пытка разоблачить то, что на самом деле и не имелось в виду. Думаю, 
многие не считают, что существование АФ принимается как данное и 
кажется неизбежным. Наоборот, наиболее естественно считать, что 
АФ — явление социальной реальности: мы могли бы быть в такой ситу-
ации, чтобы в XX и XXI веках не было АФ. 

 
§ 5. Концептуальная инженерия в действии 

 
§ 5.1. Metaphilosophy-first модель 

 
Можно попытаться определить АФ через специфику метафило-

софских дискуссий в АФ. Они будут указывать, во-первых, на 
участвующих в метафилософских дискуссиях, во-вторых, на тех, кто с 
ними взаимодействует, в-третьих, на преемственность в этих дискус-
сиях. 

В § 3.3 я уже говорил о том, почему вопрос «что такое АФ?» не 
самый плодотворный. Форма вопроса уже может подразумевать, что 
под «АФ» предполагается какая-то метафилософия, то есть готовая си-
стема взглядов о том, какова природа и методы философии. Гораздо 
естественнее сказать, что в АФ происходят метафилософские дискус-
сии такого-то и такого-то рода. В момент времени t есть определённое 
количество исследователей, которых мы классифицируем как аф, и в 
метафилософских дискуссиях этих исследователей есть некоторая общ-
ность. Эти дискуссии связаны с убеждениями о том, как нужно делать 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 304 

хорошую философию; но это именно попытки выяснить нормативные 
ориентиры, а не готовая система таковых. 

Возьмём модель А, в которой классифицирующая категория 
«АФ» появляется по социальным причинам, не связанным с содержа-
тельными характеристиками. Есть Мария, Юйтун и Аиша, мы начали 
называть их аф, потому что они ходили в один университет вместе. 
Позже, из-за того, что мы воспринимали их как одну группу — общ-
ность АФ — и они действительно часто взаимодействовали друг с 
другом, со временем у них появились метафилософские дискуссии. 

 
Классификация АФ1 ⟷ социальные задачи 

↓ 
Метафилософия1 ⟷ нормативная дискуссия 

↓ 
Классификация АФ2 ⟷ социальные задачи 

 
рис. 1. Модель с первичностью классификации  

(classification-first) 
 

Теперь рассмотрим инверсию B от модели A. Философы x, y, z 
входят в метафилософскую дискуссию — метафилософия1, они начи-
нают идентифицировать себя среди групп других философов с 
помощью классифицирующей категории АФ1. Далее убеждения в отно-
шении того, как делать философию, меняются на метафилософия2 из-за 
социальных практик, на которые повлияла классификация АФ1, и т. д. 

 
Метафилософия1 ⟷ нормативная дискуссия 

↓ 
Классификация АФ1 ⟷ социальные задачи 

↓ 
Метафилософия2 ⟷ нормативная дискуссия 

 
рис. 2. Модель с первичностью метафилософии  

(metaphilosophy-first) 
 

Модель metaphilosophy-first ближе к эссенциалистской позиции, 
а classification-first — к дефляционистской. Если подразумевать, что всё 
работает в общих чертах так, как описано в этих моделях, то ответ на 
вопрос «что такое АФ?» будет зависеть от выбора этой модели. Чтобы 
ответить на этот вопрос в classification-first модели, нужно показать, ка-
кие задачи выполняет категория «АФ» и для чего она вводится. (Об этом 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 305 

я коротко говорил в начале раздела 1.) Чтобы ответить на вопрос в 
metaphilosophy-first модели, нужно показать, какого рода дискуссии 
приводят к появлению такой классификации. В некотором смысле это 
предполагает серьёзное отношение к метафилософии21.  

С одной стороны, такая постановка вопроса может предполагать, 
что для ответа на дефиниционный вопрос мы должны начать метафило-
софскую дискуссию и выяснить, какими методами мы хотим 
пользоваться в будущем, какое представление о природе философии хо-
тим иметь и каким нормативным идеалам хотим следовать. Можно 
получить ответ вроде «АФ — это классифицирующая категория, кото-
рую мы вводим для того, чтобы показать (или даже стипулировать), 
какой мы хотим видеть философию.  

С другой стороны, это может предполагать ретроспективный ре-
визионизм: переопределение главных дискуссий АФ как 
метафилософских дискуссий или переопределение истории АФ как ис-
тории метафилософских дискуссий. Тогда АФ — это преемственность 
в метафилософских дискуссиях, которые начались с Бертрана Рассела и 
Дж. Э. Мура. (Можно также утверждать, что эти дискуссии объединены 

 
21 Метафилософия — это собирательное название для концептуальных 

(философия) и эмпирических (социология, data science, корпусный анализ, история 
философии) исследований. С одной стороны, цель таких исследований — это прояснение 
природы и методов философии, а также получение представлений о работе философов и 
жизни философского сообщества. С другой стороны, и это более важно, подобные 
исследования могут претендовать на поиск ориентиров и идеалов того, как должна 
делаться философия. Вот некоторые из центральных вопросов метафилософии: 

 
(1) Цель философии: знание, понимание, рефлективное равновесие, социальная 
справедливость, мудрость, прояснение языка… ?  
(2) Что такое философская проблема? Каковы «большие вопросы»? 
(3) Специфика философских споров и разногласий.  
(4) Методы: интуиции, концептуальный анализ, концептуальная инженерия; 
экспериментальная и кабинетная философия, априорное и апостериорное 
обоснование в философии, натурализованная эпистемология. 
(5) Философский прогресс: большой, маленький, никакой. 
(6) Сообщество, институции, философские традиции. АКР, национальная 
философия, прагматизм. 
(7) Эпистемическая справедливость: расовая и гендерная дискриминация в 
философии, деколонизация, европоцентризм, этноцентризм. 
(8) Споры о предмете философских субдисциплин (метаэтика, метаметафизика). 
 
Многие из этих вопросов связаны. Например, обсуждение (1)–(5) будет 

объединяться вопросом о соотношении философии и науки: чем философские проблемы 
(2), дискуссии (3), методы (4) и прогресс (5) отличаются от естественнонаучных? 
Серьёзное отношение к метафилософии, о котором я говорю, предполагает, что вопрос об 
АКР (6) также взаимосвязан с другими вопросами. 

 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 306 

семейным сходством.) Таким образом, метафилософские дискуссии бу-
дут указывать, во-первых, на участвующих в дискуссиях, во-вторых, на 
тех, кто с ними взаимодействует, в-третьих, на преемственность этих 
дискуссий. 

В это же время достаточно сложно представить АФ как метафи-
лософскую дискуссию. Такая нормативная дискуссия предполагает 
определённый род универсализма. То есть это не дискуссия о том, какой 
должна быть АФ, а дискуссия о том, какой должна быть философия в 
целом. Например, представим обсуждение методов философии. Под ме-
тодами могут пониматься как достаточно специфические вещи 
(лингвистический анализ и производные от него инструменты, натура-
лизованная эпистемология Куайна, анализ обыденного языка, абдукция 
Льюиса и т. д.), так и более универсальные. Получится список вроде 
следующего: 

 
(а) концептуальный анализ; 
(б) обращение к интуициям; 
(в) аргументация; 
(г) рефлективное равновесие; 
(д) вывод к лучшему объяснению; 
(е) формальные методы; 
(ё) экспериментальная философия; 
(ж) натурализированная эпистемология; 
(з) анализ обыденного языка; 
(и) концептуальная инженерия. 
 
Проблема в том, что методы (а)–(г) являются тем, что может пре-

тендовать на метод философского исследования par excellence, и это не 
проясняет методологическую специфику АФ. По поводу (е)–(и) дей-
ствительно можно утверждать, что они специфичны для АФ. Но, во-
первых, они вряд ли будут описывать всю АФ, во-вторых, ничего не ме-
шает КФ, — в частности, современным философам, «имеющим 
аналитическую подготовку», — обращаться к этим методам и размыш-
лять при этом на темы КФ.  

Преимущество рассматриваемого здесь подхода заключается в 
том, что нам не нужно говорить об исключающей специфичности (а)–
(и) для АФ, то есть о том, что АФ определяется приверженностью мето-
дам (а)–(и). Такой ответ как раз был бы стандартным эссенциализмом. 
Для моего подхода нужно утверждать только то, что специфична для 
АФ именно дискуссия об этих методах. Таким образом, эта точка зрения 
сохраняет универсализм без коллапса в АФ-супрематизм. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 307 

Эссенциализм методов не способен учесть трансформации, которые 
происходят с методами АФ и дискуссиями вокруг методов. Предпола-
гаемый мной взгляд представляет АФ как социальную 
классифицирующую категорию, которая вводится для некоторых соци-
альных задач. Одна из задач, которую выполняет это понятие, — 
указание на определённого рода дискуссии о том, как делать филосо-
фию. 

 
§ 5.2. От споров о словах к практическим задачам 

 
Приведу в пример спор о том, что такое брак (см., например, 

Brake, 2023). Этот спор можно представить как лишь вербальный: 
брак1 — это публичное признание и правовая поддержка долгосрочного 
интимного союза, брак2 — это союз между мужчиной и женщиной, ори-
ентированный на продление рода. Право на брак2 фундируется 
каноническими условиями, в которые входит половая принадлежность. 
Сторонники того, что брак — это брак2, запрещают вступать в брак тем, 
кто не соответствует каноническим условиям. Но вряд ли те, кто не со-
ответствует каноническим условиям, хотят вступать в союз между 
мужчиной и женщиной, ориентированный на продление рода. 

Однако можно утверждать, что этот спор не является лишь вер-
бальным. Это нормативный, ценностный и содержательный вопрос, он 
предполагает обращение к тому, для чего мы прибегаем к этим поня-
тиям, для чего их используем и что мы хотим с помощью них делать. 
Поэтому, как я уже утверждал в § 1 и во введении, простой концепту-
альный анализ в данном случае не подходит: нам недостаточно 
прояснить значение термина и дать ему определение; мы должны пе-
рейти к мелиоративной работе. Нет объективных ненормативных 
оснований, которые мы можем выяснить в рамках анализа и которые 
будут обязывать нас предпочитать одно понятие брака другому: форма-
лизация заботливого союза, институт по продлению рода, контракт, 
регулирующий отношения, таинство, соединяющее мужа и жену по об-
разу таинственного союза Иисуса Христа с Церковью и т. д. Мы должны 
сконструировать понятие брака в зависимости от того, какие практики 
хотим поддерживать и поощрять. 

В таком же положении находится и понятие АФ. Я не хочу ска-
зать, что АФ — многозначный термин, который употребляется в разных 
контекстах по-разному, поэтому мы не можем найти единое определе-
ние и нам можно обращаться с этим понятием очень либерально. Просто 
более важным вопросом является не вопрос концептуального анализа, а 
спор о том, для чего нам это понятие стоит использовать. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 308 

Например, мы можем обсуждать, что философскому сообществу 
следует делать с помощью этих понятий в институциональном и прак-
тическом смысле. В России использование понятия АФ позволяет 
увеличить интеграцию в международный контекст. Или можно гово-
рить о том, что АФ — это «институциональная вакцина», средство 
улучшения научных практик в определённый период жизни философ-
ских институций. 

В странах, где философия преподаётся на английском, термины 
АКР стали менее актуальными, точнее картина стала сложнее. Многих 
философов, которые занимаются КФ-предметом с помощью АФ-мето-
дов, вполне можно назвать аф. Те, кто делает исследования КФ-
методами, достаточно интегрированы в нефилософские факультеты (ис-
следование культуры, литературы, социальные науки). При этом для аф, 
которые находятся на других факультетах (это касается философов ме-
дицины, философов права, философов лингвистики, философов 
политики), позиционирование себя в терминах АКР может быть более 
(или менее) актуальным, чем для АФ с философских факультетов. В до-
статочно распространённых и популярных контекстах, где 
представление о философах и интеллектуалах соответствует исследова-
нию культуры в духе КФ-методов, обращение к АКР и 
самоидентификация с АФ снова может быть полезна, как в некоторых 
случаях может быть полезно и принятие АФ-супрематизма. 

Возможно, в ходе такого анализа мы придём к тому, что от тер-
минов АКР нужно отказаться в пользу других, которые иначе будут 
разделять философское пространство. Сам я не считаю, что это необхо-
димо. В качестве кандидатов в альтернативные АФ термины в разное 
время предлагались словосочетания вроде «научная (натуралистиче-
ская) философия», «академическая философия», «классическая 
философия», «англоязычная (или англо-американская, или англо-ав-
стрийская) философия». Понятны недостатки каждого из этих 
терминов. Например, «научная философия» просто исключает многих 
представителей АФ, а «классическая философия» — слишком широкое 
понятие, страдающее ревизионизмом и АФ-супрематизмом. Вместо 
АКР также можно предложить различие дисциплинарной и герменев-
тико-критической философии или проблемо-центричного анализа и 
тексто-центричного анализа. А может, стоит переименовать философ-
ский факультет в факультет концептуального анализа? Или, поскольку 
сегодня многие считают, что век чистого концептуального анализа за-
кончен, заменить понятие «философия» на понятие «концептуальный 
анализ и экспериментальные метаисследования»? Такие решения вроде 
искусственного переименования Артём Юнусов (Юнусов, 2025) 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 309 

называет «номенклатурной реформой». Но степень того, насколько это 
только поверхностное изменение, может определяться качеством кон-
цептуальной инженерии: хороший подход должен давать не простое 
переименование. Тем не менее здесь я хочу показать, что в рамках кон-
цептуальной инженерии мы можем прийти к обоснованию даже самых 
радикальных изменений.  

 
Заключение 

 
В этой статье я утверждал, что АФ лучше рассматривать как 

предмет социальной онтологии и концептуальной инженерии, а именно 
как социальную классифицирующую категорию или как интерактив-
ный вид. Я старался показать, какие вопросы мы должны задавать 
вместо вопроса «что такое АФ?». Приведу некоторые из этих вопросов. 
(Ответы в скобках, конечно, не претендуют на полноту и окончатель-
ность.) 

 
— Какие социальные задачи выполняет использование классифи-
цирующей категории АФ? (Идентификация, институциональные 
решения.) 
— Как изменилась категория АФ? (Границы между АФ и КФ 
подверглись размыванию.) 
— Какой мы хотим видеть АФ в будущем? Какие задачи мы 
должны решать через концептуальную инженерию в отношении 
АКР? (Выявление нормативных ориентиров и академических 
стандартов; эпистемическая деколонизация, которая приводит к 
языковому и региональному разнообразию; расширение темати-
ческого поля АФ.) 
— Через какие метафилософские дискуссии представима АФ?  
 

Если понятие аналитической философии сохраняет для нас ценность, то 
мы не должны относиться к нему как к набору готовых характеристик 
или как к описанию исторических связей. Это понятие влияет на наши 
текущие и будущие практики, оно открыто для значительной ревизии. 
Задача уменьшения сексизма, расизма и эпистемической несправедли-
вости, например, в физике совсем незначительно влияет (если вообще 
влияет) на наше представление о понятии физики. Дело обстоит иначе 
в случае с понятием АФ: оно не подходит для названия некоторой фи-
лософии «аналитического типа» на эпистемически справедливой Земле-
Двойнике, в отличие от понятий «физика» и «философия», которые пре-
красно описывают дисциплины философии и физики на эпистемически 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 310 

справедливой Земле-Двойнике. Это означает, что наши социальные 
практики оказывают большое влияние на изменение понятия АФ. Лю-
бое определение АФ оказывается не только историческим или 
социологическим описанием существующей дисциплины, но и утвер-
ждением о распределении эпистемического авторитета внутри 
философии; споря о том, что такое АФ, мы спорим о том, какую фило-
софию мы хотим делать. 

 
Список литературы 

 
Васильев, В. В. (2019). Что такое аналитическая философия и почему 
важен этот вопрос? Философский журнал, 12(1), 144–158. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-144-158 
Логинов, Е. В. (Ред.). (2025a). Существование Бога? Современные пози-
ции и подходы. Санкт-Петербург: Умозрение. 
Логинов, Е. В. (2025b). К истории аналитико-континентального раз-
рыва. Analytica, 10, 1–75. 
Макеева, Л. Б. (2019). Аналитическая философия как историко-фило-
софский феномен. Философский журнал, 12(1), 130–143. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-130-143 
Маслов, Д. К. (2025). Подспудное плетение духа: размышления о сущ-
ности аналитической философии. Analytica, 10, 323–359. 
Нехаев, А. В. (2025). «Холивар не выдержит двоих»: о границе между 
аналитической и континентальной философией. Analytica, 10, 158–243. 
Никифоров, А. Л. (2020). Является ли «аналитическая философия» фи-
лософией? Философские науки, 63(8), 7–21. 
https://doi.org/10.30727/0235-1188-2020-63-8-7-21 
Фролов, К. Г. (2025). О некоторых гипотезах по поводу доктринальных 
различий между аналитической и континентальной философией. 
Analytica, 10, 244–263. 
Шохин, В. К. (2015). Аналитическая философия: некоторые непрото-
ренные пути. Философский журнал | Philosophy Journal, 8(2), 16–27. 
Шохин, В. К. (2018). Новый феномен: страсти по аналитической фило-
софии. Философский журнал | Philosophy Journal, 11(4), 106–
114.https://doi.org/10.21146/2072-0726-2018-11-4-106-114 
Шрамко, Я. В. (2007). Что такое аналитическая философия? Эпистемо-
логия и философия науки, 11(1), 87–110. 
Юнусов, А. Т. (2025). О трёх аналитических философиях. Analytica, 10, 
90–140. 
Allen, R. & Smith, M. (1997). Introduction: Film Theory and Philosophy. In 
R. Allen & M. Smith (Eds.), Film Theory and Philosophy (pp. 1–35). New 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 311 

York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780198159216.003.0001. 
Beaney, M. (2013). What is Analytic Philosophy? In M. Beaney (Ed.), The 
Oxford Handbook of The History of Analytic Philosophy (pp. 3–29). Oxford: 
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ox-
fordhb/9780199238842.013.0039. 
Blattner, W. D. (2023). Is There a Distinction Between Continental & Ana-
lytic Philosophy? https://sites.google.com/a/georgetown.edu/prof-william-
blattner/continental-analytic-philosophy?authuser=0 
Bonino, G., Maffezioli, P. & Tripodi, P. (2021). Logic in Analytic Philoso-
phy: a Quantitative Analysis. Synthese, 198, 10991–11028. 
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02770-5 
Brake, E. (2023) Marriage and Domestic Partnership. In E. N. Zalta & U. 
Nodelman (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2023 
Edition). https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/marriage/ 
Casati, F. (2021). Heidegger and the Contradiction of Being: An Analytic In-
terpretation of the Late Heidegger. New York and London: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780429277924 
Coffa, J. A. (1991). The Semantic Tradition from Kant to Carnap: To the 
Vienna Station. Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139172240 
Cohen, L. J. (1986). The Dialogue of Reason: an Analysis of Analytical Phi-
losophy. New York: Oxford University Press. 
Conant, J. (2015). The Emergence of the Concept of the Analytic Tradition 
as a Form of Philosophical Self-Consciousness. In Beyond the Analytic-Con-
tinental Divide (pp. 25–66). London: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315766621  
Critchley, S. (2001). Continental Philosophy: a Very Short Introduction. New 
York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/actrade/9780192853592.001.0001  
Davies, S. (2013). Analytic Philosophy and Music. In T. Gracyk & A. 
Kania,The Routledge Companion to Philosophy and Music (pp. 204–304). 
New York: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203830376 
Dummett, M. (1993). Origins of Analytical Philosophy. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. 
Epstein, J. (2014). Sublime Noise: Musical Culture and the Modernist Writer. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press. 
Fricker, M. (2017). Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. 
New York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780198237907.001.0001 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 312 

Frost-Arnold, G. (2017). The Rise of "Analytic Philosophy": When and How 
Did People Begin Calling Themselves "Analytic Philosophers"? In S. 
Lapointe & С. Pincock (Eds.), Innovations in the History of Analytical Phi-
losophy (pp. 27–67). London, United Kingdom: Palgrave-Macmillan. 
https://doi.org/10.1057/978-1-137-40808-2 
Garry, A. (2024). Analytic Feminism. In E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edition) 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/femapproach-analytic/ 
Glock, H. J. (2008). What is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511841125  
Glock, H. J. (2013). Book-Symposium: What is Analytical Philosophy? In-
troduction. Journal for the History of Analytical Philosophy, 2(2), 36–42. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949 
Glock, H. J. (2018). The Awful English Language. Philosophical Papers, 
47(1), 123–154. https://doi.org/10.1080/05568641.2018.1429737 
Hacker, P. M. S. (2013). Analytic Philosophy: What, Whence, and Whither? 
In P. M. S. Hacker, Wittgenstein: Comparisons and Context (pp. 209–242). 
New York, NY: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780199674824.003.0010  
Hacking, I. (1999). The Social Construction of What? Cambridge, MA: Har-
vard University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv1bzfp1z 
Hallen, B. & Sodipo, J. O. (1986). Knowledge, Belief, and Witchcraft: Ana-
lytic Experiments in African Philosophy. Stanford, California: Stanford 
University Press. 
Haslanger, S. (2012). What Are We Talking About? The Semantics and Pol-
itics of Social Kinds. In Resisting Reality: Social Construction and Social 
Critique (pp. 365–380). New York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199892631.003.0013 
Healy, K. (2013). A Co-Citation Network for Philosophy. https://kieran-
healy.org/blog/archives/2013/06/18/a-co-citation-network-for-philosophy/. 
Hogenbirk, H. D. (2023). Detection of Words versus Good Old Counting: A 
Note on Mizrahi and Dickinson, "The Analytic-Continental Divide in Philo-
sophical Practice". Metaphilosophy, 54(5), 734–745. 
https://doi.org/10.1111/meta.12648 
Huang, Y. (2022). The Dilemma of Analytic Philosophy in Chinese. The 
Philosophical Forum, 53, 175–186. https://doi.org/10.1111/phil.12320 
Kallens, P. C., Hicks, D. J. & Jennings, C. D. (2022). Networks in Philoso-
phy: Social Networks and Employment in Academic Philosophy. 
Metaphilosophy, 53, 653–684. https://doi.org/10.1111/meta.12591 
Kreuzman, H. (2001). A Co-citation Analysis of Representative Authors in 
Philosophy: Examining the Relationship between Epistemologists and 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 313 

Philosophers of Science. Scientometrics, 50, 525–539. 
https://doi.org/10.1023/A:1012778307249 
Kuukkanen, J.-M. (2015). Postnarrativist Philosophy of Historiography. 
New York, NY: Palgrave. https://doi.org/10.1057/9781137409874 
Leiter, B. (2004). Introduction. In B. Leiter (Ed.), The Future for Philosophy 
(pp. 1–24). New York: Oxford University Press. 
Leiter, B. (2025). "Analytic" and "Continental" Philosophy. Philosophical 
Gourmet Report. https://philosophicalgourmet.com/analytic-and-continen-
tal-philosophy/ 
Levy, N. (2003). Analytic and Continental Philosophy: Explaining the Dif-
ferences. Metaphilosophy, 34, 284–304. https://doi.org/10.1111/1467-
9973.00274 
Levy, N. (2024). Philosophy, Bullshit, and Peer Review. Cambridge Univer-
sity Press. https://doi.org/10.1017/9781009256315 
Maar, A. (2016). Applying D. K. Lewisʼs Counterfactual Theory of Causa-
tion to the Philosophy of Historiography. Journal of the Philosophy of 
History, 10(3), 349–369. https://doi.org/10.1163/18722636-12341349 
Mitova, V. (2021). How to Decolonise Knowledge without Too Much Rela-
tivism. In S. Khumalo (Ed.), Decolonisation as Democratisation (pp. 24–47). 
Cape Town: HSRC Press. 
Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The Analytic-Continental Divide in 
Philosophical Practice: An Empirical Study. Metaphilosophy, 52(5), 668–
680. https://doi.org/10.1111/meta.12519 
Morag, T. (Ed.) (2023). Sartre and Analytic Philosophy. New York, NY: 
Routledge. https://doi.org/10.4324/9780429455919 
Noichl, M. (2021). Modeling the Structure of Recent Philosophy. Synthese, 
198, 5089–5100. https://doi.org/10.1007/s11229-019-02390-8 
Overgaard, S., Gilbert, P. & Burwood, S. (2013). Analytic and Continental 
Philosophy. In An Introduction to Metaphilosophy. Cambridge Introductions 
to Philosophy (pp. 105–135). Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139018043.006 
Petrovich, E. (2024). A Quantitative Portrait of Analytic Philosophy: Looking 
Through the Margins. Cham: Springer Nature Switzerland. 
https://doi.org/10.1007/978-3-031-53200-9 
Pérez, D. I. (2018). Languages for the Analytic Tradition. Philosophical Pa-
pers, 47(1), 49–69. https://doi.org/10.1080/05568641.2018.1429738 
Preston, A. (2004). Prolegomena to Any Future History of Analytic Philoso-
phy. Metaphilosophy, 35, 445–465. https://doi.org/10.1111/j.1467-
9973.2004.00330.x 
Preston, A. (2007). Analytic Philosophy: the History of an Illusion. New 
York: Continuum. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 314 

Rodriguez-Pereyra, G. (2013). The Language of Publication of "Analytic" 
Philosophy. Critica, 45(133), 83–90. 
https://doi.org/10.22201/iifs.18704905e.2013.718 
Schrift, A. D. (Ed.) (2010). The History of Continental Philosophy. London: 
Routledge. 
Schuringa, C. (2025). A Social History of Analytic Philosophy: How Politics 
Has Shaped an Apolitical Philosophy. New York, NY: Verso. 
Searle, J. (1995). The Construction of Social Reality. New York: Free Press. 
Soames, S. (2003). Philosophical Analysis in the Twentieth Century, vol. 1: 
The Dawn of Analysis. Princeton and Oxford: Princeton University Press. 
https://doi.org/10.1515/9781400825790 
Stevens, G. (2013). Analytic Philosophy as Philosophy. Journal for the His-
tory of Analytical Philosophy 2(2), 28–34. 
Toadvine, T. (2012). Introduction: Continental Philosophy: What and Where 
Will It Be? Southern Journal of Philosophy, 50(2), 171–179. 
https://doi.org/10.1111/j.2041-6962.2012.00107.x 
Tobi, A. T. (2020). Towards A Plausible Account of Epistemic Decolonisa-
tion. Philosophical Papers, 49(2), 253–278. 
https://doi.org/10.1080/05568641.2020.1779602 
Tucker, A. (2012). Sciences of Historical Tokens and Theoretical Types: His-
tory and the Social Sciences. In H. Kincaid (Ed.), The Oxford Handbook of 
Philosophy of Social Science (pp. 274–297). Oxford: Oxford University 
Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780195392753.013.0012 
Tucker, A. (2025). Historiographic Reasoning. (Elements in Historical The-
ory and Practice). Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/9781009324489 
West, D. (2010). Continental Philosophy: An Introduction. Cambridge: Pol-
ity. 
Westerhoff, J. (2017). Nāgārjuna on Emptiness: A Comprehensive Critique 
of Foundationalism. In J. Ganeri (Ed.), The Oxford Handbook of Indian Phi-
losophy (pp. 94–109). New York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199314621.013.7 
Williams, B. (1985). Ethics and the Limits of Philosophy. London: Fontana. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Malden, MA: Wiley-
Blackwell. https://doi.org/10.1002/9780470696675 
Wiredu, K. (1992). African Philosophical Tradition: a Case Study of the 
Akan. Philosophical Forum, 24, 35–62. Reprinted in J. Pittman (Ed.). (1996). 
African-American Perspectives and Philosophical Traditions (pp. 35–62). 
New York and London: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203827710 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 315 

Wiredu, K. (2002). Conceptual Decolonization as an Imperative in Contem-
porary African Philosophy: Some Personal Reflections. Rue Descartes, 36, 
53–64. https://doi.org/10.3917/rdes.036.0053 
Yi, J. & Bai, T. (2010). Studies in Analytic Philosophy in China. Synthese, 
175(1), 3–12. https://doi.org/10.1007/s11229-009-9534-8 
 
Информация об авторе: Черкасов Георгий Владиславович, младший 
научный сотрудник, Институт философии РАН, сектор теории позна-
ния, г. Москва; аспирант школы философских наук, Национальный 
исследовательский университет «Высшая школа экономики», 
gech.cherkasov@gmail.com. 
 
Поступила в редакцию: 27 сентября 2025 г. 
Принята к публикации: 21 октября 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 316 

Georgii V. Cherkasov 
 

Analytic Philosophy, an Interactive Kind:  
A User Manual (Warning: May Not Work) 

 
Abstract. I argue that analytic (AP) and continental (CP) philosophy are best 
understood as social classification categories that structure social practices 
(such as identification, institutional decision-making, and the formation of 
academic norms). These practices, in turn, feed back into and reshape the 
classifications themselves. Examples include the loosening of the boundaries 
between AP and CP, moves toward epistemic decolonization, and the increas-
ing thematic diversity of AP. I further argue that we should pursue conceptual 
engineering with an ameliorative aim, rather than a conceptual analysis of AP 
along the familiar lines of the standard debate — definition, ties of historical 
influence, family resemblance. I propose two models. On the classification-
first model, the question "What is AP?" is reinterpreted as "For what social 
purposes do we use the label 'AP'?". On the metaphilosophy-first model, AP 
is not treated as a fixed package of methods and normative ideals, but as an 
ongoing debate about methods and ideals. In the empirical part of the paper, 
I offer a synthetic review of existing quantitative studies and argue that (1) 
AP is more argumentative than CP; (2) CP is not more fragmented or hetero-
geneous than AP; and (3) most work in AP is done without logic. In the 
survey part, I classify positions in the standard debate as descriptive essen-
tialism, normative essentialism, historical-sociological deflationism, and 
family-resemblance deflationism. I also discuss AP-supremacism, revision-
ism, and views of AP as a political project, as normal science, as an illusion, 
and as a psychoanalytic imaginary. 
 
Keywords: analytic-continental divide, metaphilosophy, conceptual engi-
neering, epistemic decolonisation, essentialism, deflationism, family 
resemblance. 
 
Citation: Cherkasov, G. V. (2025). Analytic Philosophy, an Interactive Kind: 
A User Manual (Warning: May Not Work). Analytica, 10, 264–322. 
 
References 
 
Allen, R. & Smith, M. (1997). Introduction: Film Theory and Philosophy. In 
R. Allen & M. Smith (Eds.), Film Theory and Philosophy (pp. 1–35). New 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 317 

York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780198159216.003.0001. 
Beaney, M. (2013). What is Analytic Philosophy? In M. Beaney (Ed.), The 
Oxford Handbook of The History of Analytic Philosophy (pp. 3–29). Oxford: 
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ox-
fordhb/9780199238842.013.0039. 
Blattner, W. D. (2023). Is There a Distinction Between Continental & Ana-
lytic Philosophy? https://sites.google.com/a/georgetown.edu/prof-william-
blattner/continental-analytic-philosophy?authuser=0 
Bonino, G., Maffezioli, P. & Tripodi, P. (2021). Logic in analytic philosophy: 
a quantitative analysis. Synthese, 198, 10991–11028. 
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02770-5 
Brake, E. (2023) Marriage and Domestic Partnership. In E. N. Zalta & U. 
Nodelman (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2023 
Edition). https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/marriage/. 
Casati, F. (2021). Heidegger and the Contradiction of Being: An Analytic In-
terpretation of the Late Heidegger. New York and London: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780429277924  
Coffa, J. A. (1991). The Semantic Tradition from Kant to Carnap: To the 
Vienna Station. Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139172240 
Cohen, L. J. (1986). The dialogue of reason: an analysis of analytical philos-
ophy. New York: Oxford University Press. 
Conant, J. (2015). The Emergence of the Concept of the Analytic Tradition 
as a Form of Philosophical Self-Consciousness. In Beyond the Analytic-Con-
tinental Divide (pp. 25–66). London: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315766621  
Critchley, S. (2001). Continental philosophy: a very short introduction. New 
York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/actrade/9780192853592.001.0001 
Davies, S. (2013). Analytic philosophy and music. In T. Gracyk & A. Kania, 
The Routledge Companion to Philosophy and Music (pp. 204–304). New 
York: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203830376  
Dummett, M. (1993). Origins of Analytical Philosophy. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. 
Epstein, J. (2014). Sublime Noise: Musical Culture and the Modernist Writer. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press. 
Fricker, M. (2017). Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. 
New York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780198237907.001.0001 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 318 

Frolov, K. (2025). O nekotorykh gipotezakh po povodu doktrinal'nykh 
razlichii mezhdu analiticheskoi i kontinental'noi filosofiei [On Some Hypoth-
eses Regarding Doctrinal Differences between Analytic and Continental 
Philosophy]. Analytica, 10, 244–263. (in Russian). 
Frost-Arnold, G. (2017). The Rise of"Analytic Philosophy": When and How 
Did People Begin Calling Themselves "Analytic Philosophers"? In S. 
Lapointe & С. Pincock (Eds.), Innovations in the History of Analytical Phi-
losophy (pp. 27–67). London, United Kingdom: Palgrave-Macmillan. 
https://doi.org/10.1057/978-1-137-40808-2  
Garry, A. (2024). Analytic Feminism. In E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edition) 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/femapproach-analytic/ 
Glock, H. J. (2008). What is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511841125  
Glock, H. J. (2013). Book-Symposium: What is Analytical Philosophy? In-
troduction. Journal for the History of Analytical Philosophy, 2(2), 36–42. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949 
Glock, H. J. (2018). The awful English language. Philosophical Papers, 
47(1), 123–154. https://doi.org/10.1080/05568641.2018.1429737 
Hacker, P. M. S. (2013). Analytic Philosophy: What, Whence, and Whither? 
In P. M. S. Hacker, Wittgenstein: Comparisons and Context (pp. 209–242). 
New York, NY: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780199674824.003.0010  
Hacking, I. (1999). The Social Construction of What? Cambridge, MA: Har-
vard University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv1bzfp1z  
Hallen, B. & Sodipo, J. O. (1986). Knowledge, belief, and witchcraft: analytic 
experiments in African philosophy. Stanford, California: Stanford University 
Press. 
Haslanger, S. (2012). What Are We Talking About? The Semantics and Pol-
itics of Social Kinds. In Resisting Reality: Social Construction and Social 
Critique (pp. 365–380). New York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199892631.003.0013  
Healy, K. (2013). A Co-Citation Network for Philosophy. https://kieran-
healy.org/blog/archives/2013/06/18/a-co-citation-network-for-philosophy/  
Hogenbirk, H. D. (2023). Detection of words versus good old counting: A 
note on Mizrahi and Dickinson, "The analytic-continental divide in philo-
sophical practice". Metaphilosophy, 54(5), 734–745. 
https://doi.org/10.1111/meta.12648  
Huang, Y. (2022). The dilemma of analytic philosophy in Chinese. The Phil-
osophical Forum, 53, 175–186. https://doi.org/10.1111/phil.12320 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 319 

Iunusov, A. T. O trekh analiticheskikh filosofiiakh [On the Three Analytic 
Philosophies]. Analytica, 10, 90–140. (in Russian). 
Kallens, P. C., Hicks, D. J. & Jennings, C. D. (2022). Networks in philosophy: 
Social networks and employment in academic philosophy. Metaphilosophy, 
53, 653–684. https://doi.org/10.1111/meta.12591 
Kreuzman, H. (2001). A co-citation analysis of representative authors in phi-
losophy: Examining the relationship between epistemologists and 
philosophers of science. Scientometrics, 50, 525–539. 
https://doi.org/10.1023/A:1012778307249 
Kuukkanen, J.-M. (2015). Postnarrativist Philosophy of Historiography. 
New York, NY: Palgrave. https://doi.org/10.1057/9781137409874 
Leiter, B. (2004). Introduction. In B. Leiter (Ed.), The Future for Philosophy 
(pp. 1–24). New York: Oxford University Press. 
Leiter, B. (2025). "Analytic" and "Continental" Philosophy. Philosophical 
Gourmet Report. https://philosophicalgourmet.com/analytic-and-continen-
tal-philosophy/ 
Levy, N. (2003). Analytic and Continental Philosophy: Explaining the Dif-
ferences. Metaphilosophy, 34, 284–304. https://doi.org/10.1111/1467-
9973.00274 
Levy, N. (2024). Philosophy, Bullshit, and Peer Review. Cambridge Univer-
sity Press. https://doi.org/10.1017/9781009256315 
Loginov, E. V. (Ed.). (2025a). Sushchestvovanie Boga? Sovremennye pozitsii 
i podkhody [The Existence of God? Contemporary Positions and Ap-
proaches]. Saint-Petersburg: Umozrenie. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2025b). K istorii analitiko-kontinental’nogo razryva [To-
wards a History of the Analytic-Continental Divide]. Analytica, 10, 1–75. (in 
Russian). 
Maar, A. (2016). Applying D. K. Lewisʼs Counterfactual Theory of Causa-
tion to the Philosophy of Historiography. Journal of the Philosophy of 
History, 10(3), 349–369. https://doi.org/10.1163/18722636-12341349 
Makeeva, L. B. (2019). Analiticheskaya filosofiya kak istoriko-filosofskii fe-
nomen [Analytical Philosophy as a Historical-Philosophical Phenomenon]. 
Filosofskii zhurnal | Philosophy Journal, 12(1), 130–143. (in Russian). 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-130-143 
Maslov, D. (2025). Podspudnoe pletenie dukha: razmyshleniia o sushchnosti 
analiticheskoi filosofii [The Dull Weaving of Spirit: Reflections on the Na-
ture of Analytic Philosophy]. Analytica, 10, 323–359. (in Russian). 
Mitova, V. (2021). How to Decolonise Knowledge without Too Much Rela-
tivism. In S. Khumalo (Ed.), Decolonisation as Democratisation (pp. 24–47). 
Cape Town: HSRC Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 320 

Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The analytic-continental divide in phil-
osophical practice: An empirical study. Metaphilosophy, 52(5), 668–680. 
https://doi.org/10.1111/meta.12519 
Morag, T. (Ed.). (2023). Sartre and Analytic Philosophy. New York, NY: 
Routledge. https://doi.org/10.4324/9780429455919 
Nekhaev, A. (2025). "Kholivar ne vyderzhit dvoikh": o granitse mezhdu 
analiticheskoi i kontinental'noi filosofiei "Holy War Can’t Carry Double": On 
the Border Between Analytical and Continental Philosophy. Analytica, 10, 
158–243. (in Russian). 
Nikiforov, A. L. (2020). Iavliaetsia li "analiticheskaia filosofiia" filosofiei? 
[Is "Analytic Philosophy" a Philosophy?]. Russian Journal of Philosophical 
Sciences, 63(8), 7–21. (In Russian). https://doi.org/10.30727/0235-1188-
2020-63-8-7-21 
Noichl, M. (2021). Modeling the structure of recent philosophy. Synthese, 
198, 5089–5100. https://doi.org/10.1007/s11229-019-02390-8 
Overgaard, S., Gilbert, P. & Burwood, S. (2013). Analytic and Continental 
Philosophy. In An Introduction to Metaphilosophy. Cambridge Introductions 
to Philosophy (pp. 105–135). Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139018043.006 
Petrovich, E. (2024). A Quantitative Portrait of Analytic Philosophy: Looking 
Through the Margins. Cham: Springer Nature Switzerland. 
https://doi.org/10.1007/978-3-031-53200-9 
Pérez, D. I. (2018). Languages for the analytic tradition. Philosophical Pa-
pers, 47(1), 49–69. https://doi.org/10.1080/05568641.2018.1429738 
Preston, A. (2004). Prolegomena to any Future History of Analytic Philoso-
phy. Metaphilosophy, 35, 445–465. https://doi.org/10.1111/j.1467-
9973.2004.00330.x 
Preston, A. (2007). Analytic philosophy: the history of an illusion. New York: 
Continuum. 
Rodriguez-Pereyra, G. (2013). The language of publication of "analytic" phi-
losophy. Critica, 45(133), 83–90. 
https://doi.org/10.22201/iifs.18704905e.2013.718 
Schrift, A. D. (Ed.). (2010). The History of Continental Philosophy. London: 
Routledge. 
Schuringa, C. (2025). A social history of analytic philosophy: how politics 
has shaped an apolitical philosophy. New York, NY: Verso. 
Shokhin, V. K. (2015). Analiticheskaya filosofiya: nekotorye neprotorennye 
puti [Analytical Philosophy: Some Unbeaten Tracks]. Filosofskii zhurnal | 
Philosophy Journal, 8(2), 16–27. (in Russian). 
Shokhin, V. K. (2018). Novyi fenomen: strasti po analiticheskoi filosofii [A 
New Phenomenon: Emotions Run High for Analytic Philosophy]. Filosofskii 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 321 

zhurnal | Philosophy Journal, 11(4), 106–114. (in Russian). 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2018-11-4-106-114 
Shramko, Y. V. (2007). Chto takoe analiticheskaia filosofiia? [What is Ana-
lytic Philosophy?]. Epistemology & Philosophy of Science, 11(1), 87–110. (in 
Russian). 
Searle, J. (1995). The Construction of Social Reality. New York: Free Press. 
Soames, S. (2003). Philosophical Analysis in the Twentieth Century, vol. 1: 
The Dawn of Analysis. Princeton and Oxford: Princeton University Press. 
https://doi.org/10.1515/9781400825790 
Stevens, G. (2013). Analytic Philosophy as Philosophy. Journal for the His-
tory of Analytical Philosophy, 2(2), 28–34. 
Toadvine, T. (2012). Introduction: Continental Philosophy: What and Where 
Will It Be? Southern Journal of Philosophy, 50(2), 171–179. 
https://doi.org/10.1111/j.2041-6962.2012.00107.x 
Tobi, A. T. (2020). Towards A Plausible Account of Epistemic Decolonisa-
tion. Philosophical Papers, 49(2), 253–278. 
https://doi.org/10.1080/05568641.2020.1779602 
Tucker, A. (2012). Sciences of historical tokens and theoretical types: history 
and the social sciences. In H. Kincaid (Ed.), The Oxford Handbook of Philos-
ophy of Social Science (pp. 274–297). Oxford: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780195392753.013.0012 
Tucker, A. (2025). Historiographic Reasoning. (Elements in Historical The-
ory and Practice). Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/9781009324489 
Vasilyev, V. V. (2019). Chto takoe analiticheskaya filosofiya i pochemu va-
zhen etot vopros? [What Is Analytic Philosophy, and Why Is It Important to 
Ask?]. Filosofskii zhurnal | Philosophy Journal, 12(1), 144–158. (in Rus-
sian). https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-144-158 
West, D. (2010). Continental Philosophy: An Introduction. Cambridge: Pol-
ity. 
Westerhoff, J. (2017). Nāgārjuna on Emptiness: A Comprehensive Critique 
of Foundationalism. In J. Ganeri (Ed.), The Oxford Handbook of Indian Phi-
losophy (pp. 94–109). New York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199314621.013.7 
Williams, B. (1985). Ethics and the Limits of Philosophy. London: Fontana. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Malden, MA: Wiley-
Blackwell. https://doi.org/10.1002/9780470696675 
Wiredu, K. (1992). African philosophical tradition: a case study of the Akan. 
Philosophical Forum, 24, 35–62. Reprinted in J. Pittman (Ed.). (1996). Afri-
can-American Perspectives and Philosophical Traditions (pp. 35–62). New 
York and London: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203827710 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 322 

Wiredu, K. (2002). Conceptual decolonization as an imperative in contempo-
rary African philosophy: some personal reflections. Rue Descartes, 36, 53–
64. https://doi.org/10.3917/rdes.036.0053 
Yi, J. & Bai, T. (2010). Studies in Analytic Philosophy in China. Synthese, 
175(1), 3–12. https://doi.org/10.1007/s11229-009-9534-8 
 
Authorʼs information: Georgii V. Cherkasov, Junior Research Fellow, In-
stitute of Philosophy, Russian Academy of Sciences, Moscow; PhD student, 
Doctoral School of Philosophy, HSE University, gech.cher-
kasov@gmail.com. 
 
Received: 27 September 2025 
Accepted: 21 October 2025 
Published: 28 December 2025 


