
 
 

Analytica 
 

2025 
 

10 
  



 
 

Главный редактор 
 

Дмитрий Анкин — д. филос. н., профессор кафедры онтологии и тео-
рии познания, УрФУ, Екатеринбург, Россия 
 

Приглашённый редактор выпуска 
 

Артём Юнусов — к. филос. н., научный сотрудник сектора истории за-
падной философии Института философии РАН, Москва, Россия 
 

Редакционная коллегия 
 

Лев Ламберов — заместитель главного редактора, к. филос. н., 
заведующий кафедрой онтологии и теории познания, УрФУ, 
Екатеринбург, Россия 
Илья Гущин — ассистент кафедры онтологии и теории познания, 
УрФУ, Екатеринбург, Россия 
Ольга Козырева — к. филос. н., старший преподаватель кафедры 
онтологии и теории познания, УрФУ, Екатеринбург, Россия 
Виктория Сухарева — к. филос. н., младший научный сотрудник, 
Институт философии и права УрО РАН, Екатеринбург, Россия 
 

Редакционный совет 
 

Юрий Балашов — Ph. D., профессор факультета философии, Универ-
ситет Джорджии, Атенс, США 
Евгений Борисов — д. филос. н., главный научный сотрудник, Инсти-
тут философии и права СО РАН, Новосибирск, Россия 
Вадим Васильев — д. филос. н., член-корреспондент РАН, заведующий 
кафедрой истории зарубежной философии, Московский государствен-
ный университет, Москва, Россия 
Марина Вольф — д. филос. н., директор, Институт философии и права 
СО РАН, Новосибирск, Россия 
Джереми Гудмэн — Ph. D., адъюнкт-профессор факультета филосо-
фии, Университет Южной Калифорнии, Лос-Анджелес, США 
Елена Драгалина-Чёрная — д. филос. н., заведующая международной 
лабораторией логики, лингвистики и формальной философии, НИУ 
«Высшая школа экономики», Москва, Россия 
Давид Дубровский — д. филос. н., главный научный сотрудник, Ин-
ститут философии РАН, Москва, Россия 



 
 

Дмитрий Иванов — д. филос. н., научный сотрудник, Институт фило-
софии РАН, Москва, Россия 
Артур Каримов — д. филос. н., заведующий кафедрой социальной фи-
лософии, Казанский (Приволжский) федеральный университет, Казань, 
Россия 
 Валентин Карпович  — д. филос. н., ведущий научный сотрудник, Ин-
ститут философии и права СО РАН, Новосибирск, Россия 
Всеволод Ладов — д. филос. н., профессор кафедры онтологии, теории 
познания и социальной философии, Томский государственный универ-
ситет, Томск, Россия 
Эйстейн Линнебо — Ph. D., профессор факультета философии, Уни-
верситет Осло, Осло, Норвегия 
Елена Лисанюк — д. филос. н., профессор кафедры логики, Санкт-Пе-
тербургский государственный университет, Санкт-Петербург, Россия 
Владимир Лобовиков — д. филос. н., главный научный сотрудник, Ин-
ститут философии и права УрО РАН, Екатеринбург, Россия 
Сергей Никоненко — д. филос. н., профессор кафедры онтологии и 
теории познания, Санкт-Петербургский государственный университет, 
Санкт-Петербург, Россия 
Андрей Родин — д. филос. н., старший научный сотрудник, Институт 
философии РАН, Москва, Россия 
Валерий Суровцев — д. филос. н., заведующий кафедрой истории фи-
лософии и логики, Томский государственный университет, Томск, 
Россия 
Тимоти Уильямсон — Ph. D., Уикэмский профессор логики, Оксфорд-
ский университет, Оксфорд, Великобритания 
Виталий Целищев — д. филос. н., научный руководитель, Институт 
философии и права СО РАН, Новосибирск, Россия 
  



 
 

Editor-in-Chief 
 

Dmitry Ankin — Doctor of Sciences in Philosophy, Professor at the Chair 
of Ontology and Theory of Knowledge, Ural Federal University, Yekaterin-
burg, Russia 
 

Guest Editor 
 

Artem Iunusov — Candidate of Sciences in Philosophy, Research Fellow at 
the Department of History of Western Philosophy, RAS Institute of Philoso-
phy, Moscow, Russia 
 

Editorial Board 
 

Lev Lamberov — Deputy Editor, Candidate of Sciences in Philosophy, Head 
of Chair of Ontology and Theory of Knowledge, Yekaterinburg, Russia 
Ilya Gushchin — Assistant Lecturer at the Chair of Ontology and Theory of 
Knowledge, Ural Federal University, Yekaterinburg, Russia 
Olga Kozyreva — Candidate of Sciences in Philosophy, Senior Lecturer at 
the Chair of Ontology and Theory of Knowledge, Ural Federal University, 
Yekaterinburg, Russia 
Victoria Sukhareva - Candidate of Sciences in Philosophy, Junior Re-
searcher, Institute of Philosophy and Law of the Ural Branch of the Russian 
Academy of Sciences, Yekaterinburg, Russia 
 

Advisory Board 
 

Yuri Balashov — Ph. D., Professor in the Department of Philosophy, The 
University of Georgia, Athens, USA 
Evgeny Borisov — Doctor of Sciences in Philosophy, Principal Researcher, 
Institute of Philosophy and Law of the Siberian Branch of the Russian Acad-
emy of Sciences, Novosibirsk, Russia 
Vadim Vasiliev — Doctor of Sciences in Philosophy, Corresponding Mem-
ber of the Russian Academy of Sciences, Head of Chair of the History of 
World Philosophy, Moscow State University, Moscow, Russia 
Marina Wolf — Doctor of Sciences in Philosophy, Head of the Institute of 
Philosophy and Law of the Siberian Branch of the Russian Academy of Sci-
ences, Novosibirsk, Russia 
Jeremy Goodman — Ph. D., Associate Professor in the Department of Phi-
losophy, University of Southern California, San Francisco, USA 



 
 

Elena Dragalina-Chernaya — Doctor of Sciences in Philosophy, Head of 
the International Laboratory for Logic, Linguistics, and Formal Philosophy 
at National Research University “Higher School of Economics”, Moscow, 
Russia 
David Dubrovsky — Doctor of Sciences in Philosophy, Principal Re-
searcher, Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia 
Dmitry Ivanov — Doctor of Sciences in Philosophy, Researcher, Institute of 
Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russia 
Artur Karimov — Doctor of Sciences in Philosophy, Head of the Chair of 
Social Philosophy, Kazan Federal University, Kazan, Russia 
 Valentin Karpovich  — Doctor of Sciences in Philosophy, Leading Re-
searcher, Institute of Philosophy and Law of the Siberian Branch of the 
Russian Academy of Sciences, Novosibirsk, Russia 
Vsevolod Ladov — Doctor of Sciences in Philosophy, Professor at the Chair 
of Ontology, Theory of Knowledge, and Social Philosophy, Tomsk State Uni-
versity, Tomsk, Russia 
Øystein Linnebo — Ph. D., Professor in the Department of Philosophy, Uni-
versity of Oslo, Oslo, Norway 
Elena Lisanyuk — Doctor of Sciences in Philosophy, Professor at the Chair 
of Logic, Saint Petersburg State University, Saint Petersburg, Russia 
Vladimir Lobovikov — Doctor of Sciences in Philosophy, Principal Re-
searcher, Institute of Philosophy and Law of the Ural Branch of the Russian 
Academy of Sciences, Yekaterinburg, Russia 
Sergey Nikonenko — Doctor of Sciences in Philosophy, Professor at the 
Chair of Ontology and Theory of Knowledge, Saint Petersburg State Univer-
sity, Saint Petersburg, Russia 
Andrey Rodin — Doctor of Sciences in Philosophy, Senior Researcher, In-
stitute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russia 
Valery Surovtsev — Doctor of Sciences in Philosophy, Head of the Chair of 
History of Philosophy and Logic, Tomsk State University, Tomsk, Russia 
Timothy Williamson — Ph. D., Wykeham Professor of Logic, University of 
Oxford, Oxford, United Kingdom 
Vitaly Tselishchev — Doctor of Sciences in Philosophy, Scientific Director, 
Institute of Philosophy and Law of the Siberian Branch of the Russian Acad-
emy of Sciences, Novosibirsk, Russia 
  



 
 

Содержание / Contents 
 
 

Логинов Е. В. 
К истории аналитико-континентального разрыва 
Loginov E. V. 
Towards a History of the Analytic-Continental Divide 
 
 

1 
 

Гаспаров И. Г.  
Аналитическая философия сегодня: между триумфом и 
кризисом 
Gasparov I. G. 
Analytic Philosophy Today: Between Triumph and Crisis 
 
 

76 
 

Юнусов А. Т. 
О трёх аналитических философиях 
Iunusov A. T. 
On the Three Analytic Philosophies 
 
 

90 
 

Джохадзе И. Д. 
К вопросу об антиисторизме аналитической философии и 
её эволюции в XX–XXI вв. 
Dzhokhadze I. D. 
On the Anti-Historicism of Analytic Philosophy and Its Evolu-
tion in the 20th–21st Centuries 
 
 

141 
 

Нехаев А. В. 
«Холивар не выдержит двоих»: о границе между аналити-
ческой и континентальной философией 
Nekhaev A. V. 
«Holy War Can’t Carry Double»: On the Border Between An-
alytical and Continental Philosophy 
 
 
 
 
 

158 
 
 
 
 
 



 
 

Фролов К. Г. 
О некоторых гипотезах по поводу доктринальных разли-
чий между аналитической и континентальной философией 
Frolov K. G. 
On Some Hypotheses Regarding Doctrinal Differences be-
tween Analytic and Continental Philosophy 
 
 

244 
 

Черкасов Г. В. 
Аналитическая философия как интерактивный вид: руко-
водство пользования (осторожно, может не работать) 
Cherkasov G. V. 
Analytic Philosophy, an Interactive Kind: A User Manual 
(Warning: May Not Work) 
 
 

264 
 

Маслов Д. К. 
Подспудное плетение духа: размышления о сущности ана-
литической философии 
Maslov D. K. 
The Dull Weaving of Spirit: Reflections on the Nature of Ana-
lytic Philosophy 
 
 

323 
 

Ханова П. А. 
К имманентной рефлексии аналитико-континентального 
разрыва 
Khanova P. A. 
Towards an Immanent Reflexion of the Analytic-Continental 
Divide 
 

360 
 

 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 1 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-1-75 
УДК 1 (091) 

 
Евгений Владимирович Логинов 

 
К истории аналитико-континентального  

разрыва 
 

Аннотация. Статья посвящена историческому анализу аналитико-кон-
тинентального разрыва в современной философии. Исследуются 
некоторые эпизоды взаимодействия и конфликтов между представите-
лями аналитической и континентальной традиций, иллюстрирующие 
процесс их разделения. Показывается, как этот разрыв сформировался 
из цепи случайных событий, определивших различия в философском 
каноне, методах и стилях. Рассматриваются взгляды таких философов, 
как Витгенштейн, Хайдеггер, Карнап, Адорно, Райл и др. Аналитиче-
ская философия определяется через преемственность от Фреге, Мура и 
Рассела, континентальная — от Бергсона, Гуссерля и Хайдеггера. Под-
чёркивается постепенное формирование различий под влиянием 
философских, политических и личных факторов. Работа не претендует 
на полный охват причин разрыва, но выявляет его историческую обу-
словленность. 

 
Ключевые слова: аналитическая философия, континентальная филосо-
фия, философский разрыв, история философии. 

 
Для цитирования: Логинов, Е. В. (2025). К истории аналитико-конти-
нентального разрыва. Analytica, 10, 1–75. 

 
Реальность разрыва между аналитическим и континентальным 

подходом в современной философии — это то, что некоторым из нас 
дано в ощущениях. Однако выразить эту разницу в суждениях порой 
бывает довольно непросто. Один из возможных путей, на которых мы 
можем искать понимания того, как этот разрыв стал возможен, — ис-
следование истории этого разрыва. В этой статье я сосредоточусь на 
некоторых сюжетах, в которых аналитические и континентальные фи-
лософы прошлого будут сталкиваться друг с другом и выражать 
удивление, негодование и возмущение тем, что противоположная сто-
рона думает о философии. Основная моя гипотеза состоит в том, что 
историческая причина этого разрыва — цепь относительно случайным 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-1-75


 
Analytica, 2025, Том 10 

 2 

образом связанных друг с другом событий, которые вместе привели к 
формированию разных представлений о философском каноне, фило-
софских методах и стилях философии1. Чтобы придать гипотезе 
правдоподобности, я просто покажу в этом тексте некоторые эпизоды, 
в которых края некоторых звеньев этой цепи видны почти невооружён-
ным взглядом. Я не думаю, что можно вскрыть все факторы, которые 
привели к расколу, — их просто слишком много. Но мы можем собрать 
несколько исторических эпизодов, участники которых сами будут 
прямо противопоставлять себя друг другу как аналитические и конти-
нентальные философы, и тем самым очертить контуры разрыва. 

Для подобного исследования нам нужны будут какие-то рабочие 
определения. Под «аналитической философией» я здесь понимаю сеть 
исторической преемственности, которая восходит прежде всего к Гот-
лобу Фреге, Дж. Э. Муру и Бертрану Расселу, а под 
«континентальной» — сеть исторической преемственности, которая 
восходит прежде всего к Анри Бергсону, Эдмунду Гуссерлю и Мартину 
Хайдеггеру. Такая историографическая концепция природы двух 
направлений в современной философии полагается на важность чего-то 
вроде апостольского преемства в философии: именно от своих учите-
лей философы обычно получают образцы философствования, пантеон 
или канон своей дисциплины и идею о том, в чём суть занятий филосо-
фией. И хотя из этого обобщения есть много значимых исключений, я 
полагаю, что оно всё же достаточно надёжно, чтобы служить нам нави-
гатором в лабиринтах философии прошлого столетия.  

Я должен предупредить читателя, что первые два эпизода я по-
даю как скорее интересные пересечения, которые могли повлиять на 
историю философии ХХ века, но не повлияли. Действительные при-
меры разлома я начну обсуждать, начиная с эпизода III. 

 
Эпизод I. О заботе перед Великой войной и после 

 
В 1912 году Людвиг Витгенштейн пишет своему учителю Бер-

трану Расселу, что книга Уильяма Джеймса «Многообразие 
религиозного опыта» ему очень помогает в деле избавления от Sorge в 
том смысле, в каком это слово используется в «Фаусте» Гёте. С точки 
зрения молодого философа, суть религиозного опыта состоит в том, 
чтобы от Sorge избавляться, понять, что ничего плохого произойти не 
может, и обрести смелость (Монк, 2018, 67, 83). Sorge, то есть тревога, 
забота или печаль, — это аллегорический персонаж второй части 

 
1 Говоря это, я признаю, что внутри аналитической философии (как и внутри 

континентальной) действуют более одного набора канонов, методов и стилей. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 3 

«Фауста», представляющий душевное смятение человека, вызванное 
тщетностью его стремлений и достижений. И Витгенштейн порой обра-
щается к этому месту из трагедии (см., напр.: Ms-119, 82r[2]). Среди 
ужасов войны философ про Sorge не забывал. Так, 6 октября 1914 года 
Витгенштейн пишет в своём дневнике: «Ни о чём не заботься!! (Sorge 
dich nicht!!). Только что пришёл приказ отплыть в Россию. Так что всё 
снова становится серьёзно! Бог со мной» (Ms-101,34v[2]). Впрочем, тут 
это, возможно, простое немецкое слово, без большого культурного до-
веска. 

В 1923 году, уже после войны, этот сюжет из Гёте становится 
предметом специального рассмотрения Конрада Бурдаха в статье «Фа-
уст и забота», на которую ссылается в «Бытии и времени» Мартин 
Хайдеггер (§42), пересказывая басню о заботе Гая Юлия Гигина, кото-
рая, через Гердера, стала источником для Гёте. Прямо в 
предшествующем параграфе Хайдеггер показывает, что забота истолко-
вывается им как бытие Dasein2, а временность понимается как 
онтологический смысл заботы. Dasein не выступает как подручное, как 
нечто, чем озабочиваются3. Именно это отличает Dasein от молотка или, 
скажем, смартфона. То есть забота выступает ключом как к объяснению 
бытия, так и к объяснению времени. Конечно, Хайдеггер трактует это 
не в отношении житейских хлопот, не онтически, т. е. не в отношении 
вещей, а онтологически, т. е. в отношении смыслов. Басня же Гигина 

 
2 Иными словами, забота понимается как бытие человеческого сущего (Михайлов, 

1999, 89, 204), вопрошающего и опрашиваемого сущего, см. «Бытие и время», §2 
(Хайдеггер, 1997, 7). Вот что Хайдеггер пишет примерно в тот же период: «Слово "Dasein" 
не обозначает для нас, как для Канта, способ бытия природной вещи, и вообще не 
обозначает никакого способа бытия, а, напротив, обозначает определённое сущее, которое 
есть мы сами, а именно человеческое Dasein. Мы всегда есть некоторое (ein) Dasein. Это 
сущее, которое есть Dasein, как и всякое другое, обладает своим особым способом бытия. 
Способ бытия Dasein мы определяем термином Existenz» (Heidegger, 1975, 36). Проще 
говоря, «Хайдеггер определяет Dasein как то сущее, которое может заниматься 
онтологией», т. е. отвечать на вопрос о смысле бытия (Thonhauser, 2022, 26). Потом 
Хайдеггер несколько сместит акценты при рассмотрении этого слова, станет говорить о 
том, что это не то сущее, которое зовется человеком, это бытийно-историческое основание 
сущности людей (Heidegger, 2009, 140); станет указывать на то, что хотя Dasein всегда 
поначалу высказывается как «человеческое Da-sein», надо понимать разницу между 
человеческим бытием («Mensch-sein») и Da-sein, потому что Dasein не есть человеческое 
Dasein («menschliches Dasein») в смысле жизни рационального животного, ведь такая 
человеческая сущность установлена метафизикой (Heidegger, 2009, 206-207), от которой 
и получают свои смыслы естественно-научное и социогуманитарное рассмотрение 
человека. Я обычно оставляю Dasein без перевода, чтобы сохранить слово «присутствие» 
для «Anwesenheit» (см. «Бытие и время», §6) и не допустить коннотаций пассивности, 
которые есть в русском «присутствие» и которые неуместны в данном случае. 

3 В этом смысле забота у Хайдеггера — это эквивалент интенциональности у 
Гуссерля с поправкой на то, что Хайдеггера занимает бытие, а Гуссерля — познание. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 4 

повествует о том, что человек был создан Заботой из земли, а Юпитер 
даровал ему дух, из чего делается вывод о том, что, поскольку забота 
человека сформировала, то пусть она и владеет им при жизни. Это 
Хайдеггер подаёт как подтверждение его собственного понимания за-
боты против онтического, обыденного понимания её как тревожности 
(Хайдеггер, 1997). 

Итак, для Витгенштейна Sorge — это то, от чего нужно избав-
ляться во имя религии, а для Хайдеггера — основа человеческого бытия. 
Причём эти походы имеют общий исток у Гёте. Конечно, можно ска-
зать, что Sorge у Витгенштейна понимается скорее в онтическим 
смысле. И, вероятно, так оно и есть. Но всё же связь с религией с одной 
стороны, с Гёте с другой стороны, с решимостью перед лицом опасно-
сти с третьей заставляют в этом сомневаться. Если бы Витгенштейн 
понял и решил принять онтологическое различие между сущим и бы-
тием, то смог бы он, явись вдруг такое желание, убедить Хайдеггера, 
что его, Витгенштейна, забота есть нечто онтологическое? Ответ на этот 
вопрос не кажется мне очевидным. 

Тем более, мы знаем от Фридриха Вайсмана, что Витгенштейн в 
целом не без симпатии относился к тому, что слышал о проекте «Бытия 
и времени». По сообщению Вайсмана, он говорил, что, возможно, пони-
мает, что Хайдеггер пишет о бытии и страхе. Как же он это понимал? С 
точки зрения Витгенштейна, Хайдеггер, видимо, рассуждает так. Чело-
век может удивиться тому, что что-то существует. И это удивление 
нельзя выразить в форме вопроса4. Задавая вопрос о бытии, Хайдеггер, 
как до него Кьеркегор, наталкивается на границу языка. То же самое 
происходит с этическим вопрошанием о благе; в этом контексте Вит-
генштейн ссылается на тезис Мура о том, что благому нельзя дать 
определение (Wittgenstein, 1967, 68–69; см. об этом: Бибихин, 2005, 315–
355). 

Есть и другое свидетельство, которое можно представить как не-
которую готовность Витгенштейна к диалогу с Хайдеггером. В 1932 
году автор «Логико-философского трактата» обращается к знаменитому 
«ничто ничтит». Мы ещё вернёмся к анализу этой фразы, когда дойдём 
до полемики Карнапа и Хайдеггера, но сейчас нам важно подчеркнуть, 
что Витгенштейн готов рассматривать эту фразу всерьёз, намерен «от-
дать должное» её автору. Правда, отдавать должное у Витгенштейна 
получается несколько специфическим образом: он берётся лечить 

 
4 Тут, очевидно, имеется в виду концепция раннего Витгенштейна о том, что 

вопрос — это то, у чего может быть ответ. И в этом смысле вопрос о бытии в стиле 
Хайдеггера — это, конечно, не вопрос (см. ЛФТ 6.51, а также 6.52), так как на него нельзя 
ответить высказыванием типа «на столе лежат очки» или «кошка у окошка», т. е. 
высказыванием, которое описывает, или «изображает», положение дел. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 5 

Хайдеггера от языковой болезни и объявляет, что «ничто ничтит» — это 
что-то вроде неартикулированного звука (The Voices of Wittgenstein, 
2003, 68–76).  

Основываясь на этой оценке Витгенштейна, Георгий Чернавин 
так описывает возможный диалог между двумя философами:  

 
Получается странный вид философского диалога, 

при котором наш собеседник только мычит, но мы доста-
точно щедры, чтобы не списывать его со счетов. «Беседа» 
двух таких мычащих философов явно будет построена не 
по принципу обмена аргументами, а скорее по принципу 
резонанса (Чернавин, 2019, 497). 
 
С этой оценкой я согласен; впрочем, на мой взгляд, разговоры 

Витгенштейна с другими философами редко представляли собой что-
то, что я бы называл обменом аргументами5. И всё же по меркам Вит-
генштейна в его двух кратких отзывах о работе Хайдеггера мы видим 
некоторую слабую заинтересованность в словах автора «Бытия и вре-
мени». Возможно, при других исторических обстоятельствах их диалог 
мог бы случиться, а история философии — пойти по иному пути. Впро-
чем, это маловероятно6. 

 
Эпизод II. Фреге и будущее еврейской мистики 

 
Готлоб Фреге часто рассматривается либо как непосредственный 

предшественник аналитического движения, либо как первый аналити-
ческий философ. Я принимаю нечёткость границ экстенсионалов 
историографических терминов, поэтому не думаю, что мы принуждены 
выбирать между этими альтернативами. Однако бесспорным является 
тот факт, что Фреге не считал себя аналитическим философом, мы лишь 
ретроспективно записываем его в число представителей этого движе-
ния. Этот эпизод не о том, как аналитики и континенталы встретились 
друг с другом, а о том, что вся история философии ХХ века могла быть 
иной, если бы у одного студента были другие склонности, а у одного 
преподавателя — другие навыки.  

 
5 См., например, эпизод общения Витгенштейна и Рассела про аргументы, когда 

первый сообщил второму, что «аргументы испортят всю красоту. Это как брать цветок 
грязными руками» (Монк, 2018, 69). 

6 Я благодарю Дмитрия Владимировича Бугая, Егора Валерьевича Фалёва, 
Вадима Валерьевича Васильева, Леонида Юрьевича Корнилаева и Марию Борисовну 
Уколову за обсуждение некоторых идей, изложенных в этом эпизоде. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 6 

В немногочисленных имеющихся у нас свидетельствах о Фреге 
как преподавателе говорится, что он не был особо популярен среди сту-
дентов: они не слишком активно записывались на его курсы, а сам 
Фреге не особо старался быть понятным. Мы знаем это, например, от 
Рудольфа Карнапа, который посещал занятия автора «Записи понятий» 
в 1910–11 и 1913 годах, и будущего теоретика педагогики Вильгельма 
Флитнера, которого Карнап привлёк, чтобы лекции вообще могли со-
стояться: для этого на них должны были присутствовать как минимум 
три человека, считая лектора (Бирюков, 2000, 16–17; Kreiser 2021, 276–
278). Лотар Крайзер, автор монументального исследования жизни фи-
лософа, предполагает, что это чуть ли не все наши свидетельства об 
этом аспекте деятельности Фреге (кроме пары формальных отзывов 
начальников — отрицательного и положительного). Однако это не так. 

Есть как минимум ещё одно свидетельство о Фреге как лекторе, 
причём, в отличие от мнения Карнапа и его друга, положительное. При 
этом исходит оно вовсе не от аналитического философа, математика или 
логика. Оно принадлежит еврейскому интеллектуалу и крупному исто-
рику каббалы Гершому Шолему и содержится в его воспоминаниях о 
Вальтере Беньямине, марксисте, мистике и культурологе, близком к 
Франкфуртской школе:  

 
В университетах у нас обоих не было, по существу, 

учителей в полном смысле слова, мы занимались самооб-
разованием, каждый на свой лад. Не припомню, чтобы кто-
то из нас с энтузиазмом говорил о ком-то из преподавате-
лей, а если мы кого и хвалили, то это были чудаки и 
неудачники, скажем, языковед Эрнст Леви со стороны Бе-
ньямина и Готлоб Фреге с моей. Доцентов по философии 
мы всерьёз не воспринимали — может быть, самонаде-
янно. … Зато меня привлекли два резко противостоявших 
друг другу преподавателя. Одним из них был Па-
уль Ф. Линке, неортодоксальный ученик Гуссерля, 
побудивший меня к изучению значительной части «Логи-
ческих исследований» Гуссерля, о которых Беньямин в 
свой мюнхенский период имел лишь неопределённое 
представление. Другой — Готлоб Фреге, чьи «Основы 
арифметики» я тогда читал наряду со сходными сочинени-
ями Бахмана и Луи Кутюра («Философские принципы 
математики»). Я прослушал часовую лекцию Фреге о «За-
писи понятий». Математическая логика тогда 
представляла для меня большой интерес — с тех пор, как 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 7 

в одном берлинском антикварном магазине я обнаружил 
«Лекции по алгебре логики» Шрёдера. Эти и сходные с 
ними попытки перейти к чистому языку мышления сильно 
меня волновали. В основном семинаре Бауха мы читали 
логику Лотце, которая оставила меня равнодушным. Я 
написал семинарский реферат в защиту математической 
логики против Лотце и Бауха, встреченный молчанием по-
следнего. Лингвистически-философская составляющая 
понятийного языка, полностью очищенная от мистики, как 
и сами границы этого языка, казались мне ясными. Я сооб-
щил об этом Беньямину, а тот попросил меня прислать ему 
упомянутый реферат. Тогда я колебался между двумя по-
люсами математической и мистической символики — 
гораздо сильнее, чем Беньямин, чья математическая ода-
рённость была небольшой и который тогда и ещё долго 
потом зависел от исключительно мистических представле-
ний о языке. У Фреге, который был почти столь же стар, 
как и Эйкен, и, подобно Эйкену, носил седую бороду, мне 
нравились совершенно непомпезные манеры, столь вы-
годно отличавшиеся от манер Эйкена. Однако в Йене мало 
кто принимал Фреге всерьёз (Шолем, 2014, 47–48, 89–90)7.  
 
Если позволить себе немного фантазии, то можно представить, 

как Шолем (или даже через него — Беньямин) продолжает занятия сим-
волической логикой, позже присоединяется к Венскому кружку, 
участвует в обсуждении «Логико-философского трактата», бежит от 
нацистов в Америку и там занимает кафедру где-то на Среднем западе, 
оставляя после себя пару сборников статей по философии науки и деся-
ток талантливых учеников. Но в нашем мире всё случилось иначе. 
Шолем занялся религиозной философией и оказал влияние не только на 
немецких интеллектуалов типа Теодора Адорно, но и, например, на 
Жака Деррида (Bielik-Robson, 2023). Беньямин совершил самоубийство 
во время попытки выехать из оккупированной Франции и стал культо-
вой фигурой в гуманитарных науках и континентальной философии8. 

 
Эпизод III. Логика, позитивизм и Хайдеггер 

 
В 20-е и 30-е годы ХХ в. немецкоязычная философия активно ис-

кала способы защитить свою предметную область, критиковала 
 

7 Впрочем, Крайзеру этот источник был известен (Kreiser 2001, 467).  
8 Я благодарю Роберта Хауэлла за обсуждение этого эпизода. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 8 

психологизм, вырабатывала разные исследовательские программы, 
чтобы остаться в университете. И разные люди, разумеется, делали это 
очень по-разному. Один из возможных путей был предложен Хайдегге-
ром, который развивал свою деструкцию онтологии. Он вопрошал о 
бытии, рассуждал о ничто и других интересных вещах. Позднее Хайдег-
гера причислят к континентальной философии. А другую линию, 
оппозиционную Хайдеггеру, развивали разнообразные философы, кото-
рых принято условно объединять под именем движения логического 
позитивизма, которое мы сегодня обычно считаем частью аналитиче-
ского течения в философии (подробнее об этом см. Friedman, 2000). 
Позитивисты, как и Хайдеггер, выступали против метафизики и против 
психологизма, но они опирались на новейшие исследования в логике и 
активнейшим образом интересовались современными открытиями в фи-
зике. Хайдеггер же в основном отталкивался от неокантианства (см., 
например, Корнилаев, 2021), феноменологических штудий Гуссерля и 
своих размышлений об истории философии (Фалёв, 2014). 

Эта разница в методах во многом проистекала из различного от-
ношения к логике или, во всяком случае, была тесно с этим различием 
связана. Позитивисты были верны логической революции Фреге и Рас-
села, а некоторые из них, такие как Рудольф Карнап и Альфред Тарский, 
и сами внесли в математическую логику немало нового. Хайдеггер же 
был куда более сдержанным в своих оценках философского значения 
достижений логической революции конца XIX – начала XX века. В 
своих текстах он этот новый философский инструментарий не приме-
няет совсем, а логические позитивисты, в свою очередь, не оценили его 
герменевтические опыты. Однако нельзя сказать, что в оценках Хайдег-
гера современной логики не было нюансов. Нюансы были. 

Так, в работе 1912 года «Новые исследования по логике» моло-
дой Хайдеггер высоко оценил вклад Фреге. Хайдеггер считал, что 
немецкий логик и математик Фреге в принципе преодолел психологизм, 
а его логико-математические работы ещё не оценены в их истинном зна-
чении, не говоря уже о том, чтобы исчерпать их. То, что Фреге изложил 
в статьях «О смысле и значении» и «О понятии и предмете», должно 
стать предметом пристального внимания тех, кто занимается филосо-
фией математики и общей теорией понятия. Очень высокая оценка! 
Однако логика Рассела Хайдеггеру не нравилась. С его точки зрения, 
«логистика» применима только в области математики, она не затраги-
вает философских проблем логики. Причина этому в том, что к 
собственно логическим проблемам нельзя применять понятие функции 
и другие математические понятия. Новая логика скрывает в тени глубо-
кий смысл принципов логики, а исчисление высказываний не более чем 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 9 

арифметика c высказываниями; она оставляет подлинные проблемы 
теории высказываний нетронутыми (Heidegger, 1978, 20, 41–43).  

На мой взгляд, если кто-то считает приведённые слова Хайдег-
гера справедливыми, то он должен считать их столь же применимыми и 
против Фреге, так как именно последний был автором функционального 
анализа суждений и понятий. Возможно, вся разница тут для Хайдеггера 
в том, что Фреге — именно немецкий математик, что будущий автор 
«Бытия и времени» не забыл отметить. В конце концов, в начале 1930-х 
годов Хайдеггер рассуждает о том, что «лишь немец способен заново 
создавать от истока и высказывать бытие — он один вновь завоюет сущ-
ность θεωρία и наконец создаст логику» ((Хайдеггер, 2016, 34); перевод 
изменен по (Heidegger, 2014, 27)). В 1934-ом, согласно некоторым дан-
ным, философ мечтал о том, что «в логику также можно ввести образ 
(die Gestalt) вождя» (Фай, 2021, 649, перевод скорректирован)9. В тот же 
период в курсе «Логика как вопрос сущности языка» Хайдеггер повест-
вует о восстановлении «народа в чистоте его племенной природы (seiner 
Stammesart)» (Фай, 2014, 234), перевод скорректирован10. Словом, логи-
ческие позитивисты и Хайдеггер несколько по-разному относились к 
логике. 

Не разделяя общего взгляда на важность современной логики, 
Хайдеггер и позитивисты были согласны с тем, что метафизику в фило-
софии надо в каком-то смысле преодолеть. Но Хайдеггер преодолевал 
её так, что у людей, которые мыслили философию скорее как научную 
или хотя бы помогающую науке дисциплину, возникали вопросы отно-
сительно того, имеют ли смысл собственные слова Хайдеггера, не 
являются ли они метафизической бессмыслицей. С их точки зрения, 
Хайдеггер не опровергал метафизику, а порождал новую метафизику 
(Иванов, 2009, 101). И примером такой метафизики один из венцев, Ру-
дольф Карнап, выбрал фразу Хайдеггера «ничто ничтит». Представьте 
себе это как научное высказывание! И в 1931 году Карнап опубликовал 
против Хайдеггера знаменитую статью «Преодоление метафизики ло-
гическим анализом языка», в которой показывал, что если к Хайдеггеру 
и его текстам подойти с меркой современных (с точки зрения Карнапа) 

 
9 Конечно, можно сказать, что слово «Führer» в немецком означает что-то 

невинное; это, конечно, так и есть, но и слово «вождь» в русском имеет нейтральное 
значение само по себе. Наверное, это даёт нам некоторые основания считать, что 
советские философы 30–40-х порой увлечённо рассуждали о гениальности некоторых 
лидеров американских индейцев и их вкладе в науку.  

10 Фай настаивает, что тут речь идёт про «расу», а не «род» или «племя», и это 
порой возмущает любителей Хайдеггера. Но даже если понять это чуть более 
снисходительно, становится лучше, по-моему, разве что совсем чуть-чуть. См. (Heidegger, 
1998, 61). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 10 

представлений о суждении, которые выработались как раз в процессе 
логической революции, то мы поймём, что это даже не ложное сужде-
ние, а буквально бессмыслица (Carnap 1931; Карнап 1998). Почему это 
так? 

В принципе, многим людям бессмысленность таких фраз не надо 
специально доказывать, она и так очевидна. Но Карнап всё же объяс-
няет. Вот один из его аргументов. С точки зрения Карнапа, такие слова, 
как «ничто», «все», «некоторые» и т. п., относятся к кванторным выра-
жениям, это не имена. Вот пример нормального употребления слова 
«ничто»: «ничто не предвещало беды». Это значит, что не существует 
такого события, которое мы могли бы счесть знаком приближающейся 
беды в какой-то конкретный момент, о котором идёт речь. Но во фразе 
«ничто ничтит» слово «ничто» стоит не на месте квантора, а на месте 
логического субъекта, того, кто действует, на месте имени. Сравните 
фразы: «ничто ничтит» и «дождь идёт». Слово «дождь» употребляется 
референциально, т. е. оно указывает на реальный физический феномен, 
доступный нашим чувствам. Проще говоря, «дождь», как и, например, 
«Сократ», — это имя. А слово «ничто» не таково: его нельзя употреб-
лять референциально (потому что оно кванторное), и оно не указывает 
на что-то в опыте11. 

 
11 Это рассуждение довольно простое и одновременно эффектное, а поэтому 

многим философам, в том числе современным, интересно оценить его успешность. 
Например, Алексей Михайлович Гагинский, симпатизирующий Хайдеггеру, считает, что 
ничто в данном контексте нужно понимать как имя или предикат, а не как квантор, как, с 
его точки зрения, ошибочно, это понял Карнап (Гагинский, 2023, 91). Он, увы, никак не 
обосновывает эту точку зрения. Обоснование схожей точки зрения можно найти в 
обстоятельной статье Екатерины Васильевны Востриковой и Петра Сергеевича Куслия, в 
которой утверждается, что предпосылки рассуждения Карнапа эмпирически ложны 
(Вострикова & Куслий, 2019). Они считают (среди прочего), что русские предложения 
типа «Ничто случилось» и «Ничто вечно» выражают определённую мысль, хотя тут 
«ничто» используется референциально, а не кванторно: кванторное употребление 
требовало бы, с их точки зрения, ещё одного «не»: «Ничего не случилось» и «Ничто не 
вечно». С моей точки зрения, как носителя русского языка, утверждение о том, что 
предложение «Ничто случилось» выражает определённую мысль, является 
сомнительным. Я не понимаю, какую мысль оно выражает и выражает ли вообще. 
Вострикова и Куслий также отмечают, что выражение типа «Ты ничто» в смысле «Ты — 
пустое место» вполне осмыслены. Это верно. Но я не вижу, как это помогает Хайдеггеру: 
он не может, насколько я понимаю, представить «ничто» в «ничто ничтит» как множество 
индивидов, которые ничего не добились (или как нечто аналогичное). Кажется, что когда 
говорится, что «ужасом приоткрывается ничто» и т. п., не говорится о том, что ужас 
способствует лучшему пониманию ничтожеств.  

Вострикова и Кусилий добавляют: «Очевидно, что слово "ничтить" обладает 
интуитивным смыслом» (Вострикова & Куслий, 2019, 91). Я не считаю, что у этого слова 
есть интуитивной смысл. Я даже проводил небольшой опрос, который показал, что 66% 
респондентов-носителей русского языка согласны со мной, а 34% — с Востриковой и 
Куслием. Всего в опросе приняли участие 714 человек 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 11 

Вывод Карнапа: метафизики, в том числе Хайдеггер, — это про-
сто неумелые поэты или музыканты без музыкальных способностей. 
Если бы у них был талант, они бы стали хорошими поэтами или музы-
кантами. А поскольку они люди бесталанные, а чем-то заниматься им 
надо, метафизики и занимаются бессмыслицей в буквальном смысле 

 
(https://t.me/philosophycafemoscow/2220). Конечно, я не считаю, что этот опрос был хоть 
сколько-то научным, однако некоторые поводы для размышлений он всё же даёт. 
Впрочем, авторы статьи помогают подобным мне людям, людям без хорошего чувства 
родного языка, предоставляя несколько возможных смыслов слова «ничтить»: 
«превращать в ничто», «отрицать», «добавлять немного ничего» (по аналогии с «солить») 
и т. п. Это весьма остроумно, но кажется мне иррелевантным по отношению к вопросу об 
успешности аргументации Карнапа. Даже если мы скажем «Ничтожество добавляет 
немного ничего», то вряд ли это сильно поможет осмысленности тезиса Хайдеггера. Вряд 
ли он имел в виду, что люди, которые не добились большого успеха, внесли весьма 
незначительный вклад в историю. Вострикова и Куслий пишут, что то, «[о]смыслено это 
предложение или нет, зависит от того, какое значение вкладывается Хайдеггером в слово 
"ничто" и в слово "ничтит". И если он не вкладывает в них гарантированно 
противоречивый смысл, то структурных проблем с осмысленностью его утверждений 
возникать не должно» (Вострикова & Куслий, 2019, 92). Однако проблемы, увы, 
возникают. Значит ли это, что Хайдеггер вкладывал туда противоречивый смысл? Мне 
так не кажется. Я вообще не уверен, что Хайдеггер вкладывал какое-либо предметное 
значение в слово «ничто»: ничто открывается, как говорят, жутью, трезвым ужасом, 
беспричинным страхом, тревогой, решимостью; какое уж тут значение «ничто» как «имя 
некоей субстанции» (Вострикова & Куслий, 2019, 91). Иными словами, я согласен с тем, 
что аргументы Востриковой и Куслия показывают, что слово «ничто» может 
употребляться референциально в естественном языке, но не согласен, что этот факт влияет 
на успешность аргумента Карнапа.  

Я согласен с Виктором Игоревичем Молчановым в том, что аргумент Карнапа про 
незаконный переход от кванторного использования слова «ничто» к референциальному 
не зависит от принятия верификационизма в отношении значения; «Хайдеггер вполне 
согласился бы с Карнапом, что логики здесь нет, но тем хуже для логики…» (Молчанов, 
2020, 16–17). Относительно интуитивного, с точки зрения Востриковой и Куслия, 
значения слова «ничтить» Молчанов пишет: «Очевидно, что авторы "ничтят" здесь 
русский язык, во всяком случае, не чтят его» (Молчанов, 2020, 18). Для целей моей статьи 
важно, что Молчанов видит ситуацию в терминах философских традиций: Вострикова и 
Куслий как представители аналитической философии, защищая Хайдеггера от 
аналитического философа Карнапа, допускают, что метафизика и Ничто проникают во 
враждебный им в прошлом аналитический лагерь (Молчанов, 2020, 19). В принципе, 
аналитическое хайдеггерианство — это вполне распознаваемое историографическое 
явление, к которому Куслия можно даже осторожно отнести ((Куслий, 2022); см. также 
работы Хьюберта Дрейфуса, Роберта Брэндома, Джона Ходжленда, Стивена Крауэлла, 
Сачи Голоба и др.). К словам «тем хуже для логики» присоединяется Андрей Борисович 
Паткуль, который считает, что не онтология должна подчиняться логике, а наоборот, а 
поэтому критика Карнапа Хайдеггеру не опасна (Паткуль, 2022, 157; см. также Паткуль 
2014). В этом отношении Хайдеггер оказывается противоположностью Рассела, работы 
которого лежали в основе логического позитивизма: если Рассел считал, что философские 
системы отличаются друг от друга прежде всего логиками, на которых они основаны, и 
это хорошо видно, например, у Лейбница (Russell, 1988, 162), то Хайдеггер наоборот 
считал, что пример Лейбница показывает зависимость логики от онтологии. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 12 

слова. В результате этой статьи Карнапа (хотя, наверное, не только её) 
имя Хайдеггера для движения логических позитивистов стало синони-
мом бессмыслицы, как это видно, например, у Айера (Айер 2010, 61). 

Выпад Карнапа против Хайдеггера имел и политическое измере-
ние. Хайдеггер был крайне правым12, в 30-е годы он на короткое время 
стал нацистским ректором и всячески способствовал различным гитле-
ровским инициативам. Венцы же по большей части держались 
либеральных или даже социалистических воззрений. И многие из них 
оказались вынуждены уехать из немецкоязычных стран, спасаясь от 
преследований со стороны нацистов.  

Можно ли сказать, что тут мы уже видим противостояние анали-
тиков и континенталов? Причём в таком случае ранние аналитики были 
бы левыми мыслителями, а ранние континенталы — правыми13; можно 
было бы даже сделать смелое предположение, что во второй половине 
века всё стало ровно наоборот: «левизна» перешла к континенталам во 
главе с Фуко и Деррида, а аналитиков возглавил консервативный Куайн. 
Однако это не более чем излишне смелая фантазия.  

Мы лишь ретроспективно вписываем этот выпад Карнапа в исто-
рию аналитико-континентального разрыва: на момент его совершения 
такового просто ещё не существовало. И как раз на примере «Преодо-
ления…» это хорошо видно: если в 1931 году Карнап критиковал 
Хайдеггера, называя его метафизиком, а его философию — метафизи-
кой, то в 1963 году, уже будучи в Америке, Карнап стал называть то, что 
происходило 30 лет назад, континентальной философией, которая исхо-
дила из немецкого идеализма и была в ХХ в. представлена текстами 

 
12 Или, говоря то же самое прямо, он был нацистом. Даже если его нацизмом 

заразили студенты, как говорит Нелли Васильевна Мотрошилова (Мотрошилова, 2012), 
всё же он был носителем именно этой идеологии. Я не буду тут приводить ярких цитат 
про национал-социализм автора «Бытия и времени» или писать о его антисемитизме. 
Вместо этого я обращу внимание на один пример политического мышления Хайдеггера: 
«…огосударствление "общества" в государство мало что значит, коль скоро государство 
стало лишь орудием, подчиненным единственной партии; сама же партия — орудием 
Советов, а они, в свою очередь, — пространством игры Немногих. Для них самих 
характерно оставаться безымянными, а часто упоминаемых (Сталина и его публично 
действующее окружение) терпеть лишь в качестве представителей» ((Хайдеггер, 2018, 
223); см. также (Бурдьё, 2003; Фалёв, 2016; Миронов & Миронова, 2018; Митлянская, 
2021; Фай, 2021). Критическую перспективу в отношении радикальной позиции Фая 
поможет сформировать следующий текст — (Fried, 2019)). 

13 Тот факт, что в эту схему явно не вписывается политически консервативный 
мыслитель Фреге, не обязательно должен нас смущать. Так, один из крупнейших 
отечественных специалистов по Фреге Борис Владимирович Бирюков считает, что Фреге 
не был аналитическим философом именно потому, что аналитические философы Рассел, 
Витгенштейн и Карнап придерживались, с его точки зрения, «левацкой политической 
ориентации» — (Бирюков, 2000, 62). Противоположную оценку Витгенштейна см. (Блур, 
2002). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 13 

посткантианских немецких идеалистов, Бергсона и Хайдеггера (Carnap, 
1963, 874–875). Но при этом, обратите внимание, в 1931 году он всё же 
не воспринимал этот конфликт как борьбу между аналитической и кон-
тинентальной традициями. Это была вполне локальная история внутри 
немецкоязычной философии того времени, более локальная, чем раз-
рыв, который сегодня существует в академии в разных точках света. И 
только в американский период Карнапа ситуация несколько измени-
лась. 

Заметил ли Хайдеггер критику Карнапа? Начало «Чёрных тетра-
дей» (т. е. Намёки х размышления (II)) полно раздражения против науки 
и научной философии (Хайдеггер, 2016), однако ничего из этого не 
направлено именно против Карнапа, а может равно относиться как к по-
зитивизму, так и к феноменологии с неокантианством. Может быть, 
Хайдеггер (как в будущем другой континентальный философ, Жиль Де-
лёз (Делёз & Парне, 2025)), воздерживался от полемики сознательно, 
потому что он «наполнен борьбой — против не-сущности бытия» 
(Хайдеггер, 2016, 100)? Впрочем, в тех же начальных «Чёрных тетра-
дях» он сокрушается о том, что «Бытие и время» не принесло ему ни 
одного великого врага, и вообще у него мало врагов (Хайдеггер, 2016, 
15).  

В одной из своих рукописей 1935 года Хайдеггер всё же не упу-
стил шанса прямо сослаться на «Преодоление метафизики…». С его 
точки зрения, на примере Карнапа мы наблюдаем уплощение традици-
онной теории суждения под видом математической научности. Именно 
таким Хайдеггер видит завершение того движения мысли, начало кото-
рой находится в работах Декарта. Сутью этого движения является отход 
от того, что Хайдеггер считает открытостью истины, и замена её досто-
верностью. Результатом этого является и отход от Бога. В лице Карнапа 
для Хайдеггера выступает целое движение мысли (Denkrichtung) совре-
менного математико-физического позитивизма, институционализи-
рованное в журнале логических позитивистов «Erkenntnis», где и была 
опубликована изначально статья Карнапа. Не случайно, продолжает 
член нацистской партии, что такого рода «философия» (он берет это 
слово в кавычки тут) внутренне связана с русским коммунизмом и при-
жилась в Америке (Heidegger, 1983, 227–228). 

Третий текст, к которому я обращусь, — это работа Хайдеггера с 
интересным названием «Преодоление метафизики», которая была напи-
сана около 1942 года (Фай, 2021, 29). Теперь, когда мы уже знаем, что 
Хайдеггер заметил критику Карнапа, сложно не подозревать, что это 
название было выбрано неслучайно. В этом тексте Хайдеггер рассуж-
дает о том, что человек, существо разумное и — о ужас — трудящееся, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 14 

не просто должен отрицать метафизику как некоторое учение, а должен 
блуждать «через пустыню опустошения земли, и это могло бы быть зна-
ком того, что метафизика из самого бытия и преодоление (Überwindung) 
метафизики как переживания14 (Verwindung) бытия совершаются» 
(Heidegger, 2000, 70). Новоевропейская форма онтологии — это транс-
цендентальная философия, которая становится теорией познания, 
рассматривая бытие сущего как присутствие для обеспечивающего 
представления, где сущее понимается как объектность. Теория позна-
ния исследует возможность присутствия объекта в познании, однако 
эмпирико-позитивистское понимание теории познания как объяснения 
процесса познания ошибочно (Mißdeutung), так как оно является лишь 
следствием понимания бытия как объектности, а появление логистики 
(т. е. математической логики) — просто обратная сторона этой позити-
вистской ошибки (Heidegger, 2000, 73). Таким образом, Хайдеггер 
прямо включает логический позитивизм в свою бытийную историю, 
трактуя его как один из финальных и прискорбных этапов забвения бы-
тия. 

Из этого мы видим, что и Карнап, и Хайдеггер осознавали своё 
столкновение как противостояние двух разных философских движений. 
Но в 1930-е они ещё не назывались «аналитическая» и «континенталь-
ная» философия. 

 
Эпизод IV. Гость из-за океана. 1935 

 
В 1935 году американский философ Эрнест Нагель посетил Кем-

бридж, Вену, Прагу, Варшаву и Львов, общался там с философами и 
написал о том отчет в двух частях (Nagel, 1936a; Nagel, 1936b). Его впе-
чатления начинаются с противопоставления аналитической философии 
(именно такое выражение он использует) Джорджа Эдварда Мура, Бер-
трана Рассела, Людвига Витгенштейна, Морица Шлика, Яна 
Лукасевича, Рудольфа Карнапа и др. и иррационалистической филосо-
фии в Европе. Нагель сообщает своему читателю, что любой рассказ 
такого рода, который он сейчас предпримет, будет субъективен, но 
портрет аналитической философии всё равно стоит нарисовать, дабы че-
ловек, который интересуется философией как анализом, не впал в 
отчаяние от знакомства с интеллектуальной сценой Европы, решив, что 
она полностью захвачена романтическим иррационализмом. Аналити-
ческая философия как таковая этически и политически нейтральна. 

 
14 Вероятно, в том смысле, в каком можно пережить расставание, утрату, горе, 

поражение или болезнь. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 15 

Однако Нагель отмечает её подрывной потенциал против иррациона-
лизма и обскурантизма. 

Он также выделяет некоторые общие для представителей описы-
ваемого им направления черты:  

(1) вместо строительства философских систем аналитические фи-
лософы намерены прояснять значение предложений конкретных наук; 

(2) поэтому их методом является анализ, в силу этого такие фи-
лософы большой упор делают на ясность метода, а не пытаются 
защитить ту или иную доктрину, что приводит к коллективной теорети-
ческой работе;  

(3) этих философов почти не интересует история и социальное 
значение идей; они считают, что многие традиционные философские 
вопросы и проблемы лишены научного значения. Любопытно, что тут 
Нагель высказывает несогласие, говоря, что не уверен, что традицион-
ная философия — это одна сплошная ошибка; более того, считает он, 
глубокое знакомство с историей философии удержало бы аналитиче-
ских философов от серьёзных ошибок, ведь они порой просто 
обсуждают некоторую традиционную проблему под новым названием. 
Однако «в высшей степени неисторическая атмосфера, в которую я по-
грузился, необычайно бодрит, и она принесла мне отрадное облегчение 
от трансцендентальной позы, которую принимают столь многие амери-
канские авторы при подходе к систематической философии» (Nagel, 
1936, 7);  

(4) аналитические философы склонны к натурализму и здравому 
смыслу, они не считают наш мир иллюзией. 

Интересно впечатление Нагеля от венской философии:  
 

Лекции профессора Шлика читались в огромной 
аудитории, переполненной студентами обоих полов, а на 
его семинаре случайному посетителю повезло, если ему не 
приходилось сидеть на подоконнике. Содержание лекций, 
хотя и простое, было на высоком уровне; они были посвя-
щены изложению теории значения как способа 
верификации утверждений. Мне пришло в голову, что, 
хотя я был в городе, переживающем экономический упа-
док, а в обществе царила реакция, взгляды, столь 
убедительно представленные с кафедры, были мощным 
интеллектуальным вызовом. Я задавался вопросом, как 
долго такие доктрины будут терпеть в Вене. И я подумал, 
что частично понял причину живучести (vitality) и привле-
кательности аналитической философии. Аналитическая 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 16 

философия формально этически нейтральна; её профес-
сора не навязывают студентам догмы о жизни, религии, 
расе или обществе. Но аналитическая философия — это 
интеллектуальное упражнение в особой области, и если 
путь интеллекта становится для человека привычным, то 
никакие доктрины и институты не защищены от критиче-
ского переосмысления. Поскольку традиционная 
философия часто практиковалась как разновидность мра-
кобесия, она стала bête noir15 Венского кружка. 
Напряжение между профессорами спекулятивной и анали-
тической философии можно заметить и за пределами 
Центральной Европы; мне рассказывали, что в Англии не-
которые пожилые философы были ошеломлены и 
шокированы, когда на публичном собрании блестящий мо-
лодой сторонник Венского кружка пригрозил им скорым 
исчезновением, поскольку «армии Кембриджа и Вены уже 
наступают». Я убеждён, что это напряжение существует не 
только из-за того, что традиционная спекулятивная фило-
софия часто культивирует мистификацию и сознательный 
иррационализм в вопросах строгой философии, но и по-
тому, что это имеет последствия для социальной теории и 
практики, как показали недавние события. Таким образом, 
аналитическая философия выполняет двойную функцию: 
она предоставляет тихие зёленые пастбища для интеллек-
туального анализа, где её последователи могут укрыться 
от неспокойного мира и заниматься своими интеллекту-
альными играми с шахматным безразличием к его ходу; и 
она также является острым сияющим мечом, помогающим 
рассеять иррациональные убеждения и сделать очевидной 
структуру идей. Это одновременно занятие отшельника и 
чрезвычайно серьёзное приключение: она стремится сде-
лать максимально ясным то, что мы действительно знаем 
(Nagel, 1936a, 9).  
 

Если сопоставить эту оценку путешественника с тем, что мы уже обсу-
дили про Хайдеггера и Карнапа, то можно лучше понять тот 
исторический контекст, в котором рождалось различие аналитической 
и континентальной философии. Но нас скорее интересует, что Нагель, в 
чём-то наблюдатель со стороны, подмечает оппозицию рационального, 
научного, ясного, аисторического, натуралистического и 

 
15 Т. е. главным врагом. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 17 

иррационального, романтического, туманного, традиционного, систем-
ного, спекулятивного. Впрочем, самого автора книг по логике и 
научному методу сложно заподозрить в полной нейтральности в этом 
вопросе. 

 
Эпизод V. Райл и Франкфуртская школа 

 
В 1934 году Теодору Адорно удалось бежать от нацистов в Окс-

форд, где он провёл четыре года в Мёртон-колледже (Джеффрис, 2018, 
209). Научным руководителем Адорно назначили оксфордского анали-
тического философа Гилберта Райла16, одного из немногих в 
университете профессоров, которые были хотя бы как-то знакомы с ра-
ботами Романа Ингардена, Гуссерля и Хайдеггера, т. е. тем, чем 
интересовался сам Адорно. Райл даже написал на «Бытие и время» ре-
цензию. Что же там написано? 

Райл признает Хайдеггера «пожалуй, самым сильным и ориги-
нальным учеником Гуссерля» (Ryle 1929, 355), восхищается им как 
важным, тонким, смелым, оригинальным мыслителем (Ryle 1929, 367). 
Однако при этом Хайдеггер и вся феноменология — это «шаг к ката-
строфе» (Ryle 1929, 355). Он предрекает, что закончится эта история 
либо «саморазрушительным субъективизмом, либо болтливым мисти-
цизмом (Ryle 1929, 370). По тону текста ясно, что Райлу нравится 
отвержение Хайдеггером различия сознания и тела, субъекта и объекта, 
но Райл сомневается в приписываемой им автору «Бытия и времени» 
гипотезе о том, что обыденный язык («language of the village and the 
nursery») больше подходит для философии, чем технический язык, хотя 
бы частично уже избавленный от метафоричности. Интересно, что это 
сомнение исходит от человека, которого в будущем будут знать как фи-
лософа обыденного языка. 

Другое возражение британского философа состоит в том, что 
надежде проникнуть в смыслы допознавательной жизни не суждено 
сбыться, так как самое обыденное отношение к миру уже подразумевает 
определённое знание. И, наконец, ещё один его довод, направленный 
против феноменологии в широком смысле слова, состоит в том, что хотя 
мы действительно получаем доступ к вещам посредством их данности 
сознанию, ошибочно считать, что сущность вещей может быть раскрыта 
благодаря анализу этой данности. Напротив, для этого надо анализиро-
вать сами вещи. Впрочем, Райл признает, что Хайдеггер ставит перед 

 
16 Если бы Адорно выбрал другого профессора, Р. Дж. Коллингвуда, то история 

философии могла бы пойти по иному пути. Коллингвуд был более открыт историческому 
изменению философии, чем Райл. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 18 

читателем «пугающую (alarming) задачу понимания совершенно новой 
терминологии17» (Ryle 1929, 364), так что многие из выводов Хайдег-
гера оксфордец «должен оставить непрояснёнными из-за того, что я их 
не понял» (Ryle 1929, 355). Особенно туманными Райлу представляются 
разделы про временность. Его можно понять. 

Теперь, когда мы ознакомились с некоторыми взглядами науч-
ного руководителя, самое время вернуться к его «ученику». Райлу, судя 
по всему, до Адорно не было никакого дела. Адорно платил той же мо-
нетой: в Оксфорде ему очень не нравилось. Он был вынужден обедать в 
общей столовой, а многие люди в университете были настроены прона-
цистски (об этом см.: Schad, 2007). В такой трудной обстановке Адорно 
работал над критикой Гуссерля. В Англии эта тема мало кому была ин-
тересна, хотя Адорно и пытался объяснить её, «опускаясь до детского 
уровня» (Müller-Doohm, 2004, 193). Есть мнение, что «Адорно удалось 
продвинуться в направлении аналитической философии, поскольку он 
сосредоточился на концептуальном анализе идей Гуссерля, отказав-
шись от каких-либо дополнительных исторических объяснений» 
(Müller-Doohm, 2004, 192). Возможно, это правда. Но Оксфорд его так 
и не принял: ни один университетский клуб не пригласил его выступить 
(Джеффрис, 2018, 210). Хотя сам он ходил на собрания Джоуиттовского 
общества и Философского общества. Адорно также вступил в Музы-
кальное общество (Müller-Doohm, 2004, 193). 

Полезно посмотреть на оксфордские годы Адорно и с другой сто-
роны. Айер, тоже ученик Райла и тоже критик Гуссерля и Хайдеггера, 
на семь лет моложе Адорно, описывает его так: 

 
…он казался нам комической фигурой с его щеголь-

скими манерами и внешностью, с его беспокойным 
стремлением узнать, получили ли другие беженцы приви-
легию обедать за Высоким столом, которой он до сих пор 
не удостоился. В нашем философском аскетизме нас также 
скорее позабавило, чем впечатлило то внимание, которое 
он в то время уделял философии джаза. Возможно, это не 
вполне наша заслуга, что мы почти не интересовались ни 

 
17 Так, Dasein Райл понимает как мыслящее, спрашивающее и использующее 

методы Я, в том числе его, Райла, Я (Ryle 1929, 364–365). Учитывая, что мотивация 
развивать экзистенциальную аналитику Dasein у Хайдеггера связана, насколько я могу 
судить, с идеей дотеоретической и дорефлексивной практической жизни, то вряд ли 
толкование Райла можно признать полностью адекватным. С другой стороны, он верно 
указывает, что сущностью бытия Dasein является забота (being-about), проницательно 
отмечая, что речь идёт не об эмоции, а скорее о переосмыслении гуссерлевской 
интенциональности.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 19 

эстетикой, ни марксистской философией, хотя к концу де-
сятилетия Исайя написал отличную вводную книгу о 
Марксе18. Так как в Оксфорде для него ничего не нашлось, 
Адорно нашёл приют в Соёдиненных Штатах, а после 
войны вернулся в Германию. В конце концов он стал жерт-
вой студенческих волнений, пережив сердечный приступ, 
когда некоторые из его учениц обнажили грудь и танце-
вали вокруг него в насмешку» (Ayer, 1977, 153).  
 
Этическую сторону этого замечания Айера я оставлю в стороне, 

отмечу только, что Адорно умер от инфаркта не «когда» ему показали 
грудь, а лишь спустя некоторое время после этого события19.  

Айер противопоставляет Адорно другому беженцу с континента, 
Эрнсту Кассиреру, отмечая вежливость и хороший английский автора 
«Философии символических форм». На его лекции по Лейбницу окс-
фордские философы ходили, хотя когда они задавали сложные вопросы, 
то Кассирер отвечал, что такие вопросы озадачили бы и самого Лейб-
ница, и шел дальше. В конце концов, как и Адорно, Кассирер уехал в 
США. Комментируя бедственное положение Адорно в Оксфорде, Ни-
хил Кришнан пишет: «Адорно не принял анализ; ни один марксист того 
десятилетия не принимал его, предпочитая историю и экономику этому 
стилю философии» (Krishnan, 2023, 65). Из воспоминаний Айера видно, 
что в Оксфорде лишь позднее узнали, что у них учился знаменитый 
неомарксист. Но это их особо не впечатлило (Кузнецов, 2005). 

Сам Адорно позднее, уже в 60-е годы, оценивал оксфордскую фи-
лософию того времени следующим образом: 

 
…интеллектуальный подход, который фактически 

ввёл Конт, теперь претендует на то, что нашёл образцовую 
научную формулировку в современной теории логиче-
ского позитивизма, которая представляет эти вещи с 
математической точки зрения самым передовым и изощ-
ренным образом. И именно здесь, в этом логическом 
позитивизме, мы обнаруживаем, что одним из критериев 
осмысленности пропозиций является то, что они могут 
быть представлены в терминах повседневного языка, так 
что эта теория также очень близко подходит к категории 
легко понятного или легко доступного для понимания. 

 
18 Видимо, речь идёт о книге (Berlin, 1996). 
19 Благодарю анонимного рецензента за то, что он обратил моё внимание на эту 

важную деталь. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 20 

Здесь мы видим, как такая категория, как «повседневный 
язык», чреватая бесчисленными социальными предпосыл-
ками, невольно предстаёт так, как будто она каким-то 
образом существует до или за пределами общества, а 
именно в пространстве логических построений. Однако 
именно здесь позитивная наука, и в частности социология, 
имела бы все основания для скептицизма и, несомненно, 
пожелала бы подвергнуть эту категорию дальнейшему 
критическому изучению (Adorno, 2022, 46–47).  
 
Тут мы видим, что для Адорно оксфордская философия обыден-

ного языка — это часть позитивизма, и она опирается на фикцию 
абстрактного обыденного языка, слепая к социальным условиям его 
воспроизводства. Даже работу Витгенштейна Адорно и его коллега и 
соавтор Макс Хоркхаймер (см. также: O'Neill & Uebel, 2004) восприни-
мали как часть позитивизма и отвергали его как плоское позитивное 
мышление, полную противоположность философии (см.: Freyenhagen, 
2023, 134; Whyman, 2023)20. 

В принципе в похожем духе Герберт Маркузе, другой представи-
тель Франкфуртской школы, высказывался в книге «Одномерный 
человек» (1964). Он называл аналитическую философию — используя 
этот термин — одномерной, это «академический садо-мазохизм», кото-
рому присуща «фамильярность уличного прохожего». С точки зрения 
Маркузе, «анализ направляется даже не обыденным языком, но скорее 
раздутыми в их значении языковыми атомами, бессмысленными обрыв-
ками речи, которые звучат как разговор ребёнка» (Маркузе, 1994, 230). 
Насколько я понимаю, главной претензией представителей Франкфурт-
ской школы к аналитической философии является то, что она 
некритически относится к действительности, пытается разобраться с 
тем, что есть, а не хочет изменить мир. А потому аналитическая фило-
софия якобы подозрительно относится к разного рода отклонениям от 
нормы. Цитируя оксфордского философа обыденного языка 
Дж. Л. Остина, Маркузе замечает, что рассуждения Остина совершенно 
ясны, полностью точны и верны, но этого не только недостаточно, а это 

 
20 Восприятие Витгенштейна в континентальной философии — это отдельная 

большая тема, которую я тут не могу развивать подробно. В целом, есть тенденция 
использовать идеи Витгенштейна (так действуют, на мой взгляд, Жан-Франсуа Лиотар, 
Карл-Отто Апель и Юрген Хабермас), а есть те, для кого, как и для Адорно, Витгенштейн 
является антифилософом (Жиль Делёз, Ален Бадью). Есть также множество интересных 
и не очень попыток прочертить какие-то связи Витгенштейна с Гуссерлем, Хайдеггером 
и Деррида, но я не буду их обсуждать в этой работе. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 21 

разрушительно для философии (Маркузе, 1994, 232)21. Анализу Остина 
Маркузе противопоставляет революционное рассуждение Ленина про 
диалектику стакана. Методы аналитической философии, с точки зрения 
Маркузе, исключают политический анализ: «…самая заумная метафи-
зика не демонстрировала таких искусственных хлопот с жаргоном, 
вроде тех, которые возникли в связи с проблемами редукции, перевода, 
описания, означивания, имён собственных и т. д.», — констатирует про-
рок новых левых (Маркузе, 1994, 246). «Аналитическая философия 
часто создаёт атмосферу обвинения и комиссии по расследованию. Ин-
теллектуалы вызываются на ковер. Что вы имеете в виду, когда 
говорите…?» (Маркузе, 1994, 252)22. 

Я должен признать, что текст Маркузе обнаруживает достаточно 
хорошее знакомство с оксфордской философией середины ХХ века (а 

 
21 Адорно тоже не был большим поклонником ясности: «Концепция ясности взята 

из отдельных дисциплин, в которых она сохранилась как догма, и заново применена к 
философии, которая давно подвергла её критическому осмыслению и поэтому не должна 
беспрекословно ей следовать» (Adorno, 1993, 95–96). В принципе, знаменитая неясность 
или неопределённость языка континентальной философии — это порой действительно 
результат совершенно сознательного выбора, который тут обосновывает Адорно. Иногда 
континентальные авторы даже высказывают мнение, что главное в философии — это 
метафоры (см., например: Фёдор Гиренок, континентальный философ: «Я полагаю, что 
философия — это вообще метафоры одни. Любой философ — это одна-две метафоры. И 
больше ничего нет. … Философия — это метафоры по сути своей. И никакой какой-то 
точной философии не существует»; Вадим Васильев, аналитический философ: «Только 
такая философия и есть! Точная философия, никакой другой быть не может!» (Васильев 
& Гиренок, 2007), или что нельзя упрекать кого-то за использование метафор («Когда 
писатель порицает употребление метафор в философии, он этим только обнаруживает, что 
не знает ни что такое философия, ни что такое метафора. Ни одному философу не пришло 
бы в голову осудить метафору. Метафора — необходимое орудие мышления, форма 
научной мысли» (Ортега-и-Гассет, 1990, 68). Полагаю, большинство аналитических 
философов тоже ничего не имеют против метафор, если они используются для украшения 
речи или в дидактических целях. Думаю, большая часть аналитиков будет согласна, что 
метафоры можно «расшифровать», возможно прямо сказать то, что мы ради стиля или 
риторики выражали с помощью метафор. 

22 В принципе, при желании можно считать, что резкость слов Маркузе 
объясняется в том числе и внешними причинами, а именно маккартизмом. Дело в том, что 
с конца 40-х годов по 60-е в Америке очень сложно было быть политическим философом 
левых взглядов, а аналитическая философия активно развивалась. Иногда даже 
предполагают, что маккартизм, убрав со сцены философов-марксистов, сформировал 
аналитическую философию как таковую (Schuringa, 2023). Чтобы оценить правомерность 
этой гипотезы, нужно понимать, насколько популярен был марксизм в американской 
философии до маккартизма, заняли ли аналитические философы места уволенных 
марксистов и насколько это было массовое явление. Такими данными я не располагаю, 
хотя в целом гипотеза кажется мне интересной. Однако есть примеры, которые заставляют 
меня в ней сомневаться. Во-первых, жертвой маккартизма были и аналитические 
философы, например, Карнап. Во-вторых, аналитические философы довольно активно 
участвовали в защите Анджелы Дэвис. Но я не буду развивать эту тему тут. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 22 

также с поздней философией Витгенштейна) и в целом подмечает не-
мало характерных черт, которые присущи манерам аналитических 
философов, насколько они мне известны (в том числе и из самонаблю-
дения). С другой стороны, обвинение в том, что аналитические 
философы «всё оставляют как есть», что они в своей мысли политиче-
ски нейтральны или консервативны, может быть справедливо для 
некоторых аспектов философии Витгенштейна или Остина, но не может 
быть применено к более радикально настроенным аналитическим фило-
софам. К таким «радикалам» можно отнести, например, из наших 
современников Питера Сингера, Дерека Парфита или Дерка Перебума. 
Не был политически пассивным и Рассел. Эти философы имеют вкус к 
влиянию на общественные мнения и настроения. Но при этом их иссле-
дования относятся к теоретической философии. Разумеется, сегодня 
существует и аналитический марксизм, и аналитический анархизм. (Но 
почему-то пока нет аналитического фашизма.) 

А если кого-то интересует только чистая метафизика? Например, 
только вопрос о бытии Бога, проблема сознания или тождества лично-
сти во времени. Я не вижу, зачем при подобных предметах 
исследования кому-то нужно было бы обращаться к критической ре-
флексии в марксистском или психоаналитическом стиле. На мой взгляд, 
истинность теизма или атеизма, дуализма, материализма, идеализма или 
панпсихизма, компатибилизма или его отрицания и т. п. не зависит от 
устройства нашего общества. Хотя, конечно, то, что мы думаем про эти 
вопросы, от общества в определённой мере и сложным образом зависит. 
Но факт этой зависимости не влияет на истинность сам по себе. 

На примере взаимодействия франкфуртской школы и аналитиче-
ских философов можно увидеть продолжение конфликта Хайдеггера и 
позитивистов. Тут политический ландшафт совсем иной, но суть взаим-
ных претензий, кажется, имеет преемственность: отношение к 
современной логике, отношение к ясности, вопрос о том, что актуально 
в философии, можно ли опираться на здравый смысл и обыденное упо-
требление языка, или мы должны обращать на эти вещи логику 
эпистемологического подозрения. 

К этому эпизоду нужно добавить ещё два подсюжета, чтобы раз-
рыв не представлялся излишне драматическим. Во-первых, в архиве 
Адорно хранятся три письма, которые добавляют некоторые новые 
штрихи к нашей теме. Первое из них написано Райлом Адорно в 1938 
году, когда Адорно уже уехал в США. Райл пишет, что рад слышать, что 
Адорно удалось устроиться на работу в Америке. Он выражает надежду, 
что эта новость не значит, что он никогда Адорно более не увидит, и не 
означает, что он более не получит от Адорно вестей. Это ясно 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 23 

показывает, что некоторая личная связь у этих двух философов всё же 
была, и там было что-то, кроме взаимного отторжения или презрения. 
Два других письма относятся к 1968 году, когда Адорно уже вернулся в 
Европу. В первом письме Райл сообщает, что давно он не пил немецкого 
вина23 и не игнорировал музицирования Адорно24. И он намерен скоро 
увидеть своего коллегу. Адорно отвечает, что ему очень приятно полу-
чить весть от Райла после столь долгого перерыва, и он с нетерпением 
ждёт визита британского коллеги во Франкфурт. Он также сообщает, 
что ко времени визита должна выйти некая книга25 о противоречиях 
между диалектикой и позитивизмом в немецкой социологии. Адорно 
выражает надежду, что Райл сможет познакомиться с аргументами и 
контраргументами, представленными в этой книге, и заключает, что в 
мире мало людей, с которыми ему хотелось обсудить этот вопрос так же 
сильно, как с Райлом26. 

Во-вторых, иронично, что следующее поколение Франкфуртской 
школы, прежде всего Юрген Хабермас, уже будет пытаться интегриро-
вать континентальную социальную философию и элементы 
аналитической философии обыденного языка (Соболева, 2002; Юнусов, 
2020). 

 
Эпизод VI. Айер и Батай. 1951 

 
Теперь переместимся в Париж января 1951 года. Тут мы сможем 

застать столкновение между французским философом Жоржем Батаем 
и английским позитивистом, аналитическим философом Альфредом 
Айером. Если посмотреть на наиболее известные тексты Айера, то 
можно подумать, что нет ничего более далёкого от континентальной фи-
лософии. Это простая и ясная английская проза, полная 
прямолинейных, порой даже слишком прямолинейных, рассуждений. 
Но при этом Айер был связан с Францией едва ли не больше, чем все 
другие британские философы его поколения. Он с критическим интере-
сом относился к экзистенциализму Сартра и вообще к влиянию 

 
23 Возможно, это как-то связано с тем, что отец Адорно был крупным 

виноторговцем. 
24 Я не уверен, что знаю, как это следует понимать: это издёвка? локальная шутка? 

и то, и другое? 
25 Возможно, Адорно пишет о книге «Der Positivismusstreit in der deutschen Soziol-

ogie» (1969). Адорно также обсуждает позитивизм в социологии в рамках цикла лекций 
«Введение в социологию» (1968). 

26 Akademie der Künste, Berlin, Heinrich-Mann-Archiv, no. 420, Br 1275. Я 
благодарю Архив Адорно за возможность изучить эти письма. Увы, современные 
биографии Райла не дают нам информации о его связи с Адорно. См., например, (Vrijen, 
2007). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 24 

немецкой феноменологии и немецкого же экзистенциализма (в широ-
ком смысле слова) на французскую мысль. При этом Айер уважал 
работы Анри Пуанкаре по философии науки, работы Жана Нико и даже 
считал важными ранние работы Анри Бергсона о сознании и его же 
поздние работы по этике (но не его теорию времени). При этом Айер 
заметил для себя, что эти люди не получали признания в современной 
ему французской философской академии. После войны, считал Айер, во 
Франции победила философия, которая ориентировалась на немецкие 
образцы. При этом внимание к немецкой философской культуре фран-
цузы сочетали с крайней политизированностью, что было непривычно 
для философов с британских островов. Это Айер считает причиной 
того, что англичане не интересуются французской философией после 
Декарта. При этом сам Айер этой закрытости не разделял и приезжал во 
Францию читать лекции (Ayer, 1985, 23–27). И в ходе одного из визитов 
на лекцию к Айеру пришел Батай. 

Жорж Батай был исключительно примечательным персонажем 
тогдашней французской философской, социологической и литератур-
ной сцены: исследователь насилия, мистик без Бога, человек, который 
собирался перевернуть основы экономической науки, автор эротиче-
ской литературы, который намеревался победить немецкий фашизм, 
спланировав человеческое жертвоприношение27. Андре Бретон во «Вто-
ром манифесте сюрреализма» представил его как человека, который 
отказывается рассматривать «что-либо ещё, кроме самых гнусных, са-
мых отвратительных и самых испорченных вещей» (цит. по Декс, 2010, 
283). Отчасти это правда. Но Батай при этом исследовал и разрабатывал 
довольно любопытную версию материалистической философии, нахо-
дясь под влиянием одновременно Гегеля, Ницше и Льва Шестова. 
Разрабатывал он и социологические идеи Дюркгейма и полевых антро-
пологов. Иными словами, это был исследователь со славой порнографа. 

И вот такой человек оказался 11 января 1951 года на лекции Ай-
ера «Идея истины и современная логика». Там же был и знаменитый 
французский феноменолог Морис Мерло-Понти, с которым Айер дру-
жил (Ayer, 1985, 23–24). Правда, они сознательно ограничили свою 
дружбу предметами, которые не касались философии — слишком не-
продуктивными были их попытки обсуждать теоретические проблемы 
(Ayer, 1977, 285). Впрочем, Айер поспособствовал тому, что «Феноме-
нология восприятия» Мерло-Понти появилась на английском (Ayer, 
1985, 189). На лекции также был другой друг Айера — Жан Валь (по-
дробнее о нём см.: Кузнецов, 1982; Курилович, 2019), историк 

 
27 Составить себе представление об этом выдающемся авторе можно из этих 

работ: (Фокин, 2002; Тимофеева, 2009; Вайзер, 2009; Зенкин, 2014; Зыгмонт, 2018). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 25 

философии, один из знатоков в том числе и ранней аналитической фи-
лософии и один из тех немногих, кто мог в то время во Франции 
компетентно рассказывать что-то про идеи Мура и Рассела (Wahl, 1920, 
214–225)28.  

Во второй части своих воспоминаний Айер описывает лекцию об 
истине, которую устроил Валь после войны в Философском колледже. 
Айер не приводит точной даты, но, возможно, речь идёт именно об ин-
тересующем нас тут событии. Айер пишет: 

 
Моя ортодоксальная трактовка проблемы, облекаю-

щая корреспондентскую теорию в семантические одежды, 
ставшие модными по крайней мере среди аналитических 
философов благодаря Альфреду Тарскому, заинтересовала 
аудиторию не столько как источник просвещения, сколько 
как театральное зрелище. Одна английская подруга, ока-
завшаяся в аудитории, сказала мне потом, что её соседи 
оценили это в основном как выдающееся проявление ан-
глийского юмора (Ayer, 1985, 29). 
 
После этой лекции Айер, Батай, Мерло-Понти и физик Жорж Ам-

брозино29 оказались в баре и проспорили там до трёх утра30. Судя по 
всему, это была не первая встреча Батая и Айера. Они, видимо, встреча-
лись ещё в 40-е годы. Айер в то время пытался убедить Батая в 

 
28 Для Валя Мур и Рассел — это, прежде всего, реалисты и критики идеализма, 

выступающие в союзе с американскими реалистами и прагматистами. Судя по всему, 
интерес Жиля Делёза к Расселу и Уильяму Джеймсу возник в связи с этой книгой Валя. 
Позднее Валь присутствовал на семинаре Мура в Колумбийском университете. Вот как 
он описывает своё впечатление: «Я хотел бы вспомнить семинар Мура, который я посещал 
в Колумбийском университете, где в течение двух часов мы обсуждали то, что могли бы 
обсудить сейчас [т. е. на семинаре в Руайомоне, см. ниже эпизод VIII]: является ли 
высказывание "Истинно, что на этом столе стоят две пепельницы" тем же самым, что и 
"На этом столе стоят две пепельницы". Дискуссия длилась два часа. Мур был настоящим 
Сократом, и мы так и не пришли к выводу. Я думаю, он считал, что "Истинно, что…" 
излишне, и что достаточно сказать: на столе две пепельницы (il y a) ... В этом и был весь 
смысл дискуссии» (La philosophie analytique, 1962, 35). Насколько я понимаю, Валь мог 
посещать семинары Мура в Нью-Йорке во время своего пребывания там в начале Второй 
мировой войны. На этих семинарах присутствовал и молодой Мортон Уайт, который 
ощущал их как глоток свежего воздуха и блистательный свет (Morton, 1999, 52–59). 

29 Зыгмонт называет его специалистом по ядерной физике и соратником Батая по 
общественным делам (Зыгмонт, 2018, 57), см. также об участии Амброзино в разных 
объединениях с Батаем (Фокин, 2002, 176, 199). Согласно самому Батаю, Амброзино был 
научным сотрудником Лаборатории рентгеновских лучей; он благодарит его за 
совместную работу над «Проклятой частью» (Батай, 2006, 113).  

30 Саймон Джеймс недавно опубликовал фантазию о том, что нужно добавить к 
этой группе философа-мадхьямика (James, 2019).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 26 

следующем тезисе: время — это не только человеческое изобретение. 
Но тогда он не достиг никакого успеха (Ayer, 1977, 288). В 1951 году в 
баре после лекции Айер и французы говорили на очень похожую тему. 
На следующий день лекцию читал уже Батай. Она называлась «Послед-
ствия незнания». Её текст опубликован в «Собрании сочинений» 
философа (Bataille, 1976)31. Я должен признаться, что этот документ до-
вольно сложен для понимания32. Но попробую всё же выделить из 
текста то, что можно, но, как отмечает сам Валь в своей первой реплике 
после дискуссии о лекции, «обсуждение [этих идей] затруднительно» 
(Bataille, 1976, 197).  

Из текста мы узнаем, что ночью в баре философы обсуждали те-
зис о том, что Солнце существовало до появления людей. Этот тезис 
предложил Айер. Батай говорит, что обсуждение вызвало некоторый 
скандал, показавший, что между французскими философами и англий-
скими философами существует своего рода пропасть (abîme), которой 
нет между французскими философами и немецкими философами 
(Bataille, 1976, 191). В чём же состояли позиции сторон? 

Айер не видел никаких оснований сомневаться в этом тезисе. Мы 
не знаем точно, какой довод он приводил, но очень вероятно, что это 
были какие-то естественно-научные соображения: у нас есть проверяе-
мые геологические, астрономические и другие данные, позволяющие 
нам оценить это утверждение как скорее всего истинное. А может быть, 
здесь было некоторое влияние Мура и его философии здравого смысла, 
потому что Мур утверждал, что подобного рода высказывания являются 
частью здравого смысла (Moore, 1925; Мур, 1998).  

Французы не соглашались с этим тезисом. Амброзино говорил, 
что солнца не существовало до появления мира33 (le monde). Для Батая 
суждение Айера указывало на совершенную бессмыслицу (le parfait 
non-sens) (Bataille, 1976, 190)34. Вот как он это обосновывает (или 

 
31 Я благодарю Михаила Гарнцева, Анну Стрельчук и Никиту Архипова за 

помощь в исследовании этого текста Батая. От Анны Стрельчук я узнал, что недавно это 
сочинение обсуждал в своих учебных курсах в Сорбонне Квентин Мейясу в рамках 
разбора связи между реализмом и феноменологией, которая интересует Мейясу в связи с 
критикой корреляционизма. Я также благодарю Семёна Ларина и Алексея Зыгмонта за 
комментарии к рукописи этого раздела. 

32 Через два года в том же собрании Батай прочитает доклад «Незнание, смех и 
слезы». Это название очень точно описывает внутреннее состояние некоторых читателей 
Батая во время знакомства с его идеями. 

33 Что это в точности означает, я не знаю. Можно строить предположения, но 
изучение мировоззрения Амброзино не входит непосредственно в сферу моих научных 
интересов. 

34 Чисто грамматически можно прочитать так, что Батай оценивает как 
бессмысленные не слова Айера, а слова Амброзино. Но не думаю, что в этом есть смысл, 
учитывая то, что говорится дальше. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 27 

поясняет?): «Здравый смысл35 должен иметь полный смысл в том 
смысле, что любое высказывание в принципе подразумевает наличие 
субъекта и объекта. В высказывании: было Солнце, а людей нет, есть 
субъект, но нет объекта (il y avait le soleil et il n’y a pas d’hommes, il y a 
un sujet et pas d’objet)», поэтому36 «невозможно представить существо-
вание Cолнца без людей» (Bataille, 1976, 191). К обсуждению этой 
таинственной фразы я ещё вернусь37. 

Позицию Мерло-Понти Батай не формулирует чётко, но из кон-
текста можно предположить, что он тоже с Айером не согласился. 
Андреас Врахимис предполагает, что мы можем более-менее надёжно 
реконструировать, почему Мерло-Понти не согласился, если не согла-
сился, с тезисом Айера (Vrahimis, 2013, 99–100). В уже упомянутой 
«Феноменологии восприятия» мы находим рассуждения на похожие 
темы (Мерло-Понти, 1999, 546)38. Их можно понять в том смысле, что 
сами научные процедуры, которыми мы могли бы верифицировать это 
утверждение Айера про Солнце, возникают в рамках определённой 
культуры, опосредованы нашим обыденным отношением к миру, и в 
этом смысле ничего не могло существовать до бытия человека. Иными 
словами, если в каком-то смысле Солнце существует благодаря нам, то 
утверждение, что оно существовало до нас, будет в этом смысле просто 
ложным39.  

Но для Батая, насколько я понимаю его философские симпатии и 
антипатии, такой ход рассуждений закрыт, потому что он описывает фе-
номенологию как практически тупиковую ветвь рассуждений:  

 

 
35 «Un sens commun». Врахимис переводит как «common meaning», но кажется, 

что речь о другом (Vrahimis, 2013, 104). 
36 Не могу поручиться, что первое суждение тут у Батая действительно 

обосновывает второе, однако этот вариант прочтения после многих раздумий кажется мне 
по меньшей мере допустимым. 

37 Образ (и иногда даже что-то вроде понятия) Солнца является важным для 
творчества Батая, и обсуждается в таких произведениях как «Солнечный анус», «Гнилое 
солнце», «Проклятая часть» и других. Алексей Зыгмонт пишет, что «[н]авязчивые 
фантазии на тему того, что с солнцем что-то не так, преследовали Батая с раннего детства» 
(Зыгмонт, 2018, 30). Батая привлекала в Солнце его двойственность: оно даёт энергию 
жизни, но само является для нас смертельно опасным. Эта двойственность аналогична 
двойственности насилия, жертвоприношения и, в итоге, сакрального: они 
парадоксальным образом сочетают в себе жизнь и смерть, благо и зло. Возможно, реакция 
Батая частично связана с особенностью примера Айера, а вовсе не с его содержанием. 
Если бы он привёл не Солнце, а, скажем, Суалокин, то вечер 11 января 1951 года 
несколько философов могли провести и иначе. См. также (Зенкин, 2014, 336). 

38 Оригинал вышел в 1945 году. Сам Айер знал релевантные пассажи и цитировал 
их в своём позднем тексте о Мерло-Понти (Ayer, 1984, 226). 

39 Точку зрения Мерло-Понти защищает Тед Тоадвайн (Toadvine, 2014). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 28 

С некоторых пор немецкая философия — един-
ственная живая форма философии — стала стремиться к 
тому, чтобы сделать познание последней ступенью внут-
реннего опыта. Но феноменология оценивает познание как 
цель, которая достигается опытом. Подобное сочетание 
хромает: на долю опыта в нём приходится и слишком 
много, и слишком мало. Те, кто идёт на это, должны пони-
мать, что возможность опыта неизмеримо превосходит 
определённое ему применение. Философию явно спасает 
то, что опытам феноменологов недостает остроты. Она не 
переживёт игры опыта, когда тот достигнет края возмож-
ного (Батай, 1997, 25)40. 

  
Иными словами, опыт для феноменологов сводится к познава-

тельной активности, а Батай считает это недостаточно радикальным, и 
поэтому феноменология для его целей не годится.  

Впрочем, восприятие феноменологии в батаевских кругах тех лет 
было во многом связано с весьма оригинальным толкованием Гегеля 
Александром Кожевым, который был склонен сближать спекулятивную 
философию Гегеля и феноменологию Гуссерля (Кожев, 2013). А Гегель 
был для Батая важным автором. Поэтому исключать определённое вли-
яние Гуссерля на слова Батая против Айера я не буду. В этом случае 
можно считать, что для Батая Солнце является субъектом, действую-
щим на человечество, а человечество — объектом действия Солнца, и 
они связаны взаимным жертвоприношением: Солнце даёт людям свет и 
тепло, а люди, во всяком случае, некоторые, отдают ему кровавые 
жертвы41. В этом прочтении Батай говорит, что существует необходи-
мая связь между Солнцем и людьми, и одно не может быть без другого. 
В таком случае, говоря о бессмысленности, он мог иметь в виду просто 
ложь. И в таком случае его позиция совпадает с позицией Мерло-Понти, 
хотя последний вряд ли ссылался на жертвы. 

Итак, Мерло-Понти считал или мог бы считать утверждение Ай-
ера скорее ложным на указанных выше основаниях. Но Батай идёт 

 
40 Оригинал вышел в 1954, т. е. несколько после спора с Айером.  
41 Это толкование предложил Данила Волков. Мне кажется, что оно находится в 

напряжении с тем, что Батай вроде бы прямо говорит, что дело тут не в Солнце, а в любом 
объекте вообще. А не со всяким объектом нас связывают жертвы. Но если всё же 
развивать тему уникальности именно Солнца, то для Батая могло быть важно, что этот 
объект часто рассматривается как сакральный, а о любом сакральном объекте ничего 
ясного сказать нельзя, можно только кричать в немом экстазе. Но я не вижу, как отсюда 
следует, что высказывание Айера про Солнце является бессмысленным и тем более 
почему в нём нет объекта, но есть субъект — в случае мистического опыта разве не 
должен отсутствовать как субъект, так и объект? 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 29 

несколько дальше и объявляет его примером бессмыслицы рациональ-
ных высказываний. Как же это можно обосновывать? Для того чтобы 
лучше понять точку зрения Батая, нужно вернуться к его замечанию про 
субъект и объект. 

Батай говорит, что в каждом суждении должен быть субъект и 
объект. А в суждении «было солнце, но нет людей» есть субъект, но нет 
объекта. На первый взгляд может показаться, что заявление Батая про-
сто абсурдно. Перед нами сложное высказывание (потому что там два 
разных высказывания, которые соединены союзом), а субъект-преди-
катная структура бывает только у некоторых простых. Таким образом, 
при логико-грамматическом прочтении этого тезиса ничего осмыслен-
ного не получается. Но, возможно, речь идёт о субъекте и объекте не в 
грамматическом, а эпистемологическом смысле. В таком случае надо 
прочитывать это как высказывание о познающем субъекте и познавае-
мом объекте. Эта гипотеза не сразу добавляет ясности. Кажется, что 
рассматриваемое нами высказывание описывает ситуацию, когда есть 
объект, т. е. Солнце, но нет субъекта, т. е. человека или людей. Батай же 
почему-то говорит, что нет тут именно объекта. Как это понять? 

Из текста лекции видно, что Батай осознает, что его позиция не 
является самопонятной, и пытается объясниться. В принципе, дело тут 
не только в Солнце как таковом. Высказывание Айера не является чем-
то особенным42. Думаю, с этим Айер был полностью согласен. В прин-
ципе, разъясняет нам Батай, о любом объекте я могу говорить, если он 
находится передо мною; когда же объект передо мною, то «он входит в 
меня» (“objet entre en moi”) постольку, поскольку я делаю себя зависи-
мым от него43. Что же нам это говорит? Возможно, мы должны 

 
42 Возможно, поэтому тут дело нельзя было исправить, заменив Солнце на 

Суалокин. 
43 «Если для более ранней (условно, до-гегелевской) философии взгляд означает 

познание объекта, отличного от субъекта, то для Батая взглянуть на солнце — значит стать 
солнцем, а смотреть на него — быть им (Зыгмонт, 2018, 59–60). У меня есть сомнения в 
том, что для Гегеля (и других философов после него), смотрение на Солнце делает меня 
им. Но если принять такую точку зрения на восприятие, то действительно, можно вместе 
с Батаем предположить, что, смотря на Солнце, человек сам становится Солнцем. И если 
мы уже так далеко зашли, то можно задаться вопросом: «будучи солнцем, можно ли ещё 
говорить?» (Зыгмонт, 2018, 73). Ответить на этот вопрос можно разве что в крике 
(Зыгмонт, 2018, 224). См. также (Фокин, 2002, 56), а также интереснейшие рассуждения о 
теменном глазе человека, который соответствует анальной концепции солнца (Фокин, 
2002, 63). Возможно, восприятие Солнца тут в квазиплатоновском духе выступает 
метафорой познания, но мне всё равно не кажется верным, что до Гегеля предполагалось, 
что мы можем познавать только отличные от себя объекты, а тезис о том, что познать 
истину означало бы стать истиной, что невозможно, а потому нужно кричать, удачным. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 30 

предположить следующее: когда я говорю, что было Солнце без людей, 
субъект есть, так как есть я, говорящий это высказывание, а объекта нет, 
потому что это Солнце никак в меня не входит, потому что в описывае-
мой ситуации просто нет людей. При буквальном понимании этого 
рассуждения это означало бы, что мы можем говорить о чём-то осмыс-
ленно только в том случае, если предмет прямо нам дан. Например, сыр, 
лежащий в моём холодильнике сейчас, «в меня не входит», потому что 
я сижу в зале за компьютером; поэтому моё суждение «сыр в холодиль-
нике, а я нет» бессмысленно. Это настолько неправдоподобно, что вряд 
ли стоит считать это толкование разумным44. 

Но также мы можем понять слова Батая и в духе Гегеля, истолко-
ванного через труды Кожева (Фокин, 2002, 19; Тимофеева, 2009, 15). 
Жак Деррида даже называл философию Батая «невоздержанным гегель-
янством» (Деррида, 1994). Следуя толкованию гегельянства, которое 
дал Кожев, Батай, по-видимому, мог считать, что время должно по-
явиться после появления человека. Почему? Потому что природа как 
таковая до появления людей знает лишь покой. Суть таких существ, как 
мы — это отрицание, в том числе этого покоя, которое и запускает ми-
ровой процесс: другие животные, кроме людей, просто не могут быть не 
согласны с положением дел, и, самое главное, они не изготавливают 
орудий, т. е. того, что не является собственной целью. Это учение на 
свой лад Батай выражает в очень запоминающейся ёмкой фразе из «Тео-
рии религии»: «Всякий зверь пребывает в мире, как вода в воде» (Батай, 
2006, 56). Эту мысль можно понимать так: до появления человека не су-
ществует никаких различий, и поэтому мир просто не может быть 

 
Думаю, Батаю было бы приятно узнать, что принцип «ex contradictione quodlibet» 

(который, на мой взгляд, и управляет всеми этими рассуждениями) называется несколько 
трансгрессивным словом «взрывоопасность». 

44 На мой взгляд, Врахимис несколько запутался в рассуждениях Батая, что, 
впрочем, совершенно неудивительно. Батай говорит, что «пока мы остаёмся в рамках 
дискурсивных соображений, мы можем бесконечно говорить, что до человека не могло 
быть Солнца; однако мы также можем чувствовать себя неловко из-за этого» (Bataille, 
1976). Врахимис думает, что в этом месте грамматическое рассмотрение меняется на 
рассмотрение с точки зрения незнания, и теперь проблема с субъект-объектной формой 
становится проблемой с неловкостью. Однако тут меняется и предмет рассмотрения, а не 
только точка зрения Батая. Говоря про субъект и объект, он говорит про суждение «было 
солнце, не было людей». Говоря про неловкость, он говорит про суждение «до человека 
не было солнца». В этом втором суждении солнце не является, как считает Врахимис, 
«бессубъектным объектом», потому что оно как раз эквивалентно суждению «всегда, 
когда было солнце, был и человек», т. е. Солнце как объект всегда связано с субъектом, 
т. е. человеком (Vrahimis, 2013, 106). А неловким Батаю тут кажется то, что фраза «до 
человека не было солнца» связана с необходимостью говорить о молчании. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 31 

разделен на Солнце и то, что Солнцем не является. И поэтому бессмыс-
ленно говорить о Солнце до появления человека45.  

Если Батай действительно думал нечто подобное, то, при всём 
уважении к Батаю и людям, которым он нравится, я могу описать эту 
позицию только как субъективный идеализм46. Тут я, быть может, сле-
дую фразеологии советской критики буржуазной философии, но я не 
могу найти иных выражений, которые казались бы мне правильными. 
Логический позитивизм тоже имеет идеалистическую тенденцию, пола-
гая, что неверифицируемые фактуальные высказывания буквально не 
имеют смысла, даже если они утверждают то, как обстоят дела на самом 
деле47. Из рассуждений же Батая следует, что смысла нет и у таких ве-
рифицируемых высказываний, если они говорят о чём-то за пределами 
человеческого обитания. Это довольно радикальная точка зрения48.  

Но Батай идёт дальше. Он пишет, что вообще его претензии к Ай-
еру связаны даже не с этими рассуждениями про объект. А с тем, что 
незнание появляется, когда мы думаем над любым высказыванием, в 
том числе над высказыванием Айера. Почему нельзя сказать, что мы ре-
ально знаем что-то? Потому что если бы у нас было абсолютное знание, 
то мы перестали бы чего-то желать, в чём-то нуждаться. А раз у нас к 
чему-то сохранился интерес, то такого знания у нас нет. Но из нашего 
незнания мы даже не можем задать правильный вопрос. Вопрос Хайдег-
гера «почему есть нечто, а не ничто» Батаю кажется недостаточным49. 
Сам он спрашивает: а почему есть то, что я знаю? В каком смысле это 
нужно понимать? Этого текст нам не говорит. Но это и неважно: Батай 
утверждает, что фундаментальный вопрос был задан только тогда, когда 
никакие формулы невозможны, когда абсурдность мира слышна в ти-
шине. Только молчание может выразить то, что вы хотите сказать, 
сообщает нам месье Батай. 

В этой точке рассуждения Батая, на мой взгляд, покидают субъ-
ективный идеализм, потому что его суждения в принципе становятся 
почти не интеллигибельными50. Он говорит о том, что ищет непознава-
емое внутри себя, что он существует в мире, который ему непонятен. И 

 
45 Этот образ философии Батая может сложиться после ознакомления с 

«Проклятой частью». 
46 Это, конечно, совместимо с тем, что принято описывать позицию Батая как 

материалистическую. 
47 См. обсуждение т. н. случаев Мура (Логинов, 2018; Логинов и др., 2019, 

Логинов, 2021). 
48 Врахимис считает, что тут Батай пытается подражать верификационизму Айера 

или пародировать его, но я не вижу оснований для этой точки зрения (Vrahimis, 2013, 105). 
49 Это, разумеется, вопрос Лейбница, который задаёт и Хайдеггер. Впрочем, это 

неважно. 
50 Во всяком случае для меня: поверьте, я сделал всё, что мог. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 32 

это приводит его в отчаяние. Это отчаяние Батай через серию неясных 
мне аналогий сравнивает со смертью. В его речи появляется человек, 
который не знает, что находится в запертом сундуке, который он не мо-
жет открыть. Тот, кто думает, что что-то знает, — это дети. Важность 
не-знания иллюстрируется также эротическим примером: если мужчина 
будет пытаться составить о некоторой понравившейся ему женщине 
точное психологическое знание, это отдалит его от неё, а не приблизит. 
Вместо этого Батай рекомендует «познавать её через отношение к 
смерти», потому что любовное желание отрицает смертность любимой 
и понимает её как нечто священное51 (sacré). Упоминает Батай и свою 
любимую тему — жертвоприношение, которое совершается с неутили-
тарными целями, а потому разрушает наши обыденные представления, 
то, что мы считаем своим знанием. Но молчание всё ещё важно: «...един-
ственным способом выразить себя было бы промолчать», «я предстаю 
перед вами как болтун, приводящий все основания, по которым я дол-
жен был бы молчать», что приводит Батая к неловкости говорить о 
необходимости молчания, и «это противоположность тому, что вызы-
вает беспокойство в первой пропозиции, в предложении, которое 
послужило поводом для дискуссии с Айером» (Bataille, 1976, 194–195). 

Возможно, с этой точки зрения суть бездны, которую увидел Ба-
тай между французско-немецкой философией и английской, состояла в 
том, что Айер просто говорит некоторые тривиальные вещи, а Батая ин-
тересует то, что не может быть выражено в языке прямо. Сравнивая это 
с тем, что мы уже знаем из прошлых эпизодов, можно предположить, 
что аналитико-континентальный раскол состоит в том, что аналитики в 
целом имеют тенденцию полагать, что о том, о чём нельзя говорить 
ясно, философу говорить не следует, а континентальные мыслители по-
лагают, что о ясном не стоит и говорить, а исследовать стоит 
нетривиальные темы52. Это, конечно, излишне резкое обобщение. Но, 
возможно, причина такой реакции Батая на Айера касалась не истинно-
сти каких-то высказываний, а просто Батаю хотелось говорить про 
пограничные состояния, а пришлось слушать про семантику, и ему по-
казалось странным, что кому-то это может быть интересным. «Оставив 
Айера, Мерло-Понти и Амброзино, я в конце концов испытал чувство 
сожаления» (Bataille, 1976, 191). 

 
51 Правда, с другой стороны, «сексуальное обладание [для Батая] приобретает 

характер осквернения, поругания священного» (Тимофеева, 2009, 53), «характеризуя 
объект желания, Батай подчёркивает, что он должен восприниматься как вещь» 
(Тимофеева, 2009, 57). 

52 У нас на факультете я встречал такую мысль от профессоров Егора Валерьевича 
Фалёва и Фёдора Ивановича Гиренка (независимо друг от друга), которых можно считать 
континентальными философами. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 33 

Хорошая новость состоит в том, что Батай сообщает, что к трём 
часам ночи они всё же нашли общий язык («je crois que la transaction s’est 
trouvée là» (Bataille, 1976, 190)). Правда, что конкретно это значит, мы 
вряд ли когда-то узнаем. 

 
Эпизод VII. Конгресс 1953 

 
В этом эпизоде мы снова обратимся к стороннему наблюдателю, 

который заметил разрыв и почти подобрал те слова, которые нам сего-
дня привычны для его описания. Это Макс Ризер (Max Rieser), юрист, 
философ и религиовед, которому случилось побывать на 11 Междуна-
родном философском конгрессе 1953 года в Брюсселе, прочитать там 
доклад «Методологическое исследование эпистемологических предпо-
сылок идеализма» (Rieser, 1953)53 и написать отчёт о том, что он там 
увидел. В нём, в частности, он сообщает:  

 
…серьёзным был глубокий раскол между англо-

американской философией, с одной стороны, и континен-
тальной философией — с другой. В интеллектуальном, 
если не в социальном плане этот раскол казался ничуть не 
меньшим, чем между диаматчиками и остальными. На са-
мом деле оказывается, что современная философия 
разделена на три группы, очень слабо связанные между со-
бой, и ни одна из них не ведёт дискуссии с другими двумя. 
Континенталы философствуют сами по себе, не имея ни-
какого отношения к англо-американской группе и не 
проявляя к ней интереса, и наоборот; две группы движутся 
параллельно, но никогда не пересекаются. История фило-
софии может привести лишь несколько примеров такого 
раскола с тех пор, как философия стала международным 
делом на Западе. Между этими двумя группами нет реаль-
ной дискуссии, и на Конгрессе её не было. … Каковы бы 
ни были различия и разногласия между теми, кто зани-
мался им в прошлом, философский поиск всегда был о 
познании: это было рациональное мышление о вещах или 
о мыслях. Но в настоящее время континентальная 

 
53 Как можно понять из тезисов, его рассуждения в чём-то похожи на муровское 

опровержение идеализма. Ризер говорит, что в тезисе Беркли «у нас есть знание наших 
ощущений» путаются ощущение и знание: у нас нет знания идей, только знание внешних 
вещей посредством ощущений. То же самое можно сказать про тезис «для идеи 
существовать значит быть воспринимаемой». На самом деле бытие идеи состоит в 
восприятии чего-то ещё. Впрочем, на Мура он не ссылается. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 34 

философия, несмотря на всю свою глубокомысленность и 
искусственную словесную структуру, по сути своей явля-
ется эмоциональной философией настроения, 
проявлением установки, совершенно чуждой более трез-
вым мыслителям атлантической сферы. … И не следует 
забывать, что утверждения «экзистенциальной филосо-
фии» — это не пропозиции. Отнюдь не имея столь низкого 
статуса, они являются «решениями». … Это философия 
настроений, но ни британцы, ни американцы не разделяют 
этого настроения. Как они могут это понять? Нахождение 
общего языка для обсуждения на этом уровне между Ан-
глией и Америкой, с одной стороны, и континентом — с 
другой, окажется чрезвычайно трудным (Rieser, 1954, 100–
104).  
 
Кто такие «англо-американцы» (аналитики54), континенталы и 

диаматчики в контексте этого эпизода? 
Легче всего решить вопрос в отношении последних. Сторонники 

диамата, как отмечает сам Ризер, отсутствовали, и уже поэтому Кон-
гресс не был репрезентативен по отношению к мировой философии55. У 
этого отсутствия есть объяснение: советские философы предприняли 
некоторые аппаратные усилия, чтобы там не оказаться, хотя их туда 
приглашали. Академик Г. Ф. Александров составил служебную записку 
о том, что на таких конгрессах собираются враги СССР и материализма, 
в том числе такой поджигатель войны как Бертран Рассел. Рассела на 
том Конгрессе, правда, не было. Сергей Николаевич Корсаков предпо-
лагает, что Александров сделал это, потому что идеологический климат 
последних месяцев жизни Сталина делал небезопасным сотрудничество 
с зарубежными философами (Корсаков, 2009). 

Кто же был на Конгрессе? Были люди в той или иной степени 
связанные с логикой и тем, что мы теперь знаем как аналитическую фи-
лософию: Айер, Ян Лукасевич, Альфред Юинг, Бела Юхос, 
У. В. О. Куайн, Карл Поппер, Джон Уиздом, Стивен Тулмин, Георг 
Хенрик фон Вригт, Лео Апостел, Фредерик Фитч, Джон Хик, Эверт 

 
54 Ризер не употребляет этого термина, но вообще на Конгрессе он, видимо, 

звучал, см., например, (Ofstad, 1953) и доклады других выступающих, таких как Габриэль 
Нухельманс, Пула Тирупати Раджу, Эвриало Каннабрава и т. п. 

55 Впрочем, другой источник сообщает, что философы из-за железного занавеса 
(но не из России) в количестве десяти всё же прислали тезисы, хотя и не явились на 
конференцию. «Они показались мне менее догматически марксистскими, чем некоторые 
их коллеги на Западе» (Cerf, 1955, 282). Однако, как я укажу ниже, два русских эмигранта 
в работе Конгресса всё же участвовали.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 35 

Виллем Бет, Роберт Фейс, Артут Пап, Георг Крайзель, Ричард Брейту-
эйт, Йегошуа Бар-Хиллел, Аренд Гейтинг, Хаим Перельман56. Был 
прагматист Сидней Хук, был издатель философских работ Пол Артур 
Шилп и Ричард МакКеон. К континентальной философии с некоторой 
осторожностью можно отнести Жана Валя, Германа Ван Бреду, 
Людвига Ландгребе, Ханса Йонаса, Мориса Недонселя, Вильгельма 
Вайшеделя (см. о нём: Коначева, 2019, 134–138), Энцо Пачи, Герберта 
Шпигельберга, Николая Онуфриевича Лосского, Якоба Таубеса, 
Аарона Захаоровича Штейнберга57, Пьера Адо58. Опять же осторожно 
предположу, что аналитическая сторона была представлена более серь-
ёзно. Ризер также обращает внимание на то, что не было ведущих 
философов. Вот его список: Рассел, Карнап, Хайдеггер, Ясперс, Мари-
тен59. 

Он также сообщает, что имел место языковой барьер, но более 
важным был барьер терминологический:  

 
Континентальные философы, погруженные в тер-

минологию феноменологии и ёе экзистенциалистского 
пасынка, используют как само собой разумеющееся мно-
жество понятий, которые вызывают недоумение и 
недоверие у англоязычных философов (Rieser, 1954, 101).  

 
В качестве примера он приводит обсуждавшееся в докладе иезу-

итского философа Йоханнеса Б. Лоца различие между онтическим и 
онтологическим, которое некоторые континенталы предлагали против 

 
56 Корсаков указывает, что советские философы подготовили для начальства 

характеристики по руководству Конгресса в том духе, что все они католики-реакционеры-
схоласты. И только на Перельмана ничего найти не вышло, как предполагает Корсаков, 
из-за ошибки переводчика, который «Chaïm» прочитал как «Шарль», а не «Хаим». (На 
самом деле, Перельман регулярно публиковался как «Charles», так что никакой ошибки у 
переводчика не было.) И хотя в версии философов просто говорилось об отсутствии 
сведений, на стол к М. А. Суслову лег документ, где уже было сказано, что к зловредным 
католикам примкнул «сионист Перельман» (Корсаков, 2009). 

57 Он рассуждал о влиянии истории как дисциплины на современный 
исторический опыт и заметил, что, хотя диаматчики любят называть себя сторонниками 
материалистического понимания истории, «изучающий историю философии, однако, 
может без труда распознать в учениях Маркса, родоначальника русской школы 
"диалектического материализма" те наследственные черты, которые пришли от Гегеля…» 
и ссылается на Сергея Булгакова (Steinberg, 1953). 

58 См. Proceedings of the XIth International Congress of Philosophy. Amsterdam, 
North-Holland Pub. 1953. в 14 томах. 

59 Список великих отсутствующих другого обозревателя, Серфа: Рассел, Мур, 
Карнап, Ясперс, Хайдеггер, Сартр, Маритен (Serf, 1955a, 282). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 36 

позитивизма как доктрины, признающей только онтическое, и понятие 
«созерцание»: 

  
…восторженное, но, казалось бы, бесплодное экзи-

стенциальное созерцание собственного пупка и так 
называемое Wesensschau. Процедура имеет сильный отте-
нок ориентализма, несмотря на своё западное 
происхождение; кажется, она ближе к индуистскому со-
зерцанию, чем к рациональному анализу. Эти восточные 
черты современной континентальной философии, по-ви-
димому, ускользнули от всеобщего внимания. Это 
странный и поразительный факт, и, кстати, Хайдеггер, как 
известно, отвергает сократовскую и постсократовскую фи-
лософию как аберрацию» (Rieser, 1954, 104).  
 
Но несмотря на всё это, текст Ризера заканчивается надеждой на 

то, что «нынешний раскол (schism) временный» (Rieser, 1954, 104). 
Можно допустить, что наш источник сгущает краски, и никакого 

раскола на Конгрессе заметить было на самом деле нельзя. Да, конечно, 
часть докладов состояла из символов математической логики, а другая 
касалась бытия человека в мире. Но само по себе это ещё не говорит о 
расколе. Может быть, это просто разница в предметах научного инте-
реса. Однако есть и другие признаки разрыва. Так, немецкий философ 
из Оксфорда Фриц Хайнеманн прислал тезисы с названием «Мета-ана-
лиз». В них он говорит, что современная британская философия 
захвачена анализом: формализмом логических позитивистов Карнапа и 
Рассела и школой Витгенштейна, философией обыденного языка. Эти 
люди хотят заменить философию логическим анализом. И это нахо-
дится в русле современных тенденций в естественных науках, 
математике и образовании. «Во всех них доминирует аналитический 
подход. "Анализируй! Анализируй!"» (Heinemann, 1954, 124). Это угро-
жает, считает Хайнеманн, как самой философии, так и творческому 
потенциалу человека, уничтожая ценность целого и грозя нашей циви-
лизации смертью. Противостоят аналитическим философам 
экзистенциалисты, которые занимаются философией, а не логическим 
анализом. Но это ошибка, потому что для решения философских про-
блем анализ всё же нужен. Поэтому мы должны заниматься и анализом, 
и философией.  

Схожее мнение высказывает ещё один обозреватель работы Кон-
гресса — Уолтер Серф. В своём обзоре он пишет, что философы 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 37 

упускают возможности, которые даёт им международный философский 
Конгресс: познакомиться с другими традициями:  

 
Это тревожащее отсутствие общения связано не с 

разницей в языках. Даже если бы существовал только один 
официальный язык, взаимное невежество и презрение всё 
равно преобладали бы, экзистенциалисты собирались бы 
вокруг экзистенциалистов, а эмпирики — вокруг эмпири-
ков (Cerf, 1955a, 280).  

 
Он также сетует на то, что качество докладов на Конгрессе было 

очень низким, и предлагает ввести отбор на уровне национальных фи-
лософских ассоциаций. Однако сам себе возражает, что тут есть 
опасность:  

 
Немецкий комитет может отказаться принять лю-

бую статью, в которой не упоминается «онтологическое 
различие»; английский комитет — любую статью, которая 
не опирается на «обыденное использование языка»; или 
итальянский комитет — любую статью, в которой не упо-
минается «lo spirito» (Cerf, 1955a, 281). 
 
Серф жалуется на то, что многие докладчики подверглись иску-

шению говорить не о проблемах философии, а о самой философии, но 
отмечает, что в первом томе материалов конгресса, который специально 
посвящён теориям философии, только одна заявка из англоязычной 
сферы, и она касается узкой проблемы, рассмотренной техническим об-
разом60. Проблема состоит в том, характеризуются ли философские 
высказывания самореференций. «Так как я ничего не понимаю в пред-
мете, я лучше ничего про это говорить не буду» (Serf, 1955a, 282–283). 
Это Серф пишет про свои тезисы. Больше всех, по его мнению, искуше-
нию поддались итальянцы, среди которых выделяется вклад Паоло 
Филиаси-Каркано. «Он представляет собой довольно редкий образец 
континентального философа, знакомого с современными англо-амери-
канскими тенденциями» (Serf, 1955a, 283). А вот совсем другой портрет: 
«Петер фон Харденберг — жалкий (deplorable) молодой немец61, 

 
60 Комментируя том материалов по логике, Серф пишет: «Я был поражён 

количеством психов и простофиль, которые смогли проникнуть в неприступную фалангу 
логиков и аналитиков» (Serf, 1955a, 286). 

61 Антипатия Серфа к современной ему немецкой философии видна и в другом 
его тексте 1955 года «Экзистенциалистский маньеризм и образование», где он описывает 
свой опыт пребывания в германских университетах. Фактически это публичный донос о 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 38 

который … кричит от псевдоромантической боли, потому что ему не 
говорят, в чём смысл существования человека» (Serf, 1955a, 283). В по-
добном духе он несколько раз противопоставляет в основном 
англоязычную62 эмпирическую и логическую мысль континентальной, 
экзистенциалистской и туманной. Там же, где ему нравится француз-
ская работа, он хвалит её за то, что картезианский дух выжил в эпоху 
экзистенциализма. Уже известное нам выступление иезуита Лоца он ха-
рактеризует так: «интересная философская карикатура как на 
католицизм, так и на экзистенциализм, всем, кто интересуется состоя-
нием континентальной философии, следует внимательно её прочитать» 
и ссылается на оценку Ризера (Serf, 1955a, 283). С другой стороны, он 
упрекает англоязычных авторов в незнании работ Гуссерля.  

Во второй половине статьи Серф сам иронизирует над тем, что 
рекомендовал прислушиваться к мыслителям из других традиций, а сам 
только и ругался на философов «с континента, особенно на экзистенци-
алистов» (Serf, 1955a, 284). Так что он намерен «восстановить баланс». 

 
том, что немецкие философы вместо культивирования рациональной дискуссии в 
американском стиле занимаются экзистенциализмом, а значит не воспитывают в 
студентах навык морального сопротивления, а значит молодое поколение немцев будет 
столь же уязвимо к новому Гитлеру, как старое было к старому, в приходе которого тоже 
частично виноваты профессора философии. Интересно, что сам Серф признает, что нельзя 
рационально обосновать необходимость в рациональной дискуссии, но из этого 
экзистенциалисты делают абсурдный вывод о том, что рациональность сама 
иррациональна и ложна. Экземплярным немецким философом выступает «самый 
оригинальный философ континента» Хайдеггер, стиль которого «глубоко выражает 
собственный исключительный гений», и такой стиль не может быть перенят другими 
мыслителями, не превратившись в маньеризм. И менее гениальные немцы повинны как 
раз в подобном эпигонстве. Им всем не хватает «аналитической ясности», они «заменили 
аргументацию сомнительными этимологиями» (Serf, 1955b). На статью Серфа достойно 
ответил упомянутый выше в общем списке Людвиг Ландгребе. Он пишет, что Серф 
просто плохо осведомлен о положении дел в германском университете. Во-первых, 
никакого доминирования экзистенциализма нет, даже если, что совершенно ошибочно, 
отнести к этому направлению Хайдеггера, чьи «последние публикации носят столь 
эзотерический характер, что, в противоположность "Бытию и времени", не имеют 
никакого широкого влияния». Куда большим влиянием пользуется Кант или Гуссерль, 
которых трудно обвинить в иррационализме. Во-вторых, Серф просто не знает, что 
базовые процедуры рациональности, изучаемые в англоязычных университетах, в 
Германии преподаются в старшей школе, поэтому в университете студенты слушают 
сложные лекции профессоров-исследователей и обучаются навыку толкования 
классических текстов; и всё это является продуманной образовательной традицией, 
ставшей результатом многих обсуждений, так что советы Серфа просто неуместны 
(Landgrebe, 1955). Справедливости ради я должен отметить, что книга самого Ландгребе, 
посвящённая обзору современной европейской философии, в последней главе обсуждает 
именно Хайдеггера, причём с опорой в том числе и на эти якобы лишенные влияния 
поздние публикации (Landgrebe, 1966). Оригинал книги вышел в 1952 году. 

62 Впрочем, это весьма условно, потому что примерами «англо-американского 
анализа» у Серфа выступают Карнап и Витгенштейн. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 39 

Ради этого он выделяет три главных течения в современной ему фило-
софии: эмпиристское, экзистенциалистское и католическое. 
«Эмпиристское течение главным образом британское, американское и 
скандинавское; экзистенциалистское, в целом, континентальное и юж-
ноамериканское; и только католицизм представлен интернационально, 
хотя его главная сила во Франции, Германии и Италии» (Serf, 1955a, 
294). С эмпиризмом он связывает ясность, логичность, точность и стро-
гость, избегание эмоций и образов.  

Далее Серф делает следующее наблюдение:  
 

Читатель, для которого пишет эмпирист, — это тип 
личности, к которому он сам стремится, человек, чье мыш-
ление свободно от эмоциональных ассоциаций и указаний 
воли; который считает себя animal rationale с акцентом на 
разумность; чья главная мотивация в философствова-
нии — «Больше света!»…. 
 
Собственно, именно эта тяга к ясности определяет, по Серфу, то, 

что современный эмпиризм стал логическим, т. е. стал логическим по-
зитивизмом, который озабочен проблемой значения. 
Противоположностью современного эмпиризма, пишет он, является не 
старый рационализм, который в него включён, а экзистенциализм. И 
различие теперь касается не статуса априори, а концепции человека. Для 
экзистенциалистов человек является не рациональным существом, а 
скорее существом смертным.  

 
То, что побуждает экзистенциалиста философство-

вать, — это не поиск ясности, точности и строгости — этих 
парадигмальных примеров рациональных ценностей. Его 
побуждает опыт, подобный тому, который интерпретирует 
Диотима, описывает Кольридж, и который пытаются вы-
звать Кьеркегор, Хайдеггер и Сартр, 
 
вместо рациональных аргументов они принимают дискурс «эмо-

ционального убеждения, увещевания и назидания, иногда с сатанинской 
ухмылкой» (Serf, 1955a, 296). Если для эмпирика анафемой и устарев-
шим романтизмом является экзистенциализм, то для экзистенциалиста 
таковым является логика, лингвистика, наука, здравый смысл и старо-
модный рационализм.  

Серф прямо пишет, что два лагеря испытывают друг к другу от-
вращение («abhorrence»). Возможна ли дискуссия? Вместо ответа на 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 40 

этот вопрос Серф совершает, как говорят мои континентальные кол-
леги, демарш: он говорит, что если экзистенциалисты хотят участвовать 
в общих конференциях, то им придётся объяснять свои аргументы и 
прояснять свои термины, т. е. работать по правилам эмпириков. Но, воз-
можно, дискуссия просто не входит в их планы.  

На примере рассмотренных в этих эпизодах текстов мы видим, 
что самые разные люди ощущали, что в середине 50-х годов философия 
раскололась на два направления. Но ясно, что термины, которые тут ис-
пользуются, были неадекватны. Ризер говорит не только про «англо-
американскую философию», а Серф — не только про «эмпиризм». 
Также ясно, что слово «экзистенциализм» не является уместным хотя 
бы потому, что сложно найти экзистенциалиста, кроме Сартра, а 
Хайдеггер, как известно, прямо отказывался от этого титула. Таким об-
разом, потребность в словах «аналитическая и континентальная 
философия» вполне назрела. Интересно, что третьей силой выступает 
то диамат, то католицизм. Что-то в этом есть. 

 
Эпизод VIII. Руайомон 1958 

 
В апреле 1958 года произошло событие, которое позволяет нам 

уверенно говорить о том, что аналитическая и континентальная фило-
софия уже сформировались, а имена уже закрепились за этими 
историческими линиями преемственности. Это конференция, или кол-
локвиум, в Руайомоне, недалеко от Парижа. Там приняли участие 
аналитические философы Бернард Уильямс, Гилберт Райл, Питер Стро-
сон, У. В. О. Куайн, Дж. Л. Остин, Р. М. Хэар, Патрик Новелл-Смит и 
другие. Также участвовали Апостел63, Перельман, Алан Гевирт, Чарльз 
Тейлор, Филипп Дево, Ю. М. Бохеньский64 — философы, в разном от-
ношении близкие к аналитической традиции. Со стороны 
континентальной традиции был Жан Валь, Герман Ван Бреда, Эрик 
Вейль, Морис Мерло-Понти, Фердинанд Алкье, Люсьен Гольдман, Рене 
Пуарье, Андреа Галимберти и другие. Сам этот семинар назывался 

 
63 Вот оценка его выступления Остином: «...Я хотел бы сказать здесь от своего 

имени и, уверен, от имени всех моих британских коллег, что мы получили огромное 
удовольствие, слушая, как он занимается своей темой в духе, который во многих 
отношениях напоминает то, что делаем мы» (La philosophie analytique, 1962, 230).  

64 К этому времени у него уже вышла книга «Современная европейская 
философия», где обсуждались и ранние аналитические философы, и Бергсон, Гуссерль, 
Кроче, Хайдеггер, Сартр, Марсель, Ясперс и др., и диалектический материализм. Рассела, 
Мура, Броуда и др. он называет, как тогда было принято, «неореалистами» и пишет: 
«Неореалистическая школа — это подлинная аналитическая школа» (die analytische 
Schule), что у него означает следование «микроскопическому методу», т. е. решение 
отдельных проблем шаг за шагом (Bochenski, 1947, 53). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 41 

«Аналитическая философия». Материалы коллоквиума опубликованы 
(La philosophie analytique, 1962). В этом эпизоде мы их разберём65. 

Короткое предисловие к тому материалов написано человеком по 
имени Лесли Бек. Насколько я понимаю, это историк философии, напи-
савший несколько работ о Декарте и по крайней мере какое-то время 
работавший в Оксфорде (Beck, 1952). Почему именно такой автор был 
выбран для написания предисловия? Этого мне не удалось установить66. 
Но в этом коротком тексте сказано, что коллоквиум представлял собой  

 
попытку диалога между двумя философиями, которые в 
течение многих лет, казалось, игнорировали друг друга: 
философией так называемой «аналитической», англий-
ской оксфордской школы, взятой вместе с другим, 
представленным Америкой, направлением, и философией 
«континенталов» (La philosophie analytique, 1962, 7).  
 
И Бек признается: сомнительно, что диалог на самом деле полу-

чился. Оппозиции были резкими (tranchées), а расстояние между ними 
большим. Он также приводит пример диалога, в котором Мерло-Понти 
спрашивает Райла о том, не одна ли и та же у них философская про-
грамма, и получает несколько хамский ответ: «Надеюсь, что нет». (К 
этому мы ещё вернёмся.) Однако Бек считает, что стоит похвалить ана-
литиков за прямоту, потому что в эпоху формальной академической 
вежливости те не стали прятаться за примирительными формулами и 
прямо выражали свои мысли. В конце предисловия мы встречаем фи-
нальную шпильку: аналитики не знают истории философии67. 

Однако ясно, что это предисловие написано уже после семинара. 
А сам семинар, видимо, начался с короткой речи Жана Валя. Вот то, что 
он среди прочего сказал:  

 
65 Я благодарю Никиту Архипова за помощь в работе с этим источником. 
66 Бек был на коллоквиуме и модерировал некоторые сессии. В других его работах 

можно также заметить враждебность по отношению к аналитической философии: 
«Утверждать, что в философии существует прогресс, может показаться предприятием 
безнадёжным и даже безумным. Действительно, уже очень давно философию упрекают в 
топтании на месте; в то время как другие формы познания продвинулись вперёд, по 
крайней мере в Новое время, она остаётся тем, чем была всегда, — упорно предлагая свои 
древние и устаревшие проблемы, свои тщетные и пустые ответы или даже отрекаясь от 
собственного права на существование посредством "аналитического харакири"» (Beck, 
1964, 115) 

67 Это довольно нелепое замечание. Остин писал работы по античной философии; 
позднее Райл опубликует книгу о Платоне, Уильямс — о Декарте (и доклад его был о том 
же), а Стросон — о Канте. Мои мысли о предполагаемой антиисторичности 
аналитической философии см. (Логинов, 2024, 230–233) 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 42 

Нет страны, которая в каком-то смысле была бы 
дальше от Франции, чем Англия. И нет страны, которая 
была бы ближе во многих отношениях и во многих смыс-
лах, чем Англия. Итак, существуют трудности, 
философские трудности, поэтому я считаю, что это насто-
ящие трудности; но на самом деле мы гораздо ближе, чем 
многие из нас думают. Некоторое время назад я прочитал 
статью испанского философа Ферратера Моры о филосо-
фиях, которые спорят за землю. Есть диалектический 
материализм; затем плохо определённая философия, кото-
рая называется континентальной философией в её 
различных формах: феноменология или экзистенциа-
лизм68; а затем есть аналитическая философия, логический 
позитивизм, неопозитивизм, как бы это ни называли. И 
речь идёт о том, чтобы выяснить, каковы отношения 
между этими тремя философиями (La philosophie 
analytique, 1962, 9).  
 
Он несколько шутливо, как мне показалось, говорит, что сход-

ства есть, в том числе он видит сходства между работой Райла и 
феноменологов, и, возможно, даже однажды он заметит его среди фено-
менологов в Лёвене69.  

Насколько я знаю, это первый источник, в котором прямо и не-
двусмысленно противопоставлены именно аналитическая и 
континентальная философия, причём в том смысле, в каком мы сейчас 
это понимаем (за тем исключением, что в континентальную, конечно, 
не входит постструктурализм в силу того, что его ещё не существует). 

 
68 Матье Марион считает, что в Руайомоне участники конференции «очевидно 

использовали слово "континентальный" в его географическом значении», хотя 
«возможно, что путаница между географическим значением слова "континентальный" и 
выдуманным философским смыслом возникла из-за Руайомона, когда некоторые 
участники невольно назвали себя "континенталами"». Таким образом, Руайомон, если бы 
это было так, можно было бы рассматривать как веху в истории этого искусственного 
разделения» (Marion, 2018, 200). С моей точки зрения, слова Бека, Валя, Алкье и 
некоторых других участников показывают, что слово «континентальный» используется 
ими в современном историографическом значении: это философия, которая наследует 
Бергсону и Гуссерлю, не испытывая сильного влияния Рассела и Мура; обычно под этим 
словом понимают феноменологов, экзистенциалистов, представителей критической 
теории, людей, связанных со структурализмом, спекулятивных реалистов. Во всяком 
случае, именно такое значение этого термина меня интересует в этой статье. Я прямо 
отрицаю, что существует какой-то общепризнанный философский, теоретический, смысл 
у терминов «аналитическая и континентальная философия», и что нам стоит такой 
учреждать. 

69 В этом городе хранился архив Гуссерля под руководством Ван Бреды. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 43 

Прежде чем мы пойдём дальше, нужно уделить некоторое внима-
ние каталонскому философу Хосе Ферратеру Море, который после 
гражданской войны в Испании был вынужден уехать в США. Он дей-
ствительно написал эссе о трёх философиях, которое прочитал на 
конференции в Париже в 1957 году70. Видимо, там его и слышал Валь. 
В 1960 году на английском вышла книга «Философия сегодня», развив-
шая изложенные в эссе идеи (Mora, 1960). С точки зрения Ферратера 
Моры, планету делят «колоссальные философские империи», связи 
между которыми чрезвычайно слабы. Он условно называет их гумани-
тарной, научной и социальной. Существуют дискуссии внутри этих 
направлений, но почти нет дискуссий между ними. 

Советская философия — это социальная философия, во главе ко-
торой стоит Общество, тут заменили субъективность и объективность 
на партийность и призывы к странной смеси диалектики с механициз-
мом; для русских философия есть форма политической деятельности. 
Источники знания Ферратера Моры о советской философии — это ста-
тья Джорджа Л. Клайна, человека, который позднее популяризирует на 
Западе стихи Бродского, а также выступление профессора МГУ Юрия 
Константиновича Мельвиля на философском конгрессе 1958 (такие по-
дробности появляются в книге, но в статье их нет). Исходя из того, что 
я знаю о советской философии, могу сказать, что это довольно меткое 
наблюдение71. 

Гуманистическую философию, с точки зрения Моры, развивали 
Хайдеггер, Ясперс, Марсель, Кроче, Сартр и Гуссерль. Правда, в отли-
чие от Валя, он называет её «европейской», а не «континентальной». С 
точки зрения Ферратера Моры, его современники могут быть свидете-
лями возрождения метафизики после сухого и бесплодного периода 
позитивизма. Для европейцев философия есть что-то личное, и поэтому 
они часто обращаются к литературе. 

И, наконец, англо-американская философия есть научная фило-
софия, в центре которой стоит не человек, не общество, а природа. К 
ней он относит Рассела, Мура, Райла, Айера, Куайна. Это философия, 
понятая как строгая академическая деятельность, в которой 

 
70 Испанский текст можно прочитать тут 

https://www.filosofia.org/hem/dep/clc/n25p021.htm  
71 У меня давно была гипотеза о том, что одно из риторических изобретений 

Ленина состояло в том, что любая позиция, отличная от той, которую он лично занимал в 
текущий политический момент, уничтожалась либо как правый уклон (механицизм), либо 
как левый (диалектика). Многие советские авторы, на мой непросвещенный взгляд, 
усвоили этот приём, позволяющий ничего содержательного не говорить, но всегда 
чувствовать себя весьма уверенно. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 44 

философское дело отделено от жизни философа, как у физиков или хи-
миков обычная жизнь отделена от их научной карьеры. 

Вернёмся в Руайомон. Первым был доклад историка философии 
и философа Джеймса Урмсона об истории аналитической философии. 
Он кратко разобрал концепции анализа у Рассела, Витгенштейна и в 
Оксфорде. Во время обсуждения английский антимарксист Гарри Бер-
роуз Эктон сделал замечание, что он зря не разобрал идеи Мура, а 
Уильямс сказал, что в Оксфорде есть и не-аналитическая философия. Со 
всем этим Урмсон согласился. Жан Брюн спросил его о том, могут ли 
аналитические философы заниматься эстетикой, и Урмсон ответил, что 
да, и добавил:  

 
поскольку Вы пытаетесь оправдать философское 

исследование иного порядка, выходящее за рамки анали-
тического метода, что, я полагаю, и является истинным 
смыслом Вашего выступления, всё, что я могу сказать, это 
то, что аналитическая философия в том виде, в каком она 
понимается в Оксфорде, никоим образом не мешает Вам 
это делать, и если бы Вы пришли к выводу, что суще-
ствуют виды философских исследований, которые 
выходят за рамки аналитического метода, я думаю, фило-
соф-аналитик ответил бы вам: это вполне возможно! Есть 
важные проблемы, которых мы не касаемся. Мы не пре-
тендуем на то, чтобы затронуть все. Мы также не 
претендуем на то, чтобы навязать всем наш метод. Мы 
лишь утверждаем, что то, что мы делаем с нашей стороны, 
имеет смысл (La philosophie analytique, 1962, 37). 
 
Вторым было выступление Уильямса про когито, в дискуссии 

французские философы Валь, Фердинанд Алкье72 и Гастон Берже73 
уточняли вопросы интерпретации, а Куайн указал на логическую 
ошибку, с чем Уильямс согласился.  

Третьим выступал Райл с докладом «Феноменология против "По-
нятия сознания"74». В нём говорилось, что проект Гуссерля, хотя 
разговор про исследование сущностей и самонадеянно звучит для ан-
глийского уха, родился из той же научной среды, что и работы 

 
72 Историк философии, специалист по Декарту и Спинозе, исследователь 

сюрреализма, будущий учитель Делёза.  
73 Феноменолог, футуролог и научный администратор. 
74 «Понятие сознания» (1949) — книга Райла, в которой он выступает против 

дуализма сознания и тела и пытается показать, что всё ментальное в конечном счёте может 
быть представлено в терминах поведения. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 45 

Майнонга, Фреге, Брэдли, Пирса, Мура и Рассела. Ключевым в этом 
климате был антипсихологизм. Однако «…путь Гуссерля привёл его в 
пропасть (abîme), в то время как эпистемологические труды его англий-
ских современников, несомненно, завели их в болота, но болота, из 
которых можно было выбраться на более твердую почву» (La 
philosophie analytique, 1962, 67). Ошибка Гуссерля была в том, что он 
так поверил в свои платоновские сущности, что решил учредить ради 
них науку наук, по отношению к которой все остальные будут васса-
лами. Причём внутри философии он главной сделал именно философию 
сознания. В противоположность этому в Англии антипсихологизм не 
раздулся до таких масштабов, и была проведена чёткая граница между 
философскими и научными исследованиями: философия и научные дис-
циплины, по Райлу, не находятся в какой-то иерархии.  

Забавно, в чём он видит причину такой разной эволюции:  
 

Я полагаю, что наши мыслители были невосприим-
чивы к идее философии как основной науки, главным 
образом благодаря тому, что их повседневная жизнь в кол-
леджах Кембриджа и Оксфорда протекала в личном 
контакте с истинными людьми науки. Всякое притязание 
на роль фюрера исчезает, когда начинаются шутки за сыр-
ной тарелкой и десертом. Гуссерль всегда писал так, как 
будто никогда не встречал ни одного учёного и не слышал 
от учёных ни одной остроты (La philosophie analytique, 
1962, 68). 
 
Аналогично: в Англии философия сознания не заняла какого-то 

особого места, более высокого, чем философия математики, физики, 
биологии, исследования познания, этики, права, эстетики или политики. 
«Мы не озабочены тем, кто из философов должен стать фюрером» (там 
же). Но, продолжает Райл, если бы мы всё же задались таким вопросом, 
то ответили бы, что логика, а не сознание, должна направлять концеп-
туальные исследования. Но для этого логику надо знать, а современную 
логику на континентальных философских факультетах, кроме Вены и 
Польши, просто не знают. «Этот прогресс отчасти является причиной 
большой пропасти (large gouffre), отделяющей в этом столетии англо-
саксонскую философию от континентальной философии» (там же).  

Далее Райл повторяет общие места из истории аналитической фи-
лософии от Рассела до позднего Витгенштейна, показывая, что, начав с 
платонической веры в сущности, аналитические философы постепенно 
поняли, что таких сущностей нет, а язык вовсе не является изоморфным 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 46 

миру. Описывать можно только вещи, но значения выражений не явля-
ются объектами. А так как философия занимается значениями 
(например, таких слов как «существовать» или «наслаждаться»), а не 
вещами (ими занимаются эмпирические науки), то «философское опи-
сание понятия с неизбежностью будет завершаться заиканием 
(bégaiement)» (La philosophie analytique, 1962, 75).  

Правда, Райл не говорит, что это его собственная точка зрения — 
любой читатель его работ знает, что там есть многое, но заикание там 
найти непросто. Райл приводит это яркое положение, говоря про Вит-
генштейна. Ранее в тот день его уже спрашивали о том, какова связь 
между его идеями и подходом позднего Витгенштейна. Райл ответил:  

 
Витгенштейн говорит так, будто философские про-

блемы — это симптомы болезни, от которой его пациенты 
должны излечиться. Со своей стороны, я считаю призна-
ком ничтожной глупости не испытывать никакого 
смущения перед лицом этих проблем. В результате мой 
язык, скажем так, менее клинический, чем у Витген-
штейна, и я менее склонен к хирургическому 
вмешательству, чем он. И отчасти по этой, а отчасти по 
другим причинам я не стесняюсь говорить, что некоторые 
вещи, которые говорят философы, истинны, а некоторые 
ложны. Последних, конечно, большинство (La philosophie 
analytique, 1962, 29).  
 
Также в основной своей лекции он говорит, что пытался создать 

позитивную теорию воображения, но от собственных же предложений 
ощутил концептуальную неловкость (une gêne conceptuelle), что явля-
ется верным признаком того, что что-то пошло не так. Далее в 
дискуссии он прямо говорит, что, согласно «Логико-философскому 
трактату», из-за того, что философских объектов не существует, фило-
софам не о чем говорить; Райл эту точку зрения не разделяет (La 
philosophie analytique, 1962, 91). Иными словами, думаю, что будет не-
верно сказать, что Райл сводит философию к заиканию. 

В финальной части своего выступления Райл критикует теорию о 
том, что воображение — это что-то вроде типа наблюдения. Он также 
считает, что юмовский тезис о том, что идеи и впечатления отличаются 
интенсивностью, абсурден. Тут он берет себе в союзники Сартра, кото-
рый разворачивал схожую критику в работе «Воображаемое. 
Феноменологическая психология воображения» (1940). Интересно, что 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 47 

тут он называет «Понятие сознание» «феноменологическим эссе», а 
свои исследования — «феноменологией». 

И самая последняя мысль Райла, особенно актуальная в связи с 
современными спорами об иллюзионизме и интроспекции (Беседин 
и др., 2021), касается идеи об эпистемологической непогрешимости ин-
троспекции. Райл находит её странной. Когда мы рассуждаем о знании, 
то говорим о том, что мы узнали, выяснили или доказали. Однако нельзя 
сказать, что «у меня есть хорошие основания считать, что мне больно» 
или «я обнаружил, что я подавлен». Мы не являемся экспертами по соб-
ственной боли, нам, несколько загадочно завершает Райл, просто 
больно. 

Думаю, часть речи Райла была просто невежливой по отношению 
к принимающей стороне. Весьма правдоподобно, что использование 
слова «фюрер», учитывая исторические обстоятельства послевоенной 
Франции, было ничем иным, как желанием уколоть. И особенно не-
уместным, учитывая личную историю Гуссерля с нацистами: говори 
Райл всё то же применительно к Хайдеггеру или другому пособнику 
Гитлера, дело обстояло бы несколько иначе. Показательно, что Бек при-
водит в качестве примера перепалки именно ответ Райла Мерло-Понти. 
Но сейчас мы увидим, что этим словам Бека верить, видимо, не стоит.  

Что же происходило в дискуссии? Во-первых, обращает на себя 
внимание тот факт, что, судя по материалам, на дискуссии не было мо-
дератора, в отличие от первых двух обсуждений. Сразу выступил Ван 
Бреда, начавший с того, что Райл в частной беседе упрекал его в том, 
что Ван Бреда слишком много читает Гуссерля, а сам Ван Бреда сейчас 
будет упрекать Райла в том, что тот слишком мало читал Гуссерля. (Из 
моего опыта: это типичная манера поведения феноменологов и в наши 
дни.) Он согласен, что пропасть (gouffre) между континентальными и 
англосаксонскими философами действительно есть (La philosophie 
analytique, 1962, 85), но всё же удивлён тем, что Райл сводит идеи Гус-
серля к построениям Платона. Из современного состояния 
гуссерлевских исследований ясно, что это не так75. Напротив, это окс-
фордские аналитики гипостазируют понятия, думая, что они 
анализируют язык. 

Далее: Гуссерль, конечно, писал без юмора, но неверно, что он не 
был знаком с учёными или науками: он сам был математиком и другом 
Георга Кантора, Давида Гильберта и Макса Планка. Что касается логики 
на континенте, то не стоит забывать, говорит Ван Бреда, что Венский 
кружок был именно в Вене (хотя Райл только что об этом сказал), 

 
75 О связи Платона и Гуссерля можно узнать, например, из (Семёнов, 2012). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 48 

сильные логики есть и были и во Франции, Голландии, Швейцарии, 
Бельгии, и «некоторые из них находятся здесь». 

Райл в своём ответе говорит, что ему в общем-то всё равно, 
насколько правильно он представил идеи Гуссерля. Термин «язык» он 
вообще не использует, а поэтому вряд ли он что-то гипостазирует. Он 
рад узнать что-то новое о жизни Гуссерля, но уповает на то, что колло-
квиум не превратится в очередной семинар об этом философе. После 
этого Райл, Куайн и Айер обменялись мнениями по техническому во-
просу теории значения, который нас тут не интересует.  

Следующая реплика, довольно обширная, принадлежит Мерло-
Понти:  

 
Слушая господина Райла, я тоже почувствовал, что 

то, что он говорит, не так уж чуждо нам, и что расстояния, 
если и существуют, то это он устанавливает их, а не я кон-
статирую их, слушая его. Но, естественно, возможно, в 
этом есть оптимистическая иллюзия. … я всё время пора-
жался тому факту, что он сам расширял, развивая свои 
размышления, рамки, которые он сначала представил нам 
как рамки английской аналитической философии. ... Ра-
бота с таким термином, как «если», например, не может 
быть представлена концептуальным анализом термина 
«если». ... Слушая его в тот момент, я сказал себе: я не со-
всем понимаю, что нас разделяет (La philosophie analytique, 
1962, 93–94). 
 
Рассуждениям (réflexions) аналитической философии Мерло-

Понти противопоставляет имманентное исследование лингвистиче-
ского феномена76.  

Мерло-Понти поставил целый ряд вопросов, из которых я вы-
делю два. Согласен ли Райл, что есть разница между вопросами «есть 
ли Бог», «является ли предложение "Бог есть" грамматически правиль-
ным» и «что вы имеете в виду, когда говорите про Бога»? Соответствует 
ли райловская программа исследований взаимосвязей между понятиями 
исследовательской программе Рассела и Витгенштейна? И ещё одно за-
мечание касается воображения: позиция Райла не является результатом 

 
76 Интересно, что значит заглянуть «под капот» слова «если» и увидеть его 

сущность? Впрочем, тут речь, видимо, не про феноменологию, а про лингвистику, во 
всяком случае Мерло-Понти говорит, что наброски таких исследований можно найти в 
лингвистической науке. Правда, в каком смысле лингвистические методы имманентны? 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 49 

концептуального анализа, она указывает на безмолвный опыт вообра-
жаемого. 

Райл в своём ответе говорит, что его различие концептуальных и 
фактуальных исследований очень просто: химик и астроном изучают 
факты с помощью приборов, а философ рассуждает, сидя в кресле 
(fauteuil). Что касается вопроса про Рассела и Витгенштейна, то Райл 
говорит: надеюсь, нет, не соответствует. Это место вступает в кон-
фликт со свидетельством Бека, и, кажется, мы должны последнее 
отринуть. А на вопрос про Бога Райл замечает только, что грамматиче-
ская корректность его не волнует.  

После этого выступил Жан Валь. Он начал с того, что лекция 
называлась «Феноменология против "Понятия сознания"», но уже по-
нятно, что феноменология не против «Понятия сознания». Это 
«Понятие сознания», быть может, против феноменологии. Также он за-
метил, что считает вполне возможным сказать: «Я обнаружил, что 
подавлен» (La philosophie analytique, 1962, 101). И вообще, после серии 
вопросов Валь заключил: «...мне хотелось бы немного больше анализа 
от философов анализа. И я прошу прощения за то, что я только что ска-
зал...» (La philosophie analytique, 1962, 102). Райл в своём ответе 
согласился, что надо анализировать разные понятия дальше, но не при-
знал осмысленным предложение про обнаружение у себя 
подавленности. К обсуждению подключился Алкье, сказав, что нужно 
особенно выделять высказывание «я мыслю» (je pense), которое явля-
ется условием всех других высказываний. Райл ответил, что «я мыслю» 
(I think) не является условием для «мне больно» или «я подавлен», а 
означает, скорее, «размышлять»; возможно, лучше говорить о «я со-
знаю» (I’m conscious of), но так говорят редко, и звучит это неуклюже.  

После прозвучал доклад Стросона «Анализ, наука и метафизика», 
где среди прочего он говорил, что обыденное использование языковых 
выражений является для философа единственным средством соприкос-
новения с концептуальной реальностью, которую он хочет понять. Этот 
тезис привлёк внимание нескольких континентальных философов, в том 
числе Ван Бреды. Он сказал, что вот уже много лет «следит за движе-
нием аналитиков» и находит «поразительным» (saisissante) отсутствие 
понимания между мыслителями континента и многими представите-
лями англосаксонских и т. п. философских кругов. Он сам, продолжает 
Ван Бреда, представляет феноменологическое движение, и для участни-
ков этого течения совершенно невозможно сказать, что философ 
соприкасается с реальностью только через языковое употребление («В 
отношении этого тезиса я, со своей стороны, не вижу никаких доказа-
тельств» (La philosophie analytique, 1962, 127)), и невозможно понять, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 50 

зачем философу изучать концептуальную реальность, когда нужно изу-
чать мир, в котором мы живем (la réalité conceptuelle / le monde). В этом 
и состоит недопонимание (malentendu) между двумя группами. Ван 
Бреда извиняется за то, что подчёркивает различия между «нами, "кон-
тиненталами"» и аналитиками.  

В ответ Стросон говорит, что Ван Бреда не оспаривает тезис о 
том, что если нашей целью является прояснение концептуальной струк-
туры, которая управляет нашим обычным способом думать о мире, то 
нам нужно анализировать язык, потому что в нём этот способ и прояв-
ляется, а потому этот тезис он не будет оборонять. Центральный вопрос 
состоит в том, является ли это главной задачей философии, или же, ско-
рее, вместо этого нужно заняться второстепенной (marginale) 
деятельностью по пониманию мира и нашего существования в нём. Ван 
Бреда поправляет Стросона: нужно говорить про «отношение к миру», 
потому что «существование в мире» — это уже другой философский 
жаргон. Стросон, видимо, пожимая плечами: ни то, ни другое мне не-
ясно, возможно, это просто вопрос психологии. Но Ван Бреда так не 
думает; он уповает на то, что Стросону известен хотя бы один из спосо-
бов бытия-в-мире: схватывание мира в понятиях. Феноменолог 
предполагает, что для Стросона это главный способ. Но есть ведь ещё и 
другие: любовь, религия или эмоции. Стросон признает, что он знает, 
что всё это есть, но это предмет изучения историков или социальных 
учёных; но эти науки не изучают, например, идею причинности в исто-
рии. Такими-то вещами и занимается философия. Ван Бреда протестует: 
бытие, реальность, мир не сводимы к понятиям, говорить так — значит 
просто обеднять философию, которую интересует тотальность истори-
ческого сущего.  

В перепалку вступает Жан Валь, который пытается примирить 
стороны. Он обращает внимание на то, что во всяком случае сейчас они 
говорят друг с другом, а потому использование обыденного языка неиз-
бежно. Он высказывает разумное предположение: может быть, 
«концептуальная реальность» Стросона — это просто реальность, а лю-
бую реальность люди понимают в понятиях, которые, конечно, 
отражаются и в обыденном языке. Если это так, то то, что Ван Бреда 
использует для раздора, можно, напротив, применить для поиска согла-
сия. Ван Бреда не против, но в таком случае, по его мнению, мы 
покидаем область аналитической философии. Валь продолжает прими-
рительную линию: «не покидают ли сами аналитики анализ? Это вполне 
возможно. И тогда, возможно, согласие [между нами] куда глубже, чем 
кажется на первый взгляд» (La philosophie analytique, 1962, 132). В ответ 
Стросон говорит, что он и не думал сводить реальность к понятиям, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 51 

слова «концептуальная реальность» означает только «факты о наших 
понятиях». 

Далее Куайн представил свои теперь хорошо нам известные рас-
суждения против значения. У нас нет сведений о том, что про это 
подумали континенталы, а дискуссия с Айером и другими лежит за пре-
делами моего фокуса в этой статье. Однако некоторый интерес всё же 
представляет реплика Бохеньского, которого теперь принято относить к 
аналитическому томизму (и антимарксизму). Он сказал, что признает 
существование т. н. эйдетического значения:  

 
…Ваше отношение к Вашим оппонентам показы-

вает нам, что у Вас есть мировоззрение, в которое эти 
эйдетические категории не входят. Но предположим, что у 
кого-то в этой дискуссии есть другой взгляд на мир, и это 
мой случай, в котором есть не только вещи, но и смыслы, 
содержание объектов, ну что ж, философ, который думал 
бы так же, как я, вернул бы Вам комплимент. Он сказал бы 
Вам, что Ваш взгляд упрощённый, абсурдный, мифологи-
ческий и т. д. (смеётся). И это было бы концом любого 
обсуждения (La philosophie analytique, 1962, 185).  
 
Ссылки на бритву Оккама, к которым мог бы прибегнуть тут 

Куайн, Бохеньскому кажутся недостаточными: неочевидно, что натура-
листическая система Куайна действительно проще, чем система с 
эйдосами.  

Далее были доклады Лео Апостела и Эверта Виллема Бета. В дис-
куссии Апостел обсудил с Остином, нужно ли изучать обыденное 
употребление не только в английском (никто не против). Бет разобрал 
со Стросоном, Райлом и Куайном соотношение аналитической филосо-
фии языка в оксфордском стиле и формального метода (дополняют друг 
друга, но не подменяют). В конце высказался Бохеньский: проблема со-
отношения «аналитического» и «формального» подходов возникает 
только для определённого типа философов,  

 
и я знаю, что среди нас есть те, кто рассматривает филосо-
фию как своего рода мышление, граничащее с грёзами 
(rêve), как поэтическую деятельность: для них программа 
профессора Бета не имеет никакого значения. Но есть и те, 
кто, как и он, и я добавлю, как и я, относится к области 
научной философии, кто считает, что функция философа 
состоит в том, чтобы предоставлять разумные основания, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 52 

сделать смыслы терминов как можно более ясными; тогда 
мне кажется, что есть очень веские аргументы в пользу 
этой программы ... (La philosophie analytique, 1962, 269). 
 
Далее следует выступление Остина про перформативы. В дискус-

сии Филипп Дево утверждал, что высказывание «закрой дверь» может 
быть истинным или ложным «как действие, о котором говорится в вы-
сказывании» (La philosophie analytique, 1962, 291). Остин этому, видимо, 
немного удивился, сказав, что действия могут быть разумными или нет, 
но не истинными или ложными. Валь задаёт, как он сам говорит, «не-
удовлетворительный вопрос»: философия — это остров или мыс? 
Слушая аналитиков, он ощущает, что движется по узкой полоске земли, 
зная, что за её пределом что-то есть. Видимо, имеется в виду, что ана-
литики искусственно ограничивают себя языком, признавая, что 
реальность к языку не сводится. Например, возьмём высказывание «у 
меня есть часы». Чтобы оно было осмысленным, должны быть катего-
рии времени и обладания. «Я полагаю, что даже в Оксфорде изучают 
категории» (La philosophie analytique, 1962, 292). Валь задаётся вопро-
сом о том, есть ли какое-то объяснение такого самоограничения 
аналитических философов. Марксистские или психоаналитические объ-
яснения не кажутся ему правдоподобными.  

В ответ Остин говорит, что философия — это не остров и не мыс, 
она скорее похожа на беспорядочную поверхность Солнца, потому что 
представляет собой свалку проблем, которые остаются после примене-
ния всех нормальных научных методов, и когда философы находят 
какой-то хороший метод, то появляется новая научная дисциплина: так 
было с математикой, физикой, психологией, математической логикой, 
возможно, лингвистикой.  

Последним выступал Хэар про то, что тезис «ничто не важно», 
который он связывает с Камю, важен для тех, кто его заявляет. В дис-
куссии Алкье спросил его о Канте, в связи с которым «континентальные 
философы» ставят вопрос о ценностях (La philosophie analytique, 1962, 
321); Алан Монтефьоре, который в будущем станет проводником Дер-
рида в мир английской философии, сказал, что у Хэара получился 
какой-то лингвистический трюк; Уильямс с Монтефьоре в целом согла-
сился.  

Последней частью коллоквиума была общая дискуссия, которую 
модерировал Перельман. Он начал с вопроса о том, что такое для ана-
литиков аналитическая философия, какова цель этого метода и 
предполагает ли она что-то за пределами языка? 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 53 

 Для Остина аналитический метод можно описать как анализ 
обыденного языка, направленный на пошаговое прояснение отдельных 
вопросов, а не на построение систем. Такое занятие предполагает кол-
лективную работу и внимание к деталям. Работа эта прежде всего 
касается каталогизации выражений: как мы сказали бы то-то и то-то в 
таких-то и таких-то обстоятельствах. Почему важен язык? Потому что 
многообразие языковых выражений отражает нюансы опыта. Изучая их, 
философы выявляют сложность тех вещей, о которых мы с помощью 
языка говорим. Противопоставляя язык и вещи, тут Остин прямо отсы-
лает к уже известному нам возражению Ван Бреды о том, что 
аналитическая философия ограничивается языком. 

Райл говорит, что аналитической он станет называть философию, 
которая может решать проблемы следующего вида. Пусть два человека 
с одинаково хорошим зрением смотрят на газету, которая видна им оди-
наково хорошо. На листе написано слово «Парриж». Один из них 
разбирается в орфографии, а второй нет. И первый видит опечатку, а 
второй нет. Как это возможно, если они видят одно и то же? 

Айер говорит, что они уже не занимаются анализом в смысле Рас-
села, потому что это трудно, и в таком подходе есть элемент произвола. 
При этом он также отказывается от верификации, определяя её как по-
иск опровержений. Вместо анализа в стиле Рассела аналитики 
занимаются анализом таких слов, как «убеждения», «знания», «воля» и 
соответствующих им феноменов (он говорит прежде всего о «Понятии 
сознания» Райла). Никаких эйдетических значений они не постулируют. 
При этом такую деятельность равно плохо назвать как «феноменоло-
гией», так и «анализом языка», потому что первое наводит на мысль о 
Гуссерле, а второе — о лингвистике; а это не то, что надо. 

Услышав про Гуссерля, Ван Бреда просит лучше разъяснить 
только что проведённое Айером различие. Вместо этого Айер говорит, 
что они не занимаются эмпирическими исследованиями разницы между 
диалектизмами, и определяет философию:  

 
...деятельность, имеющая дело с языком, и мы убеж-

дены, что философия не в состоянии напрямую 
конкурировать с науками; это деятельность, если можно 
так выразиться, второго порядка, то есть она имеет дело не 
непосредственно с фактами, а с тем, как мы выражаем 
факты. И вот почему мы [т. е. аналитические философы — 
Е. Л.], которые в других отношениях, как вы видели, 
сильно расходимся, находим здесь полное согласие. Нет 
никаких оснований считать, что то, что французы 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 54 

называют «философской рефлексией», может быть ре-
флексией, имеющей дело непосредственно с фактами, а не 
с тем, как эти факты описываются. Другими словами, с 
нашей точки зрения, философия не является некой сверх-
наукой» (La philosophie analytique, 1962, 339–340). 

 
Куайн говорит, что с оксфордской философией его объединяет 

фокус на языке. С его точки зрения, философы должны заниматься язы-
ком главным образом для того, чтобы избежать чисто словесных споров 
друг с другом и прояснить те пресуппозиции, которые мы принимаем, 
беря на себя те или иные онтологические обязательства. Поэтому вме-
сто того, чтобы прямо изучать реальность, мы переносим своё внимание 
на прагматические аспекты разных теорий о реальности. 

Некоторые нотки разлада появляются в реплике Валя, который 
говорит, что не совсем понял, почему Куайн собирается чего-то избе-
гать, потому что ему, Валю, было трудно следить за ходом мысли, 
которая, с точки зрения бихевиористов, сводится к «быстрому движе-
нию губ». Этот безобидный укол открывает дорогу для выступления 
Ван Бреды:  

 
Прежде всего, я хотел бы выразить своё удовлетво-

рение тем, что мой друг Айер открыто подчеркнул 
неприятие (l'attitude négative) аналитической философии 
по отношению ко всем начинаниям континентальной фи-
лософии. Это, разумеется, абсолютное право английских 
философов — не интересоваться тем, что происходит в 
других местах. Но откровенное признание этого весьма 
проясняет дискуссию. Довольно часто звучал намёк: «Вы, 
конечно, занимаетесь чем-то другим — продолжайте, если 
вам это интересно. Ради бога (C’est très bien)». Лично я по-
лагаю, что здесь кроется неявная оценка, существующая, 
впрочем, с обеих сторон, и которую полезно высказать от-
крыто. Когда мы встречаемся, мы порой излишне вежливы 
и говорим весьма неискренне. Чистая правда, думается 
мне, заключается в том, что многие континентальные фи-
лософы не испытывают ни малейшего подлинного 
интереса к вашей философии. И, осмелюсь сказать, у вас 
царит то же самое в отношении континентальных филосо-
фов (La philosophie analytique, 1962, 344). 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 55 

Я должен сказать, что не нашёл в материалах коллоквиума ре-
плику Айера, на которую тут ссылается Ван Берда. Но, конечно, вряд ли 
он просто её придумал, хотя недопонимание всё же исключать нельзя. 
Фразы про «занимаетесь другим — продолжайте» действительно зву-
чали от аналитиков.  

Адресуясь к Остину, Райлу, Айеру и Куайну, Ван Бреда ставит 
перед ними вопрос: «что делает проблему философской?» (quand un 
problème est-il philosophique?). С его точки зрения, аналитики эту про-
блему затрагивали, но при этом умудрились от ответа уклониться. А 
ведь это важный вопрос, которого нельзя избежать. И нельзя просто со-
слаться на то, что мы по историческим причинам изучаем то-то, а вы то-
то: в прошлом философы тоже расходились во взглядах на природу фи-
лософии, но все они были философы; «я не утверждаю, будто ваша 
школа не ведает характеристик философского как такового; но, призна-
юсь, лично я не могу разглядеть их отчетливо» (La philosophie 
analytique, 1962, 345). 

Добавляет иронии и следующая реплика Перельмана, который 
говорит Остину в ответ на предложение заниматься обыденным языком, 
что у него, Перельмана, сложилось мнение, что за пределом Англии 
тоже есть разумные и владеющие языком существа, а поэтому выраже-
ния, используемые этими существами, тоже можно изучать.  

 Первым отвечал Райл. Его ответ мне кажется несколько раздра-
жённым. Ван Бреду не устроил ни пример философской проблемы про 
газету (что, с моей точки зрения, неудивительно), ни объяснение соот-
ношения философии и науки, «поэтому он предлагает нам найти какую-
нибудь гениальную формулу, которая заставит аудиторию содрог-
нуться…» (La philosophie analytique, 1962, 346). 

Остин в свою очередь говорит:  
 

Нас спрашивают, почему мы делаем то, что пыта-
емся делать, когда ведём себя так, как мы себя ведём. 
Когда мне задают этот вопрос, я чувствую себя немного в 
положении одного моего коллеги, отца семейства, кото-
рый каждый раз, собираясь наказать своих детей, 
останавливал себя тем, что не мог вспомнить ни одной 
причины, по которой следует наказывать детей. Со мной 
происходит то же самое. Когда меня спрашивают, почему 
я делаю то, что делаю, я замолкаю. ... Лучше всего [чтобы 
добиться прогресса философии — Е. Л.] сделать так: вы-
брать себе некоторое количество коллег с острым умом и 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 56 

придирчивым характером (La philosophie analytique, 1962, 
348).  
 
Он также вписывает свой проект лингвистической философии в 

широкий исторический контекст: внимание к классификации речевых 
выражений проявлял уже Сократ, за что его стали называть шарлата-
ном, а Аристофан высмеивал его за внимание к скачкам блох. Но если 
бы другие после него тратили своё время на измерение этих скачков, 
они изобрели бы физику несколькими веками ранее, и то же верно для 
лингвистической философии. Остин ещё раз соглашается с Перельма-
ном в том, что надо изучать и другие языки, кроме английского.  

Айер сказал, что Остин уже ответил на все интересные вопросы, 
а Куайн, по сути, повторил свою прошлую реплику с некоторыми вари-
ациями. 

Вторая часть дискуссии начинается с того, что Перельман ещё 
раз просит Райла и Остина ответить на вопрос Ван Бреды. Вместо этого 
Райл ответил на вопрос самого Перельмана про то, как связаны анали-
тический метод и философия; ответ состоял в повторении примера про 
газету и указании на то, что его нельзя рассматривать с точки зрения 
оптики. Остин сказал, что философия есть чулан (fourre-tout), в который 
мы вкладываем все проблемы, для которых ещё нет нормальных мето-
дов решений, и аналитический метод есть просто метод уборки этого 
чулана. Это очень немного, но мы, говорит Остин, и сами скромные. 

После этого слово взял Алкье. Он сообщил, что в результате кол-
локвиума сделал вывод, что то, что отличает «нас, континенталов» от 
аналитиков, — это постоянное обращение к истории мысли. «Для нас 
философия — это прежде всего то, что сказали Декарт, Спиноза, Кант 
и т. п.», а аналитические философы крайне редко ссылаются на этих ав-
торов77 (La philosophie analytique, 1962, 355). Он попросил аналитиков 
больше указывать на связь их идей со «знакомой нам» английской фи-
лософией: с Беркли и Юмом. Он подчеркнул, что, следуя этим авторам, 
мы не должны забывать о разнице между анализом слов и опорой на 
интуицию и опыт. 

Рене Пуарье, тоже упомянувший аисторизм аналитической фило-
софии, произнёс большую речь о том, что аналитики похожи на 
фрейдистов: фрейдисты считают, что само осознание проблемы ведет к 
лечению, аналитики же полагают, что понимание того, как мы говорим 

 
77 «Философия, по Алкье, — это прежде всего интеллектуальный подход, и в этом 

смысле он говорил о том, что для понимания философской истины необходимо 
тщательное следование за историей каждого автора классического труда» (Кротов, 2018, 
385). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 57 

про проблемы, их излечит; как можно понять, ему представляется это 
сомнительным: «никакая грамматика, никакой словарь никогда не дадут 
нам "истинного" употребления таких слов, как "бог", "ум", "я", "тело", 
"душа" или каких-либо других важных слов» (La philosophie analytique, 
1962, 362). С его точки зрения, разница между логическими позитиви-
стами и оксфордскими аналитиками невелика: первые объявляют 
бессмысленным всё, кроме тавтологий и того, что можно верифициро-
вать, вторые указывают на разнообразие языка. Собственно, аналитики 
кажутся Пуарье симпатичнее позитивистов лишь своей меньшей агрес-
сивностью по отношению к метафизике. Остина, как ему показалось, не 
интересует то, что за пределами языка (и это после того, как Остин не-
сколько раз сказал прямо обратное).  

Итальянец Андреа Галимберти отметил, что дискуссии на колло-
квиуме напоминают ему средневековую схоластику: дух Оксфорда 
наследует номинализму, тогда как континент сохраняет реализм; самым 
ожесточённым (acharné) критиком аналитиков он называет Ван Бреду. 

Перельман передаёт слово Райлу, которому нужно успеть на са-
молёт. Тот отвечает на слова Алкье, соглашаясь, что философия на 
континенте есть история идей. А история философии обычно есть «экс-
гумация трупов всех известных философов и проведение вскрытия. 
Результат в лучшем случае будет напоминать сборник некрологов» (La 
philosophie analytique, 1962, 366). Что касается Юма и Беркли, то они 
просто ещё не отличали собственно философские, концептуальные, во-
просы от психологических, научных; хотя он признает огромный вклад 
этих мыслителей в собственно философию. Райл сам формулирует раз-
ницу между философами, близкими к аналитическому движению, и 
континентальными (он называет их «классическими»): аналитики по-
гружены в детали, тогда как континенталы игнорируют детали и 
намерены создавать системы, причём каждый из них притворяется, что 
обрёл волшебный ключ от всех дверей. Завершая свою речь, Райл ска-
зал:  

 
Прошедшие здесь дискуссии, организованные с 

тщательностью, которую мы все оценили, дали нам важ-
ное и пугающее откровение (la révélation précieuse et 
redoutable) о точках сближения, которые нас объединяют, 
и о различиях, которые нас разделяют (La philosophie 
analytique, 1962, 368). 
 
Следующим говорил американец Алан Гевирт, который подчерк-

нул, что, как не англичанин и не житель континента, он присутствует на 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 58 

семинаре как нейтральный наблюдатель. И то, что он пронаблюдал, 
привело его в смятение. С одной стороны, англичане говорят разумные 
вещи и показали, что они вовсе не одержимы языком, в чём их обви-
няли. С другой стороны, чем дальше шли дебаты, тем менее ясными ему 
казались различия между сторонами дискуссии. Со своей стороны он 
видит различие между аналитической и континентальной философией 
не в стилях, а в подходах к философии. Это различие почему-то пода-
ётся англичанами в резкой форме (de façon négative), выливается в 
презрение (mépris) по отношению к философии, которую развивают за 
пределами их острова; они не испытывают ничего, кроме недоверия 
(méfiance) к начинаниям Хайдеггера; это кажется Гевирту необоснован-
ным.  

 
... историю аналитического движения можно было 

бы написать, по крайней мере в значительной степени, 
прослеживая последовательно критерии, которые фило-
софы-аналитики выдвигали на протяжении почти ста лет, 
чтобы отвергать, осуждать или критиковать иные, отлич-
ные от их собственного, способы понимания философии. 
Одним из наиболее известных примеров такого критерия 
является теория верификации, применённая к значению 
(signification). ... она служила удобным оружием для логи-
ческих позитивистов, чтобы клеймить всех, кто мыслил 
иначе. Как может Гегель, как может Хайдеггер, как мог бы 
кто угодно другой проверить хотя бы одно из своих утвер-
ждений? (La philosophie analytique, 1962, 370). 
 
Теперь, правда, верификация у аналитиков вышла из моды, и у 

них нет одного критерия против всех остальных, что приводит к пута-
нице.  

В ответ на это Остин сказал следующее:  
 

Он начал с того, что обвинил нас в том, будто мы 
клеймим философов, мыслящих иначе, чем мы, особенно 
тех, кто происходит из Европы. Я не считаю, что можно 
утверждать, будто мы, по крайней мере большинство из 
нас, проводим большую часть времени, занимаясь порица-
нием кого-либо. Однако, полагаю, нас можно упрекнуть в 
грехе невнимания к окружающим, словно мы не замечаем 
людей на улице. Согласен, в некотором смысле это более 
серьёзный промах, чем прямая провокация. Можно 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 59 

ссылаться на смягчающие обстоятельства: мы слишком за-
няты. Мы гордимся тем, что нашли себе увлекательное 
занятие, которое, как нам кажется, приносит некоторую 
пользу (profit). К тому же бросать вызов людям в лицо, что, 
согласен, в конечном счёте лучше, чем игнорировать их 
приветствия на улице, — означает рисковать ввязаться в 
неприятный спор. А споры, как известно, ни к чему не ве-
дут: они лишь отнимают драгоценное время в решающий 
момент. ... Если мы и составляем некое движение — или 
если можно считать, что мы представляем отдельное тече-
ние в современной философии, — то это потому, что мы, 
вероятно ошибочно, пришли к убеждению, будто спорить 
стоит лишь с нашими ближайшими коллегами, единствен-
ными, с кем, по нашему мнению, такой спор имеет смысл 
(La philosophie analytique, 1962, 372).  
 
В целом, на этом мероприятие и завершилось. 
Как видно из этого изложения, семинар в Руайомоне был местом, 

где были не только впервые, насколько я могу судить, прямо термино-
логически противопоставлены аналитическая и континентальная 
философия, но и многократно тематизированы основные линии этого 
противопоставления: детальность и системность, ориентированность на 
проблемы и историчность, опора на обыденный язык и учёт личного 
опыта, логика и онтологическая интуиция. Нужно отметить, что хотя 
Ван Бреда, Райл и Остин постоянно подчёркивали различия, Мерло-
Понти и Валь пытались нащупать что-то общее. Из нашего настоящего 
можно сказать, что у них это скорее не получилось.  

 
Как можно понять из всех приведённых тут эпизодов, различие 

между двумя традициями формировалось постепенно, не в изоляции од-
ной от другой, было подвержено как философским, так и политическим 
обстоятельствам. Большую роль играли личные неприязни и, видимо, 
национальные предрассудки. Разумеется, в этой работе я не претендую 
на то, чтобы описать все факторы, которые привели к разрыву. 

 
Список литературы 

 
Айер, А. (2010). Язык, истина и логика. Москва: Канон+. 
Батай, Ж. (1997). Внутренний опыт (С. Л. Фокин, пер.). Санкт-Петер-
бург: Axioma/Мифрил. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 60 

Батай, Ж. (2006). Проклятая часть. Сакральная социология (С. Зенкин, 
пер.). Москва: Ладомир. 
Беседин, А. П., Волков, Д. Б., Кузнецов, А. В., Логинов, Е. В. & Мерца-
лов, А. В. (2021). Интроспекция: современные подходы и проблемы. 
Эпистемология & философия науки, 58(2), 195–215. 
Бибихин, В. В. (2005). Витгенштейн: смена аспекта. Москва: Институт 
философии, теологии и истории св. Фомы. 
Бирюков, Б. В. (2000). Введение. Готтлоб Фреге: современный взгляд. В 
Б. В. Бирюков & З. А. Кузичева (Ред. и пер.), Г. Фреге. Логика и логиче-
ская семантика (с. 8–62). Москва: Аспект-Пресс. 
Блур, Д. (2002). Витгенштейн как консервативный мыслитель. Логос, 5–
6, 47–65. 
Бурдье, П. (2003). Политическая онтология Мартина Хайдеггера (А. Т. 
Бикбова & Т. В. Анисимова, пер.). Москва: Праксис.  
Васильев, В. В. & Гиренок, Ф. И. (2007). Помогает ли Хомский понять 
сознание? Историко-философский альманах, 2, 45–62. 
Вайзер, Т. (2009). Этика сообщества: Ж. Батай и Ю. Хабермас [Кан-
дидатская диссертация]. Москва. 
Вострикова, Е. В. & Куслий, П. С. (2019). Преодоление критических ар-
гументов Карнапа против метафизики с помощью логического анализа 
естественного языка. Эпистемология и философия науки, 56(4), 78–98. 
Гагинский, А. М. (2023). Хайдеггер, Ничто и преодоление страха 
смерти. Философский журнал, 16(3), 85–102. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2023-16-3-85-102. 
Декс, П. (2010). Повседневная жизнь сюрреалистов. 1917–1932. 
Москва: Молодая гвардия, Палимпсест. 
Делёз, Ж. & Парне, К. (2025). Зачем нужны разговоры (Н. Архипов, 
пер.). https://insolarance.com/point-of-talking/ 
Деррида, Ж. (1994). Невоздержанное гегельянство. В Танатография 
Эроса. Жорж Батай и французская мысль середины ХХ века (с. 133–
174). Санкт-Петербург: Мифрил. 
Джеффрис, С. (2018). Гранд-отель «Бездна». Биография Франкфурт-
ской школы. Москва: Ад Маргинем Пресс.  
Зенкин, С. Н. (2014). Небожественное сакральное: Теория и художе-
ственная практика. Москва: РГГУ. 
Зыгмонт, А. И. (2018). Святая негативность. Насилие и сакральное в 
философии Жоржа Батая. Москва: Новое литературное обозрение. 
Иванов, Д. В. (2009). Судьба метафизики в аналитической философии: 
Карнап, Куайн, Крипке. Философские науки, (4), 99–113. 
Коначева, С. А. (2019). Бог после Бога. Пути постметафизического 
мышления. Москве: РГГУ. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 61 

Кожев, А. (2013). Введение в чтение Гегеля. Санкт-Петербург: Наука. 
Корнилаев, Л. Ю. (2021). «Поворот к онтологии» в неокантианстве (П. 
Наторп и Э. Ласк). Философский журнал, 14(2), 51–65. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2021-14-2-51-65 
Корсаков, С. Н. (2009). XI Всемирный философский конгресс (Брюс-
сель, 1953) в истории отечественной философии. Философские науки, 
(4), 123–131. 
Кротов, А. А. (2018). Философия истории философии во Франции (про-
блема закономерностей в развитии интеллектуальной культуры). 
Москва: Издательство Московского университета. 
Куслий, П. С. (2022). Истина как соответствие и непотаённость без са-
мообмана и мистики. Философия. Журнал Высшей школы экономики, 
6(1), 308–320. https://doi.org/10.17323/2587-8719-2022-1-308-320. 
Курилович, И. С. (2019). Французское неогегельянство: Ж. Валь, А. 
Койре, А. Кожев и Ж. Ипполит в поисках единой феноменологии Гегеля-
Гуссерля-Хайдеггера. Москва: РГГУ. 
Кузнецов, В. Н. (1982). Французское неогегельянство ('Критика совре-
менных буржуазных теорий'). Москва: Издательство Московского 
университета. 
Кузнецов, М. М. (2005). Теодор В. Адорно: основные этапы жизненного 
и творческого пути. История философии, 12, 3–44. 
Логинов, Е. В. (2018). Опровержение прагматизма Дж. Э. Муром. Ис-
торико-философский альманах, 6, 138–149. 
Логинов, Е. В. (2021). Ч. С. Пирс и Дж. Э. Мур об истине. В История и 
теория культуры. Альманах. Т. 3 (с. 322–336). Москва: Издательство 
Московского университета. 
Логинов, Е. В. (2024). Селларс, Кант и философия сознания. В В. Е. Се-
мёнов (Ред.), Иммануил Кант и философия сознания (с. 226–269). 
Калининград: Издательство БФУ им. И. Канта. 
Логинов, Е. В., Мерцалов, А. В., Юнусов, А. Т., и др. (2019). Пролего-
мены ко всякой будущей теории истины. Финиковый Компот, 14, 1–89. 
Маркузе, Г. (1994). Одномерный человек. Москва: Refl-book. 
Мерло-Понти, М. (1999). Феноменология восприятия (И. С. Вдовина & 
С. Л. Фокин, Ред. и пер.). Санкт-Петербург: Ювента Наука. 
Михайлов, И. А. (1999). Ранний Хайдеггер: между феноменологией и 
философией жизни. Москва: Прогресс-Традиция. 
Митлянская, М. Б. (2020). «Чёрные тетради» Мартина Хайдеггера: бы-
тийная история и метаполитика. Философские науки, 63(4), 132–151. 
https://doi.org/10.30727/0235-1188-2020-63-4-132-151. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 62 

Миронов, В. В. & Миронова, Д. (2018). Ein Knabe, der träumt, или Опья-
нение властью. Логос, 28(3), 149–182. https://doi.org/10.22394/0869-
5377-2018-3-149-182. 
Молчанов, В. И. (2020). Метафизика Ничто и знаки препинания: 
Хайдеггер, Кант, Карнап. Философский журнал, 13(3), 5–22. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2020-13-3-5-22. 
Монк, Р. (2018). Витгенштейн. Долг гения. Москва: Дело. 
Мотрошилова, Н. В. (2012). Интервью. Финиковый Компот, 2. 
https://datepalmcompote.blogspot.com/2012/12/blog-post.html 
Мур, Дж. Э. (1998). Защита здравого смысла. В Аналитическая филосо-
фия: становление и развитие (с. 130–154). Москва: Дом 
интеллектуальной книги, Прогресс-Традиция. 
Ортега-и-Гассет, Х. (1990). Две великие метафоры. В Теория метафоры 
(с. 68–81). Москва: Прогресс. 
Паткуль, А. Б. (2014). Деструкция логики в онтологии Мартина Хайдег-
гера. Историко-философский ежегодник, 29, 131–155. 
Паткуль, А. Б. (2022). Логика и онтология в свете феноменологии у Гус-
серля и Хайдеггера. Логико-философские штудии, 20(2), 146–162.  
Семёнов, В. Е. (2012). Доминирующие парадигмы трансцендентализма 
в западноевропейской философии. Москва: Российская политическая 
энциклопедия. 
Соболева, М. Е. (2002). К концепции философии языка Юргена Ха-
бермаса. Логос, 2, 30–48. 
Тимофеева, О. В. (2009). Введение в эротическую философию Жоржа 
Батая. Москва: НЛО. 
Фалёв, Е. В. (2014). История как истолкование и историко-философский 
метод М. Хайдеггера. Вестник Ленинградского государственного уни-
верситета им. А.С. Пушкина, 2(3), 30–39. 
Фалёв, Е. В. (2016). «Чёрные тетради» и новый виток суда над Хайдег-
гером. Философское образование, 2, 35–45. 
Фокин, С. Л. (2002). Философ-вне-себя. Жорж Батай. Санкт-Петер-
бург: Изд-во Олега Абышко. 
Фай, Э. (2021). Хайдеггер, введение нацизма в философию. На матери-
але семинаров 1933–1935 годов. Москва: Дело.  
Хайдеггер, М. (1997). Бытие и время (В. В. Бибихин, пер.). Москва: Ad 
Marginem. 
Хайдеггер, М. (2016). Размышления II-VI (Черные тетради 1931–1938) 
(А. Б. Григорьев, Пер.; М. Маяцкий, Науч. ред.). Издательство Инсти-
тута Гайдара. 
Хайдеггер, М. (2018). Конец Нового времени в Истории Бытия (Н. 
Сафронова, Пер.). Историко-философский альманах, 6, 217–221. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 63 

Чернавин, Г. (2019). «Нечленораздельные звуки» феноменологии: Вит-
генштейн и тезис «ничто ничтожит». Horizon, 8(2), 487–501. 
Шолем, Г. (2014). Вальтер Беньямин — история одной дружбы (Б. Ску-
ратов, Пер.). Москва: Грюндриссе. 
Юнусов, А. Т. (2020). Понятие универсальности в моральной теории 
Юргена Хабермаса. Вопросы философии, (10), 192–202. 
Adorno, T. (1993). Skoteinos, or How to Read Hegel. In T. Adorno, Hegel: 
Three studies (pp. 89–148). MIT Press. 
Adorno, T. (2022). Philosophy and Sociology. Medford, MA: Polity Press. 
Ayer, A. J. (1977). Part of My Life. London: Collins. 
Ayer, A. J. (1984). Philosophy in The Twentieth Century. London: Unwin. 
Ayer, A. J. (1985). More of My Life. Oxford: Oxford University Press. 
Bataille, G. (1976). Les Conséquences du Non-Savoir. In Œuvres complètes: 
Vol. VIII. L'Histoire de l'érotisme – Le surréalisme au jour le jour – Confé-
rences 1951–1953 – La Souveraineté – Annexes (pp. 190–198). Paris: 
Gallimard. 
Beck, L. J. (1952). The Method of Descartes: A Study of the Regulae. Oxford: 
Clarendon Press. 
Beck, L. J. (1964). Progrès et Philosophie. In Études sur L’Histoire de la 
Philosophy En Hommage A Martial Gueroult (pp. 115–125). Paris: 
Fishbacher. 
Berlin, I. (1996). Karl Marx: His Life and Environment. Oxford University 
Press. 
Bielik-Robson, A. (2023). Derrida’s Marrano Passover: Exile, Survival, Be-
trayal, and The Metaphysics of Non-Identity. London: Bloomsbury 
Academic. 
Bochenski, J. M. (1947). Europäische Philosophie der Gegenwart. Bern: A. 
Francke. 
Carnap, R. (1931). Überwindung der Metaphysik Durch Logische Analyse 
der Sprache. Erkenntnis, 2(1), 219–241. 
Carnap, R. (1963). Replies and Systematic Expositions. In P. A. Schilpp 
(Ed.), The Philosophy of Rudolf Carnap (pp. 859–1013). La Salle, Ill.: Open 
Court. 
Cerf, W. (1955a). Existentialist Mannerism and Education. The Journal of 
Philosophy, 52(6), 141–152. 
Cerf, W. (1955b). The Eleventh International Congress of Philosophy. The 
Philosophical Review, 64(2), 280–299. 
Freyenhagen, F. (2023). The Linguistic Turn in The Early Frankfurt School: 
Horkheimer and Adorno. Journal of the History of Philosophy, 61(1), 127–
148. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 64 

Fried, G. (2019). A Letter to Emmanuel Faye. In G. Fried (Ed.), Confronting 
Heidegger: A Critical Dialogue on Politics and Philosophy (pp. 1–51). Lon-
don, New York: Rowman & Littlefield International. 
Friedman, M. (2000). A Parting of the Ways: Carnap, Cassirer, and 
Heidegger. Chicago: Open Court. 
Heidegger, M. (1978). Frühe Schriften (1912–1916) [GA 1]. Frankfurt a. M.: 
Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1983). Einführung in die Metaphysik [GA 40]. Frankfurt a. 
M.: Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1997). Die Grundprobleme der Phänomenologie. (Som-
mersemester 1927) [GA 24]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann.  
Heidegger, M. (1998). Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache 
(Sommersemester 1934) [GA 38]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (2000). Vorträge und Aufsätze [GA 7]. Frankfurt a. M.: Vitto-
rio Klostermann. 
Heidegger, M. (2009). Das Ereignis [GA 71]. Frankfurt a. M.: Vittorio 
Klostermann. 
Heidegger, M. (2014). Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931–1938) [GA 
94]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann. 
Heinemann, F. H. (1953). Meta-Analysis. Proceedings of the XIth Interna-
tional Congress of Philosophy: Vol. 5. Logic. Philosophical Analysis. 
Philosophy of Mathematics (pp. 124–131). Amsterdam: North-Holland Pub-
lishing Company. 
James, S. P. (2019). Madhyamaka, Metaphysical Realism, and the Possibility 
of an Ancestral World. Philosophy East and West, 68(4), 1116–1133. 
Kreiser, I. (2001). Gottlob Frege: Leben–Werk–Zeit. Hamburg: Felix Meiner 
Verlag. 
Krishnan, N. (2023). A Terribly Serious Adventure: Philosophy at Oxford 
1900–60. Random House. 
La Philosophie Analytique. (1962). Paris: Les Éditions de Minuit. 
Landgrebe, L. (1957). The Study of Philosophy in Germany: A Reply to Wal-
ter Cerf. The Journal of Philosophy, 54(5), 127–131. 
Landgrebe, L. (1966). Major Problems in Contemporary European Philoso-
phy, from Dilthey to Heidegger. New York: F. Ungar Pub. Co. 
Marion, M. (2018). Was Royaumont Merely a Dialogue de Sourds? An In-
troduction to the Discussion Générale. Philosophical Inquiries, 6(1), 197–
214. 
Mora, J. F. (1960). Philosophy Today: Conflicting Tendencies in Contempo-
rary Thought. New York: Columbia University Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 65 

Moore, G. E. (1925). A Defence of Common Sense. In J. H. Muirhead (Ed.), 
Contemporary British Philosophy. 2nd series (pp. 191–224). London: George 
Allen and Unwin. 
Morton, W. (1999). A Philosopher’s Story. University Park, PA: Pennsylva-
nia State University Press. 
Müller-Doohm, S. (2004). Adorno: A Biography. Malden, MA: Polity Press. 
Nagel, E. (1936a). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24. 
Nagel, E. (1936b). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. II. The Journal of Philosophy, 33(2), 29–53. 
O’Neill, J., & Uebel, T. (2004). Horkheimer and Neurath: Restarting a Dis-
rupted Debate. European Journal of Philosophy, 12(1), 75–105. 
Ofstad, H. (1953). Analyses of: «P Could Have Decided Differently In The 
Situation S». Proceedings of the XIth International Congress of Philosophy: 
Vol. 14. Additional (pp. 128–135). Amsterdam: North-Holland Publishing 
Company. 
Rieser, M. (1953). A Μethodological Ιnvestigation Ιnto the Εpistemological 
Αssumptions of Ιdealism. Proceedings of the XIth International Congress of 
Philosophy: Vol. 2. Epistemology (pp. 150–156). Amsterdam: North-Holland 
Publishing Company. 
Rieser, M. (1954). Remarks on the Eleventh International Congress of Phi-
losophy. The Journal of Philosophy, 51(3), 99–105. 
Russell, B. (1988). Logical Atomism. In The Collected Papers of Bertrand 
Russell: Vol. 9. Essays on Language, Mind and Matter 1919–26. (pp. 160–
179). London: Unwin Hyman. 
Ryle, G. (1929). Review of Sein und Zeit, by M. Heidegger. Mind, 38(151), 
355–370. 
Schad, J. (2007). Someone Called Derrida: An Oxford Mystery. Liverpool: 
Liverpool University Press. 
Schuringa, C. (2023). The Birth of Analytic Philosophy out of the Spirit of 
McCarthyism. Jacobin.  
Steinberg, A. (1953). The Impact of History as a Discipline on Contemporary 
Historical Experience. Proceedings of the XIth International Congress of Phi-
losophy: Vol. 14. Additional (pp. 216–220). Amsterdam: North-Holland 
Publishing Company. 
Thonhauser, G. (2022). Heideggers “Sein und Zeit”: Einführung und Kom-
mentar. Berlin, Heidelberg: J. B. Metzler. 
Toadvine, T. (2014). The Elemental Past. Research in Phenomenology, 44(2), 
262–279. 
The Voices of Wittgenstein: The Vienna Circle. (2003). London & NY: 
Routledge. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 66 

Vrahimis, A. (2013). Encounters Between Analytic and Continental Philoso-
phy. London: Palgrave Macmillan. 
Vrijen, C. (2007). The Philosophical Development of Gilbert Ryle: A Study 
of His Published and Unpublished Writings [Unpublished doctoral disserta-
tion]. University of Groningen. 
Wahl, J. A. (1920). Les philosophies pluralistes d'Angleterre et d'Amérique. 
Paris: Félix Alcan. 
Whyman, T. (2023). Two Sorts of Philosophical Therapy: Ordinary Lan-
guage Philosophy, Social Criticism and the Frankfurt School. Philosophy & 
Social Criticism. Advance online publication. 
https://doi.org/10.1177/01914537231203525. 
Wittgenstein, L. (1967). Schriften 3. Ludwig Wittgenstein und der Wiener 
Kreis (B. F. McGuinness, Ed.). Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag. 
 
Информация об авторе: Евгений Владимирович Логинов, кандидат 
философских наук, доцент кафедры истории зарубежной философии. 
Философский факультет Московского государственного университета 
имени М.В. Ломоносова, г. Москва, e-mail: loginov.ev@philos.msu.ru. 
 
Поступила в редакцию: 26 июля 2025 г. 
Принята к публикации: 31 августа 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 67 

Evgeny V. Loginov 
 

Towards a History of the Analytic-Continental  
Divide 

 
Abstract. This article is devoted to a historical analysis of the Analytic-Con-
tinental divide in modern philosophy. It examines specific episodes of 
interaction and conflict between representatives of the analytic and continen-
tal traditions, illustrating the process of their divergence. The article 
demonstrates how this schism emerged from a sequence of contingent events 
that shaped differences in philosophical canon, methods, and styles. The 
views of philosophers such as Wittgenstein, Heidegger, Carnap, Adorno, 
Ryle, and others are considered. Analytic philosophy is defined through its 
continuity with Frege, Moore, and Russell, while continental philosophy is 
defined through its continuity with Bergson, Husserl, and Heidegger. The ar-
ticle emphasizes the gradual formation of these differences under the 
influence of philosophical, political, and personal factors. While this work 
does not claim to provide comprehensive coverage of the causes of the divide, 
it reveals its historical preconditions. 
 
Keywords: analytic philosophy, continental philosophy, philosophical 
schism, history of philosophy. 
 
Citation: Loginov, E. V. (2025). Towards a History of the Analytic-Conti-
nental Divide. Analytica, 10, 1–75. 
 
References 
 
Adorno, T. (1993). Skoteinos, or How to Read Hegel. In T. Adorno, Hegel: 
Three Studies. MIT Press. 
Adorno, T. (2022). Philosophy and Sociology. Medford, MA: Polity Press. 
Ayer, A. J. (1977). Part of My Life. London: Collins. 
Ayer, A. J. (1984). Philosophy in the Twentieth Century. London: Unwin. 
Ayer, A. J. (1985). More of My Life. Oxford: Oxford University Press. 
Batalile, G. (1976). Les conséquences du non-savoir. In Œuvres complètes: 
Vol. VIII. L'Histoire de l'érotisme – Le surréalisme au jour le jour – Confé-
rences 1951–1953 – La Souveraineté – Annexes (pp. 190–198). Gallimard. 
Bataille, G. (1997). Vnutrennii opyt [L'Expérience intérieure] (S. L. Fokin, 
Trans.). St. Petersburg: Axioma/Mifril. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 68 

Bataille, G. (2006). Prokliataia chast'. Sakral'naia sotsiologiia [La Part mau-
dite] (S. Zenkin, Trans.). Moscow: Ladomir. (in Russian). 
Beck, L. J. (1952). The Method of Descartes: A Study of the Regulae. Oxford: 
Clarendon Press. 
Beck, L. J. (1964). Progrès et Philosophie. In Études sur L’Histoire de la 
Philosophie: En Hommage A Martial Gueroult (pp. 115–125). Paris: 
Fishbacher. 
Berlin, I. (1996). Karl Marx: His Life and Environment. Oxford: Oxford Uni-
versity Press. 
Bielik-Robson, A. (2023). Derrida’s Marrano Passover: Exile, Survival, Be-
trayal, and the Metaphysics of Non-Identity. London: Bloomsbury Academic. 
Birukov, B. V. (2000). Vvedenie. Gottlob Frege: Sovremennyi vzgliad [In-
troduction. Gottlob Frege: A Contemporary View]. In B. V. Birukov & Z. A. 
Kuzicheva (Eds. & Trans). G. Frege, Logika i logicheskaia semantika. 
Sbornik trudov [G. Frege, Logic and logical semantics: Collected works] (pp. 
8–62). Moscow: Aspekt-Press. (in Russian). 
Bloor, D. (2002). Vitgenshtein kak konservativnyi myslitel' [Wittgenstein as 
a Conservative Thinker]. Logos, 5–6, 47–65. (in Russian). 
Bochenski, J. M. (1947). Europäische Philosophie der Gegenwart. Bern: A. 
Francke. 
Bourdieu, P. (2003). Politicheskaia ontologiia Martina Khaideggera [L'on-
tologie politique de Martin Heidegger] (A. T. Bikbova & T. V. Anisimova, 
Trans.). Moscow: Praksis. (in Russian). 
Carnap, R. (1931). Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der 
Sprache. Erkenntnis, 2(1), 219–241. 
Carnap, R. (1963). Replies and Systematic Expositions. In P. A. Schilpp 
(Ed.), The Philosophy of Rudolf Carnap (pp. 859–1013). La Salle, Ill.: Open 
Court. 
Carnap, R. (1998). Preodolenie metafiziki logicheskim analizom iazyka 
[Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache]. In A. F. 
Griaznov (Ed.), Analiticheskaia filosofiia: stanovlenie i razvitie [Analytic 
Philosophy: Formation and Development] (pp. 69–90). Moscow: Dom intel-
lektual'noi knigi, Progress-Traditsiia. (in Russian). 
Cerf, W. (1955a). Existentialist Mannerism and Education. The Journal of 
Philosophy, 52(6), 141–152. 
Cerf, W. (1955b). The Eleventh International Congress of Philosophy. The 
Philosophical Review, 64(2), 280–299. 
Deleuze, G. & Parnet, C. Zachem nuzhny razgovory [Les entretiens, qu’est-
ce que c’est, à quoi ça sert?] (N. Arkhipov, Trans.). Insolarance. https://in-
solarance.com/point-of-talking/. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 69 

Derrida, J. (1994). Nevozderzhannoe gegel'ianstvo [Un hegelianisme sans ré-
serve]. In Tanatografiia Erosa. Zhorzh Batai i frantsuzskaia mysl' serediny 
XX veka [Thanatography of Eros. Georges Bataille and mid-20th Century 
French Thought] (pp. 133–174). St. Petersburg: Mifril. (in Russian). 
Dex, P. (2010). Povsednevnaia zhizn' siurrealistov. 1917–1932 [Les Surreal-
istes. 1917–1932]. Moscow: Molodaia gvardiia, Palimpsest. (in Russian). 
Falëv, E. V. (2014). Istoriia kak istolkovanie i istoriko-filosofskii metod M. 
Khaideggera [History as Interpretation and Heidegger's Method in the His-
tory of Philosophy]. Vestnik Leningradskogo gosudarstvennogo universiteta 
im. A. S. Pushkina [Pushkin Leningrad State University Journal], 2(3), 30–
39. (in Russian). 
Falev, E. V. (2016). “Chernye tetradi” i novyi vitok suda nad Khaideggerom 
[“Black notebooks” and a New Round of Heidegger's Trial]. Filosofskoe 
obrazovanie [Philosophical Education], (2), 35–45. (in Russian). 
Faye, E. (2021). Khaidegger, vvedenie natsizma v filosofiiu. Na materiale 
seminarov 1933–1935 godov [Heidegger, l’introduction du nazisme dans la 
philosophie Autour des séminaires inédits de 1933–1935]. Moscow: Delo. (in 
Russian). 
Fokiv, S. L. (2002). Filosof-vne-sebia. Zhorzh Batai [The philosopher-out-
side-himself: Georges Bataille]. St. Petersburg: Izdatel'stvo Olega Abyshko. 
(in Russian). 
Freyenhagen, F. (2023). The Linguistic Turn in the Early Frankfurt School: 
Horkheimer and Adorno. Journal of the History of Philosophy, 61(1), 127–
148.  
Fried, G. (2019). A Letter to Emmanuel Faye. In G. Fried (Ed.), Confronting 
Heidegger: A Critical Dialogue on Politics and Philosophy (pp. 1–51). Lon-
don, New York: Rowman & Littlefield International. 
Friedman, M. (2000). A Parting of the Ways: Carnap, Cassirer, and 
Heidegger. Chicago: Open Court. 
Gaginskii, A. M. (2023). Khaidegger, Nichto i preodolenie strakha smerti 
[Heidegger, Nothingness and Overcoming the Fear of Death]. Filosofskii 
zhurnal / Philosophy Journal, 16(3), 85–102. (in Russian).  
Heidegger, M. (1978). Frühe Schriften (1912–1916) [GA 1]. Frankfurt a. M.: 
Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1983). Einführung in die Metaphysik [GA 40]. Frankfurt a. 
M.: Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1997). Die Grundprobleme der Phänomenologie [GA 24]. 
Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann.  
Heidegger, M. (1998). Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache [GA 
38]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 70 

Heidegger, M. (2000). Vorträge und Aufsätze [GA 7]. Frankfurt a. M.: Vitto-
rio Klostermann. 
Heidegger, M. (2009). Das Ereignis [GA 71]. Frankfurt a. M.: Vittorio 
Klostermann. 
Heidegger, M. (2014). Überlegungen II–VI (Schwarze Hefte 1931-1938) [GA 
94]. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann. 
Heidegger, M. (1997). Bytie i vremia [Sein und Zeit] (V. V. Bibikhin, Trans.). 
Ad Marginem. (in Russian). 
Heidegger, M. (2016). Razmyshleniia II–VI (Chernye tetradi 1931–1938) 
[Überlegungen II–VI] (A. B. Grigor'ev, Trans.; M. Maiatskii, Ed.). Iz-
datel'stvo Instituta Gaidara. (in Russian). 
Heidegger, M. (2018). Konets Novogo vremeni v Istorii Bytiia [Das Ende der 
Neuzeit in der Geschichte des Seyns] (N. Safronova, Trans.). Istoriko-filosof-
skii al'manakh [Historical-Philosophical Almanac], 6, 217–221. (in 
Russian). 
Heinemann, F. H. (1953). Meta-Analysis. Proceedings of the XIth Interna-
tional Congress of Philosophy: Vol. 5. Logic. Philosophical Analysis. 
Philosophy of Mathematics (pp. 124–131). North-Holland Publishing Com-
pany. 
Ivanov, D. V. (2009). Sud'ba metafiziki v analiticheskoi filosofii: Karnap, 
Kuain, Kripke [The Fate of Metaphysics in Analytic Philosophy: Carnap, 
Quine, Kripke]. Filosofskie nauki [Philosophical Sciences], (4), 99–113. (in 
Russian). 
James, S. P. (2019). Madhyamaka, Metaphysical Realism, and the Possibility 
of an Ancestral World. Philosophy East and West, 68(4), 1116–1133. 
Jeffries, S. (2018). Grand-otel «Bezdna». Biografiia Frankfurtskoi shkoly 
[Grand Hotel Abyss: The Lives of the Frankfurt School]. Ad Marginem Press. 
(in Russian). 
Kachanova, S. (2019). Bog posle Boga. Puti postmetafizicheskogo myshleniia 
[God after God: Paths of Postmetaphysical Thinking]. RGGU. (in Russian). 
Kreiser, I. (2001). Gottlob Frege: Leben–Werk–Zeit. Hamburg: Felix Meiner 
Verlag. 
Kojève, A. (2013). Vvedenie v chtenie Gegelia [Introduction à la lecture de 
Hegel] (A. F. Filippov, Trans.). St. Petersburg: Nauka. (in Russian). 
Kornilaev, L. Iu. (2021). “Povorot k ontologii” v neokantianstve (P. Natorp i 
E. Lask) [“The Turn to Ontology” in Neo-Kantianism (P. Natorp and E. 
Lask)]. Filosofskii zhurnal / Philosophy Journal, 14(2), 51–6. (in Russian). 
Korsakov, S. N. (2009). XI Vsemirnyi filosofskii kongress (Briussel', 1953) 
v istorii otechestvennoi filosofii [The XIth World Congress of Philosophy 
(Brussels, 1953) in the history of Russian philosophy]. Filosofskie nauki 
[Philosophical Sciences], (4), 123–131. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 71 

Kotov, A. A. (2018). Filosofiia istorii filosofii vo Frantsii (problema za-
konomernostei v razvitii intellektual'noi kul'tury) [The Philosophy of the 
History of Philosophy in France (the Problem of Patterns in the Development 
of Intellectual Culture)]. Izdatel'stvo Moskovskogo universiteta. (in Rus-
sian). 
Kuslyi, P. S. (2022). Istina kak sootvetstvie i nepotainennost' bez samoob-
mana i mistiki [Truth as Correspondence and Unconcealment without Self-
deception and Mysticism]. Filosofiia. Zhurnal Vysshei shkoly ekonomiki 
[Philosophy. Journal of the Higher School of Economics], 6(1), 308–320. (in 
Russian).  
Kurilovich, I. S. (2019). Frantsuzskoe neogegel'ianstvo: Zh. Val', A. Koire, 
A. Kozhev i Zh. Ippolit v poiskakh edinoi fenomenologii Gegelia-Gusserlia-
Khaideggera [French Neo-Hegelianism: J. Wahl, A. Koyré, A. Kojève and J. 
Hyppolite in Search of a Unified Phenomenology of Hegel-Husserl-
Heidegger]. Moscow: RGGU. (in Russian). 
Kuznetsov, M. M. (2005). Teodor V. Adorno: osnovnye etapy zhiznennogo i 
tvorcheskogo puti [Theodor W. Adorno: Main stages of Life and Work]. Is-
toriia filosofii [History of Philosophy], 12, 3–44. (in Russian). 
Kuznetsov, V. N. (1982). Frantsuzskoe neogegel'ianstvo (Kritika sovremen-
nykh burzhuaznykh teorii) [French Neo-Hegelianism (Critique of Modern 
Bourgeois Theories)]. Izdatel'stvo Moskovskogo universiteta. (in Russian). 
Landgrebe, L. (1957). The Study of Philosophy in Germany: A Reply to Wal-
ter Cerf. The Journal of Philosophy, 54(5), 127–131. 
Landgrebe, L. (1966). Major Problems in Contemporary European Philoso-
phy, from Dilthey to Heidegger. New York: F. Ungar Pub. Co. 
La philosophie analytique. (1962). Les Éditions de Minuit. Paris. 
Loginov, E. V. (2018). Oproverzhenie pragmatizma Dzh. È. Murom [G. E. 
Moore's Refutation of Pragmatism]. Istoriko-filosofskii al'manakh [Histori-
cal-Philosophical Almanac], 6, 138–149. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2021). Ch. S. Pirs i Dzh. È. Mur ob istine [C. S. Peirce and 
G. E. Moore on Truth]. In Istoriia i teoriia kul'tury. Al'manakh. T. 3 [History 
and Theory of Culture: Almanac. Vol 3] (pp. 322–336). Izdatel'stvo Mos-
kovskogo universiteta. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2024). Sellars, Kant i filosofiia soznaniia [Sellars, Kant and 
the Philosophy of Mind]. In V. E. Semenov (Ed.), Immanuil Kant i filosofiia 
soznaniia [Immanuel Kant and the Philosophy of Mind] (pp. 226–269). Iz-
datel'stvo BGU im. I. Kanta. (in Russian). 
Loginov, E. V., Merzhalov, A. V., Iunusov, A. T., et al. (2019). Prolegomeny 
ko vsiakoi budushchei teorii istiny [Prolegomena to Any Future Theory of 
Truth]. Finikovyi Kompot [Date Palm Compote], 14, 1–89. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 72 

Marion, M. (2018). Was Royaumont Merely a Dialogue de Sourds? An In-
troduction to the Discussion Générale. Philosophical Inquiries, 6(1), 197–
214. https://doi.org/10.4454/philinq.v6i1.193. 
Markuse, G. (1994). Odnomernyi chelovek [One-dimensional Man] (A. Iut-
kevich, Trans.). Moscow: Refl-book. (in Russian). 
Merleau-Ponty, M. (1999). Fenomenologiia vospriiatiia [Phénoménologie de 
la perception] (I. S. Vdovina & S. L. Fokin, Eds. & Trans.). St. Petersburg: 
Iuventa, Nauka. (in Russian). 
Mikhailov, I. A. (1999). Rannii Khaidegger: mezhdu fenomenologiei i filoso-
fiei zhizni [Early Heidegger: Between Phenomenology and Philosophy of 
Life]. Moscow: Progress-Traditsiia. 
Mitlianskaia, M. B. (2020). “Chernye tetradi” Martina Khaideggera: bytiinaia 
istoriia i metapolitika [“Black notebooks” of Martin Heidegger: History of 
Being and Metapolitics]. Filosofskie nauki [Philosophical Sciences], 63(4), 
132–151. https://doi.org/10.30727/0235-1188-2020-63-4-132-151. (in Rus-
sian). 
Mironov, V. V., & Mironova, D. (2018). Ein Knabe, der träumt, ili Op'ianenie 
vlast'iu [Ein Knabe, der träumt, or Intoxication with power]. Logos, 28(3), 
149–182. (in Russian). 
Molchanov, V. I. (2020). Metafizika Nichto i znaki prepinaniia: Khaidegger, 
Kant, Karnap [The Metaphysics of Nothing and Punctuation: Heidegger, 
Kant, Carnap]. Filosofskii zhurnal / Philosophy Journal, 13(3), 5–22. (in Rus-
sian). 
Monk, R. (2018). Vitgenshtein. Dolg geniia [Wittgenstein: The Duty of Ge-
nius]. Moscow: Delo. (in Russian). 
Moore, G. E. (1925). A Defence of Common Sense. In J. H. Muirhead (Ed.), 
Contemporary British Philosophy (2nd series, pp. 191–224). London: George 
Allen and Unwin. 
Moore, G. E. (1998). Zashchita zdravogo smysla [A Defence of Common 
Sense]. In Analiticheskaia filosofiia: stanovlenie i razvitie [Analytic Philoso-
phy: Formation and Development] (pp. 130–154). Moscow: Dom 
intellektual'noi knigi, Progress-Traditsiia. (in Russian). 
Mora, J. F. (1960). Philosophy Today: Conflicting Tendencies in Contempo-
rary Thought. New York: Columbia University Press. 
Morton, W. (1999). A Philosopher’s Story. University Park, PA: Pennsylva-
nia State University Press. 
Motroshilova, N. V. (2012, December). Interv'iu [Interview]. Finikovyi 
Kompot Blog [Date Palm Compote Blog]. https://datepalmcompote.blog-
spot.com/2012/12/blog-post.html. (in Russian). 
Müller-Doohm, S. (2004). Adorno: A Biography. Malden, MA: Polity Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 73 

Nagel, E. (1936a). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24. 
Nagel, E. (1936b). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. II. The Journal of Philosophy, 33(2), 29–53. 
O'Neill, J. & Uebel, T. (2004). Horkheimer and Neurath: Restarting a Dis-
rupted Debate. European Journal of Philosophy, 12(1), 75–105. 
Ofstad, H. (1953). Analyses of: «P Could Have Decided Differently In The 
Situation S». Proceedings of the XIth International Congress of Philosophy: 
Vol. 14. Additional (pp. 128–135). Amsterdam: North-Holland Publishing 
Company. 
Ortega y Gasset, J. (1990). Dve velikie metafory [Two Great Metaphors]. In 
Teoriia metafory [Theory of Metaphor] (pp. 68–81). Moscow: Progress. (in 
Russian). 
Patkul', A. B. (2014). Destruktsiia logiki v ontologii Martina Khaideggera 
[The Destruction of Logic in Martin Heidegger's Ontology]. Istoriko-filosof-
skii ezhegodnik [History of Philosophy Yearbook], 29, 131–155. (in Russian). 
Patkul', A. B. (2022). Logika i ontologiia v svete fenomenologii u Gusserlia 
i Khaideggera [Logic and Ontology in the light of Phenomenology in Husserl 
and Heidegger]. Logiko-filosofskie shtudii [Logical-Philosophical Studies], 
20(2), 146–162. (in Russian). 
Rieser, M. (1953). A Μethodological Ιnvestigation Ιnto the Εpistemological 
Αssumptions of Ιdealism. Proceedings of the XIth International Congress of 
Philosophy: Vol. 2. Epistemology (pp. 150–156). Amsterdam: North-Holland 
Publishing Company. 
Rieser, M. (1954). Remarks on the Eleventh International Congress of Phi-
losophy. The Journal of Philosophy, 51(3), 99–105. 
Russell, B. (1988). Logical Atomism. In The Collected Papers of Bertrand 
Russell: Vol. 9. Essays on Language, Mind and Matter 1919–26 (pp. 160–
179). London: Unwin Hyman. 
Ryle, G. (1929). [Review of Sein und Zeit, by M. Heidegger]. Mind, 38(151), 
355–370. 
Schad, J. (2007). Someone called Derrida: An Oxford mystery. Liverpool 
University Press. 
Scholem, G. (2014). Val'ter Ben'iamin — istoriia odnoi druzhby [Walter Ben-
jamin – die Geschichte einer Freundschaft]. Grundrisse. (in Russian). 
Schuringa, C. (2023). The Birth of Analytic Philosophy out of the Spirit of 
McCarthyism. Jacobin.  
Semenov, V. E. (2012). Dominiruiushchie paradigmy transtsendentalizma v 
zapadnoevropeiskoi filosofii [Dominant Paradigms of Transcendentalism in 
Western European Philosophy]. ROSSPEN. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 74 

Soboleva, M. E. (2002). K kontseptsii filosofii iazyka IUrgena Khabermasa 
[On Jürgen Habermas's Concept of the Philosophy of Language]. Logos, 2, 
30–48. (in Russian). 
Steinberg, A. (1953). The Impact of History as a Discipline on Contemporary 
Historical Experience. Proceedings of the XIth International Congress of Phi-
losophy: Vol. 14. Additional (pp. 216–220). North-Holland Publishing 
Company. 
Thonhauser, G. (2022). Heideggers “Sein und Zeit”: Einführung und Kom-
mentar. Berlin, Heidelberg: J. B. Metzler. 
Timofeeva, O. (2009). Vvedenie v erotichnuiu filosofiiu Zhorzha Bataia [In-
troduction to the Erotic Philosophy of Georges Bataille]. Moscow: NLO. (in 
Russian). 
Toadvine, T. (2014). The Elemental Past. Research in Phenomenology, 44(2), 
262–279. 
Vasilyev, V. V., & Girenok, F. I. (2007). Pomogaet li Khomskii poniat' soz-
nanie? [Does Chomsky Help us Understand Consciousness?]. Istoriko-
filosofskii al'manakh [Historical-Philosophical Almanac], 2, 45–62. (in Rus-
sian). 
Vrahimis, A. (2013). Encounters between Analytic and Continental Philoso-
phy. London: Palgrave Macmillan. 
Vrijen, C. (2007). The Philosophical Development of Gilbert Ryle: A Study 
of His Published and Unpublished Writings [Unpublished doctoral disserta-
tion]. University of Groningen. 
Waizer, T. (2009). Etika soobshchestva: Zh. Batai i Iu. Khabermas [Ethics of 
Community: G. Bataille and J. Habermas] [Doctoral dissertation]. Moscow. 
(in Russian). 
Wahl, J. A. (1920). Les philosophies pluralistes d'Angleterre et d'Amérique. 
Paris: Félix Alcan. 
Whyman, T. (2023). Two Sorts of Philosophical Therapy: Ordinary Lan-
guage Philosophy, Social Criticism and the Frankfurt School. Philosophy & 
Social Criticism. Advance online publication. 
https://doi.org/10.1177/01914537231203525. 
Wittgenstein, L. (1967). Schriften 3. Ludwig Wittgenstein und der Wiener 
Kreis (B. F. McGuinness, Ed.). Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag. 
Zenkin, S. N. (2014). Nebozhestvennoe sakral'noe: Teoriia i khudozhestven-
naia praktika [The Non-divine Sacred: Theory and Artistic Practice]. 
Moscow: RGGU. (in Russian). 
Zygmont, A. (2018). Sviataia negativnost'. Nasilie i sakral'noe v filosofii 
Zhorzha Bataia [Holy Negativity: Violence and the Sacred in the Philosophy 
of Georges Bataille]. Moscow: NLO. (in Russian). 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 75 

Author’s Information: Evgeny Vladimirovich Loginov, C.Sc. (Ph.D.) in 
Philosophy, Associate Professor, Department of Worlf Philosophy. Faculty 
of Philosophy, Lomonosov Moscow State University, Moscow, e-mail: logi-
nov.ev@philos.msu.ru. 
 
Received: 26 July 2025 
Accepted: 31 August 2025 
Published: 28 December 2025 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 76 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-76-89 
УДК 101.1 
 

Игорь Гарибович Гаспаров 

 
Аналитическая философия сегодня: между  

триумфом и кризисом 
 
Аннотация. В статье предлагаются некоторые размышления о том, что 
такое аналитическая философия и какие изменения происходят с ней се-
годня. Сложилось немало стереотипных представлений об 
аналитической философии, которые не способствуют её развитию в 
России, а, напротив, делают её предметом агрессивной и неадекватной 
критики, отрицания или игнорирования. Это резко контрастирует с тем 
положением, которое аналитическая философия занимает в современ-
ном философском сообществе, поскольку несомненным фактом 
является то, что начиная с 50-х годов прошлого столетия аналитическая 
философия всё шире распространяется по всему миру. Статья делится 
на три части. В первой показано, что большинство стереотипов, сложив-
шихся об аналитической философии, не имеет оснований в реальной 
практике философов, называющих себя аналитическими. Во второй ча-
сти сформулированы некоторые соображения по поводу позитивного 
содержания аналитической философии. В третьей предложено не-
сколько критических замечаний, касающихся тех внутренних 
ограничений, с которыми сталкивается сама аналитическая философия. 
 
Ключевые слова: аналитическая философия, отечественная филосо-
фия, методология философии, философия сознания, проблемы 
философии, метафилософия. 
 
Для цитирования: Гаспаров, И. Г. (2025). Аналитическая философия 
сегодня: между триумфом и кризисом. Analytica, 10, 76–89. 
 

В данной статье я предлагаю некоторые размышления о том, что 
такое аналитическая философия и какие изменения происходят с ней се-
годня. Эти размышления представляют собой не столько результат 
систематического исследования, сколько впечатления человека, кото-
рый занимается ей уже более двадцати лет. Несомненно, многие 
утверждения, высказанные в этой статье, носят, если так можно 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-76-89


 
Analytica, 2025, Том 10 

 77 

выразиться, полемический характер, что вполне в духе аналитической 
философии, которая живёт дискуссией. В российской философии сло-
жилось немало стереотипных представлений об аналитической 
философии, которые, к сожалению, не способствуют её процветанию в 
нашей стране, а, напротив, делают её предметом агрессивной и неадек-
ватной критики, отрицания или игнорирования. Такой образ резко 
контрастирует с тем реальным положением, которое аналитическая фи-
лософия занимает в современном философском сообществе, поскольку 
несомненным фактом является то, что начиная с 50-х годов прошлого 
столетия аналитическая философия всё шире распространяется по 
всему миру. Данная статья делится на три части. В первой я попытаюсь 
показать, что большинство стереотипов, сложившихся об аналитиче-
ской философии, не имеет оснований в реальной практике философов, 
называющих себя аналитическими. Во второй части я попробую сфор-
мулировать свои соображения по поводу позитивного содержания 
аналитической философии. В третьей я предложу несколько критиче-
ских замечаний по поводу тех внутренних ограничений, с которыми 
сталкивается сама аналитическая философия. 

 
1. Мифы об аналитической философии и их опровержение 

 
В любой культуре существуют мифы. Философия часто прини-

мала на себя функцию критики мифов, однако сама философская 
культура, или субкультура, несвободна от них. Российская философская 
культура также не является исключением из этого правила. На мой 
взгляд, невозможно не принимать во внимание ту роль, которую те или 
иные мифы играют в формировании культуры, в том числе философ-
ской. При этом нельзя не отметить, что эта роль может быть как 
положительной, так и отрицательной. В том случае, если миф схваты-
вает тот или иной аспект сущности своего предмета, его можно считать 
культурно позитивным, даже если эта сущность представляется в нём 
некоторым фантастическим образом. В том же случае, когда сущность 
предмета искажается, миф о нём следует считать скорее культурно нега-
тивным, поскольку он мешает нам приблизиться к истине как к 
ценности. К сожалению, аналитической философии в России не повезло 
в том смысле, что вокруг неё сложился целый слой культурно негатив-
ных мифов, мешающих понять, что это такое, людям, которые ещё не 
сформировали своё представление об этом предмете. Вот некоторые из 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 78 

этих мифов, которые, на мой взгляд, являются наиболее распространён-
ными1: 

 
(1) Аналитическая философия — это всего лишь одно из много-

численных философских направлений. 
(2) Аналитическая философия — это не более чем логика. 
(3) Аналитическая философия подменяет подлинные философ-

ские проблемы концептуальным анализом. 
(4) Аналитическая философия — это философия языка. 
(5) Аналитическая философия носит аисторичный характер, пре-

небрегая философским наследием прошлого. 
(6) Аналитическая философия игнорирует «экзистенциальные» 

проблемы. 
(7) Аналитическая философия — это сциентизм. 
(8) Аналитическая философия — это материализм. 
 
Утверждения (1)–(8) представляют собой ложные в том или ином 

аспекте предложения, искажающие образ аналитической философии в 
том виде, в котором она существует сегодня. Более того, такой образ 
аналитической философии не является адекватным и с исторической 
точки зрения. Я полагаю, что необходимо пояснить, в чём именно за-
ключается ложность каждого из этих утверждений. 

Утверждение (1) релятивизирует значение аналитической фило-
софии, пытаясь представить её всего лишь одним из направлений 
современной философской мысли. Однако аналитическая философия 
вовсе не является философской школой наряду с другими, как, напри-
мер, марксизм, экзистенциализм, неотомизм и т. п., так как не 
существует практически ни одного философского или даже метафило-
софского тезиса, который бы были обязаны разделять все 
аналитические философы для того, чтобы быть таковыми. 

Утверждение (2) настаивает на том, что аналитическая филосо-
фия не занимается философскими проблемами по существу, а 
предлагает только «логический анализ» этих проблем. Действительно, 
метод логического анализа широко применяется в разных областях ана-
литической философии для прояснения существа этих философских 
проблем, отделения настоящих вопросов от псевдовопросов. Однако 
аналитические философы не рассматривают этот метод как единственно 

 
1  Надо признать, что данный перечень основан на личном опыте бесед и 

дискуссий с разными людьми, происходившими в течение достаточно долгого периода 
времени. В силу этого он не может претендовать на полную объективность, но, несмотря 
на это, обладает той степенью достоверности, которым обладает свидетельство. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 79 

возможный или даже как необходимый для занятий аналитической фи-
лософией. Кроме того, следует отметить, что само слово «логика» 
используется в весьма различных смыслах: от теории логического сле-
дования до исследования априорных связей между понятиями, а иногда 
и самими вещами. Аналитическая философия пользуется достижениями 
логической науки для решения философских задач настолько, 
насколько это необходимо как в нормативном, так и в прагматическом 
аспекте, оставаясь при этом дисциплиной, автономной по отношению к 
логике как к науке. 

Утверждение (3) отличается от утверждения (2) тем, что здесь 
один из методов выдаётся за всю аналитическую философию. «Концеп-
туальный анализ» действительно популярен в аналитической 
философии (Parfit, 1987), но далеко не все философы, называющие себя 
аналитическими, видят в нём «царский путь» к философской истине. 
Среди аналитических философов есть немало людей, настроенных к 
нему скептически и даже враждебно (Quine, 1972, 488–497; Wilkes, 
1988). С другой стороны, между аналитическими философами нет кон-
сенсуса относительно того, что такое концептуальный анализ. Одни 
полагают, что это скорее некая априорная процедура, выявляющая фун-
даментальное содержание наших понятий. Другие считают, что это 
разновидность эмпирических исследований. Третьи называют так ис-
следование наших интуиций по поводу воображаемых случаев. Как бы 
то ни было, можно быть аналитическим философом и не занимаясь кон-
цептуальным анализом или занимаясь им постольку-поскольку. А 
можно заниматься им, не относя себя к числу аналитических филосо-
фов. 

Утверждение (4) отождествляет аналитическую философию с 
философией языка. Это утверждение легко спутать с той истиной, что в 
аналитической философии язык является предметом пристального фи-
лософского внимания и отдельным предметом исследования. Однако 
было бы неверно думать, что все аналитические философы полагают, 
что анализ языка даст ответы на все интересующие нас философские 
вопросы. Например, многие аналитические философы признаю́т, что во-
просы в области философии сознания или метафизики не связаны 
непосредственно с языком и не решаются путём лингвистического ана-
лиза. Другое дело, что анализ языка позволяет нам более ясно 
формулировать философские проблемы, тем самым способствуя поиску 
их решения. 

Утверждение (5) отрицает связь аналитической философии с фи-
лософским наследием прошлых эпох. На деле современная 
аналитическая философия весьма традиционна как в том, что касается 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 80 

проблематики, так и в том, что касается содержательных позиций. Ана-
литические философы обсуждают практически все метафизические, 
эпистемологические и моральные проблемы, известные в истории фи-
лософии. Примером довольно экзотической проблемы в современной 
аналитической философии может служить scientia media (Flint, 1998). 
Менее экзотические примеры: проблема универсалий, существование 
Бога, природа времени, природа знания и скептицизм, природа морали. 
Более того, в современной аналитической философии можно найти до-
статочное количество сторонников традиционных тезисов по этим 
вопросам: начиная от платоников (Balaguer, 2025) и (нео)аристотеликов 
(Loux, 1978; Fine, 1994; Koslicki, 2008), заканчивая буддистами (Parfit, 
1987; Siderits, 2003; Flanagan, 2011), стоиками (Павлов, 2021; Nussbaum, 
1994; Bobzien, 2021) и эпикурейцами (Feldman, 2004). Среди современ-
ных аналитических философов есть и те, кто вдохновляется 
Хайдеггером (McDaniel, 2009). 

Утверждение (6) обвиняет аналитическую философию в том, что 
она игнорирует «экзистенциальные» проблемы, такие как смерть, 
смысл жизни и т. п. Наверное, тон её рассуждений об этих предметах 
действительно не отличается «экзистенциальным» пафосом, но то же 
самое можно сказать и о многих сочинениях древних авторов. Тем не 
менее сами темы присутствуют в достаточном количестве (Nagel, 1987; 
Bradley, Feldman & Johansson, 2013; Pereboom, 2014). 

В утверждении (7) аналитическая философия приравнивается к 
сциентизму. Здесь многое зависит от того, как понимается этот термин. 
Согласно наиболее узкому толкованию сциентизма, это философский 
тезис, согласно которому только эмпирическая наука способна откры-
вать истины о мире. В этом смысле многие аналитические философы 
сциентистами не являются. Второе толкование термина «сциентизм» 
предполагает, что это тезис, согласно которому сама философия явля-
ется наукой, а не, например, искусством. Вероятно, многие 
аналитические философы сказали бы, что философия — это наука в том 
смысле, что её целью является универсальная, общезначимая истина, но 
вряд ли многие считают, что единственными или даже основными ме-
тодами аналитической философии являются эмпирические методы. 
Наконец, согласно третьему пониманию, сциентизм — это внимание к 
достижениям современных естественных наук и использование ссылок 
на научные данные и теории в философской аргументации. В этом со-
временная аналитическая философия «повинна» больше всего, но вряд 
ли было бы правильно считать это большим грехом против философии. 
Кроме того, кажется, что любая философия должна развиваться в 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 81 

диалоге с другими областями человеческой культуры и в особенности с 
наукой, поскольку с ней философию объединяет тождество цели. 

В связи с вышеизложенным, утверждение (8), согласно которому 
аналитическая философия предполагает материализм или физикализм, 
очевидно ложно, поскольку среди её представителей можно встретить 
сторонников самых разных позиций: от идеализма (Foster, 1982; Sprigge, 
1983; Robinson, 2022) до аналитического томизма (Paterson & Pugh, 
2006) или субстанциального дуализма (Zimmerman, 2010; Swinburne, 
2013). 

 
2. Что же такое аналитическая философия? 

 
Предыдущие размышления показали, что едва ли возможно 

найти какой-либо общий содержательный или даже методологический 
тезис, который бы разделяли все аналитические философы. Тем не ме-
нее складывается отчётливое впечатление, что между ними есть нечто 
общее, что делает их аналитическими философами. Если задать вопрос, 
что же это такое, то, я полагаю, наиболее адекватным ответом будет сле-
дующий: всех их объединяет то, что они воплощают в себе этос 
подлинного философствования в современном мире, являются наслед-
никами исконной традиции философствования как поиска истины 
посредством разума, которую они стремятся продолжать всеми теми 
средствами, которые доступны для нас сегодня. Это, конечно, не озна-
чает, что любой аналитический философ подпишется под моими 
словами, но если посмотреть на всю ситуацию в целом, то мне кажется, 
что многие могли бы с ними согласиться. Философия изначально стре-
милась к рациональному постижению истины как таковой в её наиболее 
полном и общем виде. В аналитической философии такое стремление 
присутствует в явном виде. История аналитической философии нача-
лась отчасти с идеи преодоления метафизики путём логического 
анализа языка. Но, развиваясь, эта идея постепенно привела к возрож-
дению интереса к проблемам метафизики, философии сознания, 
эпистемологии, этики и эстетики. Неожиданным такой поворот может 
быть только для тех, кто не понимает изначального мотива первых ана-
литических философов, а именно поиска истины как таковой всеми 
доступными для философии средствами. 

 
3. Границы аналитической философии 

 
При чтении предыдущего текста может сложиться впечатление, 

что это триумфалистская апология аналитической философии, смысл 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 82 

которой сводится к тому, что аналитическая философия — это и есть 
единственная настоящая философия. Однако это не так. Во-первых, не-
обязательно, чтобы настоящая философия имела единственную форму 
своего проявления. Во-вторых, искренность стремления аналитических 
философов к истине ещё не гарантирует того, что это стремление 
успешно, и даже того, что у них есть все подходящие средства её дости-
жения. Предыдущий текст был написан в 2012 году, и я по-прежнему 
считаю, что содержащиеся в нём утверждения являются верными. Од-
нако за последние десять с небольшим лет на философской сцене — 
российской и международной — произошли серьёзные изменения. В 
России появилось больше молодых философов, которые с симпатией 
относятся к аналитической философии и даже причисляют себя к ана-
литическим философам. В мире, как мне кажется, философия движется 
в сторону синкретизма, когда деление на «аналитических» и «не-анали-
тических» философов становится всё менее релевантным. В 
современных аналитических философских текстах всё чаще можно 
встретить рядом аргументацию, которая содержательно может быть 
связана с разными философскими традициями, начиная от античных и 
средневековых и заканчивая феноменологией и постмодернизмом. Воз-
можно, чистая аналитическая философия в том виде, в котором она 
существовала в прошлом веке, скоро станет предметом исключительно 
историко-философских исследований. 

В то же время сама аналитическая философия испытывает некий 
кризис в решении тех философских проблем, которые она пытается об-
суждать. В качестве примера можно привести так называемую 
«трудную проблему» сознания, активная фаза обсуждения которой про-
должается уже почти тридцать лет, если отсчитывать от года выхода 
известной книги Дэвида Чалмерса «Сознающий ум» (Chalmers, 1996). 
Умножение числа подходов к пониманию данной проблемы и предла-
гаемых решений, кажется, скорее отдалило, чем приблизило нас к 
искомой цели объяснения сознания. Физикалистский консенсус, кото-
рый раньше прочно, хотя и ошибочно, ассоциировался с аналитической 
философией сознания, заметно ослаб, но и его альтернативы в форме 
дуализма или панпсихизма не смогли одержать сколько-нибудь замет-
ную победу. Скорее философия сознания стала разрастаться вширь: 
возникают всё новые и новые аспекты проблемы, а принципиального 
решения как не было, так и нет. Это неизбежно вызывает вопросы об 
эффективности того инструментария, посредством которого аналитиче-
ские философы пытаются формулировать и решать интересующие их 
проблемы. Как было сказано выше, значительная часть проблем, обсуж-
даемых в аналитической философии, существовала задолго до того, как 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 83 

появился ярлык «аналитическая философия». При этом её преимуще-
ство, по её собственному заявлению, состояло в том, что аналитические 
методы позволяют либо разоблачить некоторые древние философские 
проблемы как псевдопроблемы, либо предложить для них понятные и 
приемлемые решения. Однако на примере «трудной проблемы» созна-
ния видно, что не произошло ни того, ни другого, то есть в данном 
отношении аналитическая философия показала себя не лучше других 
философий. 

Если задаться вопросом о причине подобной ситуации, то, на 
первый взгляд, возможны три ответа. Во-первых, можно предположить, 
что дело в самой природе философских проблем: они не решаемы таким 
образом, что относительно их решения возможен широкий консенсус 
среди специалистов. Во-вторых, можно предположить, что решение 
проблем, которые нам кажутся прерогативой философии, на самом деле 
следует передать в ведение других наук или науки, понимаемой как ме-
тод познания, принципиально отличный от философии и более 
эффективный, чем она. В-третьих, можно предположить, что сами теку-
щие методы аналитической философии недостаточны и требуют 
определённого улучшения или усовершенствования для того, чтобы 
справляться с проблемами, подобными «трудной проблеме» сознания. 
Кроме того, конечно, возможны различные комбинации вышеприведён-
ных предположений. Лично я склоняюсь к некоторой комбинации 
первого и третьего предположения с бо́льшим акцентом на третьем, то-
гда как второе предположение мне кажется не слишком убедительным. 

В пользу первого предположения говорит то, что в большинстве 
исторических эпох своего существования философия едва ли может 
похвастаться содержательным единством решений своих проблем. Фи-
лософию объединяет скорее единство обсуждаемых проблем и методов, 
которые считаются приемлемыми для их решения. В этом аспекте ситу-
ация в современной аналитической философии похожа на ситуации, 
которые имели место в прошлом. Тем не менее это не означает, что бо-
лее или менее широкий консенсус невозможен. Его достижение во 
многом зависит от того, какие методы считаются большинством фило-
софов приемлемыми для решения тех или иных философских проблем, 
и насколько эти методы действительно подходят для их решения. В этом 
отношении современная аналитическая философия, на первый взгляд, 
отличается бо́льшим разнообразием, чем историческая, особенно докар-
тезианская философия, где аристотелевский «Органон» в большинстве 
случаев считался методологической основой науки в целом. Сегодня же 
в аналитической философии методологический плюрализм является 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 84 

фактом, порождающим содержательное многообразие позиций, в кото-
ром трудно сохранить обозримое единство дискурса. 

Например, одни аналитические философы считают мереологию 
подходящим средством для формулирования и решения онтологиче-
ских проблем, тогда как другие отказываются считать её таковой (Baker, 
2000, 184). В этом случае трудно ожидать, что аргументы одних будут в 
глазах их оппонентов иметь ту же степень убедительности, какую они 
имеют в их собственных. Аналогично дело обстоит и с большинством 
других методологических инструментов, которыми пользуются анали-
тические философы (пропозициональная логика, логика предикатов 
первого порядка, теория множеств, теория вероятностей, концептуаль-
ный анализ и т. п.). Таким образом, методологический плюрализм 
аналитической философии является не только её богатством и сильной 
стороной, но и препятствием для достижения консенсуса в решении об-
суждаемых проблем из-за различий в интерпретации этих методов и их 
доказательной силы. С этой точки зрения необходима рефлексия над ме-
тодами и инструментами, которыми пользуются аналитические 
философы. Однако очевидно, что данная задача представляется доста-
точно сложным предприятием. 

Надежды же многих аналитических философов на то, что другие 
науки решат проблемы, над которыми «безуспешно» бьётся философия, 
кажутся мне иллюзорными по той причине, что для того, чтобы решить 
философские проблемы, учёным приходится выходить за пределы 
своей узконаучной компетенции и вступать в другую сферу, где они во-
лей-неволей сталкиваются с теми же трудностями, с которыми здесь 
сталкиваются философы. 

Кроме того, философия науки ХХ века показала, что решить так 
называемую проблему демаркации, то есть критерия отличия научных 
предложений от тех, которые таковыми не являются, не представляется 
возможным, потому что наука так же, как философия, неразрывно свя-
зана с понятиями, имеющими свои корни в обыденном опыте и 
сознании человека. Так или иначе, если мы заинтересованы не только в 
научном формализме, который описывает или предсказывает поведение 
тех или иных объектов, но и в объяснении, то есть понимании причин 
такого их поведения, мы нуждаемся в понятийной системе, которая бу-
дет выходить за пределы узконаучного концептуального аппарата, а 
создание подобного понятийного инструмента традиционно относится 
к компетенции именно философии. 
 
 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 85 

Список литературы 
 
Павлов, А. С. (2021). «Аналитическая» ветвь современного стоицизма: 
Л. Беккер, У. Ирвин, М. Пильюччи. Философия. Журнал Высшей школы 
экономики, 5(1), 33–52. 
Baker, L. R. (2000). Persons and Bodies: a Constitution View. Cambridge: 
Cambridge University Press. 
Balaguer, M. (2025). Platonism in Metaphysics. In E. N. Zalta & U. Nodel-
man (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2025 Edition). 
https://plato.stanford.edu/archives/spr2025/entries/platonism/. 
Bobzien, S. (2021). Frege Plagiarized the Stoics. In F. Leigh (Ed.), Themes 
in Plato, Aristotle, and Hellenistic Philosophy: Keeling Lectures 2011–2018 
(pp. 149–206). London: University of London Press. 
Bradley, B., Feldman, F. & Johansson, J. (Eds.). (2013). The Oxford Hand-
book of Philosophy of Death. Oxford: Oxford University Press. 
Chalmers, D. (1996). The Conscious Mind. Oxford: Oxford University Press. 
Feldman, F. (2004). Pleasure and the Good Life: Concerning the Nature, Va-
rieties and Plausibility of Hedonism. Oxford: Clarendon Press. 
Fine, K. (1994). Essence and Modality. Philosophical Perspectives (Logic 
and Language), 8, 1–16. 
Flint, T. P. (1998). Divine Providence: the Molinist Account. Ithaca: Cornell. 
Foster, J. (1982). The Case for Idealism. London: Routledge & Kegan Paul. 
Koslicki, K. (2008). The Structure of Objects. New York: Oxford University 
Press. 
Loux, M. J. (1978). Substance and Attribute: a Study in Ontology. Dordrecht: 
D. Reidel Pub. Co. 
McDaniel, K. (2009). Ways of Being. In Chalmers D., Manley D. & Wasser-
man R. (Eds.), Metametaphysics: new Essays on Foundations of Ontology 
(pp. 290–319). Oxford: Oxford University Press. 
Nagel, T. (1987). What Does It All Mean?: a Very Short Introduction to Phi-
losophy. Oxford: Oxford University Press. 
Nussbaum, M. (1994). The Therapy of Desire. Princeton: Princeton Univer-
sity Press. 
Parfit, D. (1987). Reasons and Persons. Oxford: Clarendon Press. 
Pereboom, D. (2014). Free Will, Agency, and Meaning in Life. Oxford: Ox-
ford University Press. 
Paterson, C. & Pugh, M. S. (Eds.). (2006). Analytical Thomism: Traditions 
in Dialogue. Aldershot and Burlington, Vt.: Ashgate. 
Quine, W. V. O. (1972). Review of Milton K. Munitz (Ed.), Identity and In-
dividuation. The Journal of Philosophy, 69(16), 488–497. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 86 

Robinson, H. (2022). Perception and Idealism. Oxford: Oxford University 
Press. 
Siderits, M. (2003). Personal Identity and Buddhist Philosophy. Burlington, 
VT: Ashgate. 
Flanagan, O. (2011). Bodhisattva’s Brain: Buddhism Naturalized. Cam-
bridge, MA: MIT Press. 
Sprigge, T. L. S. (1983). The Vindication of Absolute Idealism. Edinburgh: 
Edinburgh University Press. 
Swinburne, R. (2013). Mind, Brain, and Free Will. Oxford: Oxford Univer-
sity Press. 
Wilkes, K. V. (1988). Real People: Personal Identity without Thought Ex-
periments. Oxford: Clarendon Press. 
Zimmerman, D. (2010). From Property Dualism to Substance Dualism. Aris-
totelian Society Supplementary Volume, 84, 119–150. 
 
Информация об авторе: Гаспаров Игорь Гарибович, кандидат фило-
софских наук, доцент кафедры педагогики и гуманитарных дисциплин 
Воронежского государственного медицинского университета имени Н. 
Н. Бурденко, г. Воронеж, gasparov@mail.ru. 
 
Поступила в редакцию: 30 апреля 2025 г. 
Принята к публикации: 31 августа 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 87 

Igor G. Gasparov  
 

Analytic Philosophy Today: Between Triumph and 
Crisis 

 
Abstract. The article discusses the question of what analytic philosophy is. 
There are many stereotypes about analytic philosophy that hinder its devel-
opment in Russia, subject it to aggressive and inadequate criticism, and 
contribute to its denial or disregard. This is in stark contrast to the position 
that analytic philosophy occupies in the modern philosophical community. It 
is an undeniable fact that since the 1950s, analytic philosophy has been 
spreading increasingly widely around the world. The article is divided into 
three parts. The first one shows that most of the stereotypes about analytic 
philosophy have no basis in the actual practice of analytic philosophers. In 
the second part, some considerations on the nature of analytical philosophy 
are provided. The third part offers some critical remarks about the internal 
limitations that analytical philosophy itself faces today. 
 
Keywords: analytic philosophy, Russian philosophy, methodology of philos-
ophy, philosophy of mind, problems of philosophy, metaphilosophy. 
 
Citation: Gasparov, I. G. (2025). Analytic Philosophy Today: Between Tri-
umph and Crisis. Analytica, 10, 76–89. 
 
References 
 
Baker, L. R. (2000). Persons and Bodies: a Constitution View. Cambridge: 
Cambridge University Press. 
Balaguer, M. (2025). Platonism in Metaphysics. In E. N. Zalta & U. Nodel-
man (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2025 Edition). 
https://plato.stanford.edu/archives/spr2025/entries/platonism/. 
Bobzien, S. (2021). Frege Plagiarized the Stoics. In F. Leigh (Ed.), Themes 
in Plato, Aristotle, and Hellenistic Philosophy: Keeling Lectures 2011–2018 
(pp. 149–206). London: University of London Press. 
Bradley, B., Feldman, F. & Johansson, J. (Eds.). (2013). The Oxford Hand-
book of Philosophy of Death. Oxford: Oxford University Press. 
Chalmers, D. (1996). The Conscious Mind. Oxford: Oxford University Press. 
Feldman, F. (2004). Pleasure and the Good life: Concerning the Nature, Va-
rieties and Plausibility of Hedonism. Oxford: Clarendon Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 88 

Fine, K. (1994). Essence and Modality. Philosophical Perspectives (Logic 
and Language), 8, 1–16. 
Flint, T. P. (1998). Divine Providence: the Molinist Account. Ithaca: Cornell. 
Foster, J. (1982). The Case for Idealism. London: Routledge & Kegan Paul. 
Koslicki, K. (2008). The Structure of Objects. New York: Oxford University 
Press. 
Loux, M. J. (1978). Substance and Attribute: a Study in Ontology. Dordrecht: 
D. Reidel Pub. Co. 
McDaniel, K. (2009). Ways of Being. In D. Chalmers, D. Manley & R. Was-
serman (Eds.), Metametaphysics: New Essays on Foundations of Ontology 
(pp. 290–319). Oxford: Oxford University Press. 
Nagel, T. (1987). What Does it All Mean?: a Very Short Introduction to Phi-
losophy. Oxford: Oxford University Press. 
Nussbaum, M. (1994). The Therapy of Desire. Princeton: Princeton Univer-
sity Press. 
Parfit, D. (1987). Reasons and Persons. Oxford: Clarendon Press. 
Pereboom, D. (2014). Free Will, Agency, and Meaning in Life. Oxford: Ox-
ford University Press. 
Paterson, C. & Pugh, M. S. (Eds.). (2006). Analytical Thomism: Traditions 
in Dialogue. Aldershot and Burlington, Vt.: Ashgate. 
Pavlov, A. S. (2021). “Analiticheskaya” vetv' sovremennogo stoicizma: L. 
Backer, W. Irvine, M. Pigliucci [The “Analytic” Line of the Modern Stoi-
cism: L. Backer, W. Irvine, M. Pigliucci]. Filosofiya. Zhurnal Vysshej shkoly 
ehkonomiki [Philosophy. Journal of the Higher School of Economics]. 5(1), 
33–52. (in Russian). 
Quine, W. V. O. (1972). Review of Milton K. Munitz (Ed.), Identity and In-
dividuation. The Journal of Philosophy, 69(16), 488–497. 
Robinson, H. (2022). Perception and Idealism. Oxford: Oxford University 
Press. 
Siderits, M. (2003). Personal Identity and Buddhist Philosophy. Burlington, 
VT: Ashgate. 
Flanagan, O. (2011). Bodhisattva’s Brain: Buddhism Naturalized. Cam-
bridge, MA: MIT Press. 
Sprigge, T. L. S. (1983). The Vindication of Absolute Idealism. Edinburgh: 
Edinburgh University Press. 
Swinburne, R. (2013). Mind, Brain, and Free Will. Oxford: Oxford Univer-
sity Press. 
Wilkes, K. V. (1988). Real People: Personal Identity without Thought Ex-
periments. Oxford: Clarendon Press. 
Zimmerman, D. (2010). From Property Dualism to Substance Dualism. Aris-
totelian Society Supplementary Volume, 84, 119–150. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 89 

Author’s Information: Gasparov, Igor Garibovich, C.Sc. (Ph.D.), Associate 
Professor at Voronezh State Medical University named after N. N. Burdenko, 
Voronezh, gasparov@mail.ru. 
 
Received: 30 April 2025 
Accepted: 31 August 2025 
Published: 28 December 2025 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 90 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-90-140 
УДК 141.3 

 
Артём Тимурович Юнусов 

 
О трёх аналитических философиях 

 
Аннотация. В этой статье я выделяю и отграничиваю друг от друга три 
различных смысла выражения «аналитическая философия» и три свя-
занных с ним понятия, находящиеся сегодня в употреблении. Первое из 
них — это историческое доктринальное понятие аналитической фило-
софии, связанное с определённым набором содержательных 
утверждений, характерных для (прежде всего) англоязычных филосо-
фов первой половины XX в.: сосредоточенность на анализе, доверие 
логическому формализму, антиметафизический настрой и т. п. Это по-
нятие обладает исторической ценностью, но не подходит для 
характеристики современной аналитической философии, давно не име-
ющей подобной (и вообще никакой конкретной) доктринальной 
определённости. Признавая отсутствие какой-либо обязательной док-
тринальной общности у современной аналитической философии, 
некоторые философы для того, чтобы указать на последнюю, исполь-
зуют другое её понятие, которое можно назвать генеалогическим: они 
указывают на ряд отцов-основателей аналитической философии в пер-
вом смысле и говорят, что современные аналитические философы — это 
философы, которые по непрерывной цепи академической и личной пре-
емственности (т. е. цепи отношений типа учитель-ученик и т. п.) 
связаны с этими отцами-основателями. Полученное в результате такой 
процедуры понятие аналитической философии даёт хорошую экстенси-
ональную определённость, в целом совпадающую с кругом тех, кого мы 
интуитивно склонны считать аналитическими философами сегодня. Но 
его недостатком является то, что, будучи дефляционистским, оно ли-
шает выражение «аналитическая философия» внутреннего содержания. 
Третье понятие аналитической философии — это нормативное понятие: 
аналитическая философия как философия, связанная с определённым 
набором нормативных ориентиров, т. е. представлений о том, какой 
именно должна быть хорошая философия. Этими нормативными ориен-
тирами будут такие вещи, как ясность, точность, аргументированность, 
обоснованность, чувствительность к рациональной критике и т. п. (В 
противоположность этому нормативными ориентирами континенталь-
ной философии будут такие вещи, как новизна способов мышления, 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-90-140


 
Analytica, 2025, Том 10 

 91 

оригинальность, эффектность, способность оказать трансформирующее 
воздействие на читателя и на общество и т. п.). Я полагаю, что при об-
суждении вопроса о том, что такое аналитическая философия, 
регулярно происходит смешение трёх этих понятий, которого можно 
было бы и следует избегать, и что для характеристики современной ана-
литической философии именно третье, нормативное, понятие является 
наиболее ценным и интересным (в противоположность исторической 
аналитической философии, для разговора о которой наиболее важным 
будет доктринальное понятие). 
 
Ключевые слова: аналитическая философия, континентальная филосо-
фия, метафилософия, история философии, нормативность. 
 
Для цитирования: Юнусов, А. Т. (2025). О трёх аналитических фило-
софиях. Analytica, 10, 90–140. 
 

§ 1. 
Я начну с хода, который выдаст во мне, с одной стороны, иссле-

дователя Аристотеля, а с другой стороны — энтузиаста аналитических 
процедур. Вот этот ход: об «аналитической философии» (далее — АФ) 
говорят в нескольких смыслах. Я готов выделить по крайней мере три 
таких смысла, которые я буду далее обозначать AФ1, AФ2 и AФ3. Не 
исключено, что можно было бы выделить и больше, но для моих целей 
будет достаточно тех трёх, обсуждением которых я ограничусь: мне ка-
жется, что наблюдение над ними и — в ещё большей степени — над 
существующими между ними связями может быть чрезвычайно инфор-
мативно.  

Но перед тем, как я объясню, в чём эти смыслы заключаются, и 
каковы эти связи, я должен сделать одно предуведомление. Ни один из 
этих смыслов не является правильным смыслом выражения «АФ». В из-
вестном смысле они все одинаково правильны. Так обычно бывает в 
языке: когда у выражения есть несколько смыслов, это не значит, что 
какие-то из них являются правильными, а какие-то — ошибочными. 
Наша задача в случае полисемии не в том, чтобы установить иерархию 
подлинного и поддельного, а в том, чтобы, собственно, показать, что 
смыслов несколько, отличить их друг от друга и отметить, что одни 
уместны для одних контекстов и целей, а другие для этих целей или кон-
текстов могут быть либо неуместны, либо по крайней мере 
неинтересны. В одновременном сосуществовании множества смыслов 
и способов употребления языковых выражений нет никакой проблемы 
до тех пор, пока мы не начинаем путать одни из этих смыслов с другими. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 92 

Мы можем путать их в дискуссии друг с другом — и тогда, имея в виду 
под одними словами разные вещи, мы будем просто говорить мимо 
нашего собеседника. Либо, что ещё неприятнее, мы можем путать их в 
своей собственной мысли — тогда, незаметно для себя подменяя один 
смысл другим по ходу нашего рассуждения (что, я боюсь, с нами про-
исходит чаще, чем мы готовы были бы признать), мы оказываемся в 
плену заблуждений тем более опасных, что мы уверены в них в силу 
размышлений и доводов источника столь славного, авторитетного и 
надёжного, как наша собственная персона. Главная цель, которую стоит 
поставить перед собой в попытке различить эти смыслы, — это помочь 
себе и другим избежать подобной путаницы. Как бы то ни было, время 
перейти к самим смыслам. 

 
§ 2. 

То, что я буду называть АФ1, — это АФ в доктринальном 
смысле, то есть АФ как явление, связанное с совокупностью некоторых 
содержательных философских тезисов. Ради экономии места я сформу-
лирую не сами тезисы, а аббревиирующие их позиции, или установки. 
Речь о таких всем нам известных вещах, как антиметафизичность, при-
вилегированная позиция аналитического метода, особенное внимание к 
анализу языка, доверие логическому формализму и использование его 
как способа установления философских истин, антиисторизм, отказ от 
построения больших систем и работа вместо этого с отдельными обо-
зримыми проблемами и т. д. Стандартный набор прежде всего 30–60-х 
гг. XX в.: времён не столько зарождения АФ, сколько осознания ей себя 
как отдельной традиции1.  

Я начал с АФ1 не потому, что это самый важный смысл выраже-
ния «АФ», а потому, что для большинства в отечественном 
философском сообществе это не просто основной, но, пожалуй, попро-
сту единственный смысл этого выражения. Это, конечно, прежде всего 
эффект неинформированности. Большинство российских философов не 

 
1 Фигуры, отстаивающие эти позиции, и даже исследования, фиксирующие их, 

слишком многочисленны, чтобы сослаться здесь в подтверждение моих слов на все 
релевантные источники, поэтому моя выборка будет весьма ограничена. Насколько 
можно судить, впервые список доктринальных характеристик, очень близкий к 
перечисленному, связывается с выражением «АФ» прямо на заре его использования 
применительно к тем, кого мы сегодня считаем ранними аналитическими философами, а 
именно в (Nagel, 1936). Наиболее острые и решительные формулировки отдельных 
пунктов этого списка как определяющих для АФ, по мнению историков этого движения, 
см., напр.: аналитический метод (Monk, 1996); лингвистическая природа исследования 
(Dummett, 1978, 458, 1993, 4). На русском языке перечисление большей части пунктов 
этого списка с хорошей подборкой релевантной литературы см. (Джохадзе, 2016, 2–4; 
2018, 237–241; 2025, 142–146; Макеева, 2013; 2019). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 93 

занимаются АФ (что бы под этой формулировкой ни понималось), мало 
с ней соприкасаются и в целом имеют о ней достаточно смутное пред-
ставление, подчерпнутое из вторых (чаще третьих или четвёртых) рук и 
устаревших источников. Поскольку, не интересуясь АФ, они обычно 
также не сталкиваются с людьми, которые в ней разбираются, ограни-
чиваясь взаимодействием с теми, чьи познания в этой области столь же 
неглубоки, как их собственные, и поскольку, повторюсь, таких людей в 
русскоязычной философии большинство, это порождает своеобразный 
эффект устойчиво самоподдерживающейся иллюзии. Если я считаю до-
стоверными ложные (или по крайней мере весьма неточные и сильно 
устаревшие) сведения о каком-то явлении, и если все, с кем я общаюсь 
и кому я доверяю, считают достоверными эти же самые сведения (и при 
этом сам я с этим явлением не сталкиваюсь), то у меня, разумеется, мало 
шансов узнать об их недостоверности. Именно в этом я склонен видеть 
корни широко распространённого в нашем сообществе представления о 
том, что, когда люди сегодня говорят об АФ, они по умолчанию говорят 
именно об АФ12. 

Как читатель наверняка неоднократно ещё прочитает в этом вы-
пуске «Analytica», это представление ошибочно. Ни одна из 
перечисленных выше содержательных доктринальных характеристик, 
связанных с АФ1, не является существенным или неотъемлемым эле-
ментом современной АФ. Сегодня АФ не является по умолчанию 
антиметафизически (см., напр.: Страуд, 1998; Glock, 20083, 48–51; 117–
121; Лакс, 2015; Лакс & Крисп, 2024; Джохадзе, 2016, 12–13) или анти-
исторически4 настроенной; не обязательно предполагает 

 
2 Следует признать, что если не полное, то существенное сведение аналитической 

философии к АФ1 бывает характерно не только для плохо знакомого с ней отечественного 
философского сообщества, но и для куда лучшее её знающего англоязычного. См., напр., 
свидетельство Дж. Дж. Росса, согласно которому «вплоть до сегодняшнего дня… 
[1998 г. — А. Ю.] многие критики аналитической философии исходят из допущения, что 
по крайней мере некоторые идеи Венского кружка всё ещё должны разделяться любым, 
кто считает себя аналитическим философом» (Ross, 1998, 63). См. также перемежающееся 
с обильной критикой очерчивание подобной доктринальной определённяости в (Preston, 
2010, ch. 1); ср. также (Preston, 2010, 31ff), где набор характеристик, близкий к АФ1, 
называется «традиционной концепцией» аналитической философии. К последнему надо, 
впрочем, относиться с осторожностью, поскольку он очерчивается таким образом для 
полемических целей, и в остатке этой своей работы Престон будет отстаивать тезис о том, 
что никакой доктринальной или какой-либо другой определённости у аналитической 
философии на самом деле нет. Я вернусь к проблеме соотношения доктринального 
понятия аналитической философии с другими ниже, в §§ 8 и 9.  

3 Упомянутая книга Ганса-Иоганна Глока существует в русском переводе (Глок, 
2022). Ниже, как и здесь, я буду ссылаться на английское издание, поскольку не могу 
рекомендовать читателю этот перевод (см. Шохин, 2024, 312). 

4 См., напр., (Glock, 2008, ch. 4). Игорь Давидович Джохадзе в (Джохадзе, 2016, 
10–11) скорее согласен с Глоком, однако в (Джохадзе 2025) отстаивает прямо 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 94 

сосредоточенность на анализе языка в противоположность исследова-
нию феноменов мира5; не является непременно тесно связанной с 
логическим формализмом6; не считает анализ привилегированным ме-
тодом философского исследования (см., напр.: Føllesdal, 1997, 3–4; 
Glock, 2008, ch. 6.1) и вполне бывает готова строить большие системы7. 

 
противоположный взгляд; его аргументация в пользу этой позиции создаёт у меня 
впечатление смешения понятий «история философии» и «экстерналистская история 
философии»: кажется, с точки зрения Джохадзе, историей философии будет считаться 
только история, условно говоря, психологических влияний и социальных обстоятельств, 
приводящих к возникновению философских текстов, но не история учений, аргументов и 
их внутренней логики (интерналистская история философии). Стоит признать, что 
интерналисткая история интересует АФ больше, чем экстерналистская, но я не вижу 
причин не считать первую историей философии. Некоторые современные исследователи 
даже говорят об «аналитической истории философии» (см. напр. Вольф, 2024), хотя лично 
мне эта формулировка кажется несколько неясной в том её употреблении, в котором её 
предлагают эти авторы. 

5 См., напр., (Rorty, 1992, 374; Glock, 2008, ch. 5.2). Анонимный рецензент данной 
статьи высказал опасение, что многие современные аналитические философы, которые 
всё-таки считают, что исследование языка является существенным и определяющим 
признаком АФ (в частности, речь о современных русских аналитических философах; ещё 
конкретнее — об определённой части авторов антологии (Никоненко, ред, 2025)), 
окажутся вовсе не аналитическими философами, если мы признáем, что анализ языка не 
является определяющей характеристикой АФ. Это опасение напрасно. Чего-то подобного 
можно было бы опасаться, если бы я утверждал, что если кто-то занимается анализом 
языка или считает, что АФ должна заниматься прежде всего анализом языка, то это 
дисквалифицирует его как аналитического философа. Но я этого, конечно, не утверждаю. 
Если кто-то считает, что определяющей чертой АФ является ориентация на анализ языка, 
он, с моей точки зрения, лишь имеет некоторые ошибочные метафилософские взгляды. 
Если он при этом наделен какими-то другими характеристиками, обладание которыми 
причисляет его к аналитическим философам (вроде тех, которые я укажу ниже, в § 4), то 
обладание этими ошибочными взглядами никак не мешает ему быть аналитическим 
философом. Подобно тому, как можно быть математиком, имея ложные представления о 
природе математики, можно быть аналитическим философом, имея ложные 
представления о природе АФ. В частности, если отстаиваемый мной в этой статье взгляд 
на природу АФ окажется ложным, то это, я надеюсь, не извергнет меня из рядов 
аналитических философов. 

Mutatis mutandis сказанное здесь об анализе языка применимо и ко всем 
остальным разбираемым в этом параграфе предполагаемым доктринальным 
характеристикам АФ. 

6 Например, в работах Дерека Парфита, одного из самых важных аналитических 
философов второй половины XX в., нет ни одной логической формулы. Парфит, 
испытывавший особенную антипатию к формализму (Edmonds, 2023, 248–249), в этом 
отношении экстремален, но не исключителен: большая часть современной аналитической 
философии практически совершенно не прибегает к формальным методам (если, конечно, 
не считать таковыми использование буквенных переменных в качестве сокращения 
языковых выражений). Ср. также (Ламберов, 2010, 30–31) и особенно (Черкасов, 2025, § 
2.3). 

7 (Glock, 2008, 164–168) замечает, что к числу систематических философов 
следует среди прочих отнести Рассела (несмотря на его эксплицитные высказывания 
против систематизма), Стросона, Куайна, Дэвидсона, Патнэма и Даммита. Однако всё-



 
Analytica, 2025, Том 10 

 95 

Более того, уместен будет даже более сильный тезис: у современной АФ 
вообще нет никакой доктринальной определённости8. Нет никакой со-
вокупности содержательных доктринальных философских позиций, 
которых придерживались бы все без исключения аналитические фило-
софы или их большинство, которые были бы неотъемлемы для АФ и не 
придерживаясь которых нельзя было бы (или по крайней мере, было бы 
очень странно) считаться аналитическим философом9. 

 
таки наиболее ярким примером здесь будут философские системы Дэвида Льюиса и 
Дэвида Армстронга. Стоит признать, что эти системы, как правило, строились шаг за 
шагом именно посредством решения отдельных ограниченных проблем (но (Glock, 2008, 
166) показывает, что это не так, например, в случае Куайна), но в этом аналитики мало 
отличаются от многих систематических философов прошлого (например, Аристотеля, 
Декарта или Юма). Факт постепенного, проблема за проблемой как кирпич за кирпичом, 
продвижения в построении философских конструкций, кажется, также является 
правдоподобным объяснением для того, почему мыслителей со всеобъемлющими 
системами в аналитической философии и правда не слишком много: дело (по крайней 
мере на данном историческом этапе; ещё лет 70 назад всё было, судя по всему, иначе, см., 
например., (Логинов, 2025, 52–53)) не в антипатии к системам как таковой, а в том, что 
построить связную и когерентную систему, внутри которой хорошо артикулирован и 
аргументирован каждый её элемент, просто чрезвычайно сложно — и, разумеется, тем 
сложнее, чем этих элементов больше. Но многие современные аналитические философы 
работают одновременно в нескольких областях философского исследования, и, насколько 
им хватает на это сил и времени жизни, они склонны пытаться согласовывать результаты 
работы в одной области с результатами работы в другой: я, пожалуй, не могу назвать ни 
одного теоретика, который бы с безразличием относился к тому, как то, что он говорит в 
одних своих работах, соотносится с тем, что он говорит в других. Это если и не 
системность, то, по крайней мере, протосистемность. 

8 Ср., напр., (Føllesdal, 1997, 4; Leiter, 2004, 11; Glock, 2008, ch. 5; Васильев, 2019, 
153–154; Гаспаров 2025, 78; Нехаев 2025, 167). Иногда этот факт рассматривается как 
симптом упадка аналитической философии (Джохадзе, 2016; 2025, 149; ср. также 
подборку источников в Glock, 2008, 1) или как свидетельство утраты ей своего общего 
ядра, после которой более не имеет смысла говорить об аналитической философии как о 
едином явлении (Preston, 2007, 26–27). Как читатель увидит ниже, подобного рода 
вердикты кажутся мне поспешными. 

9 Константин Фролов обратил моё внимание на то, что переход от тезиса о том, 
что распространённые утверждения о доктринальной определённости АФ не являются 
истинными, к тезису о том, что у АФ вообще нет никакой доктринальной определённости, 
не является обоснованным: той краткой отрицательной индукции, которую я произвёл, 
недостаточно для перехода к столь сильному общему тезису. С тем фактом, что в общем 
случае краткая индукция недостаточна для установления общего тезиса, стоит 
согласиться. Наш случай отличен от общего тем, что предложенная отрицательная 
индукция опровергает все до сих пор предложенные сколько-нибудь распространённые 
контрпримеры к тезису о том, что у АФ нет доктринальной определённости. Это делает 
такую индукцию существенно более весомой, чем она была бы в общем случае. Все 
известные мне кандидаты на роль содержательных доктринальных тезисов, общих для 
всех аналитических философов, в действительности не являются таковыми. Кроме того, я 
не вижу никаких оснований считать, что какая-то доктринальная общность у АФ должна 
иметься, потому что считаю, что доктринальная общность не является существенной для 
АФ характеристикой.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 96 

Этот доктринальный смысл «АФ» поэтому имеет прежде всего 
исторический интерес: не в том смысле, что он должен остаться в про-
шлом, а в том смысле, что он полезен для обсуждения исторических, а 
не актуальных сюжетов в философии. Говоря об «АФ» в смысле АФ1, 
мы обозначаем определённые реалии — круг авторов, их тексты, гео-
графию их проживания, период времени, в который они были активны 
и правили бал, и т. п. — для которых характерны подобные доктриналь-
ные позиции. Сама по себе такая генерализация — т. е. причисление 
всех этих фигур на протяжении всего этого времени и т. п. — к «АФ» в 
смысле АФ1 может быть не беспроблемной10. Например, Рассел и Мур 
явно не были настроены антиметафизически (только антиидеалистиче-
ски); у Мура к тому же не обнаруживается особенного пристрастия к 
логике. Примеры можно умножать. И всё же для общих целей класси-
фикации и наведения хотя бы в первом приближении порядка в 
разнородном и, разумеется, всегда сопротивляющемся широким обоб-
щениям историческом материале это, кажется, вполне уместный, 
удобный и легитимный термин, который можно использовать, указывая 
на совокупность доктринальных тезисов и людей, которые придержива-
ются этих тезисов и выделяют их таким образом на общем фоне 
философской мысли их эпохи. Но, повторю, это использование будет 
носить исторический характер, и его нельзя будет распространить за 

 
Безусловно, я могу ошибаться. Но что ещё я бы мог в данном случае сделать для 

того, чтобы показать основательность тезиса об отсутствии у АФ доктринальной 
определённости? Кажется, бремя доказательства в данном случае лежит на тех, кто 
считает, что к этому тезису можно привести контрпример. Фролов пытается привести 
такие контрпримеры в своей статье в этом номере «Analytica» (Фролов 2025). Они не 
кажутся мне убедительными, но должен признать, что чтобы утверждать, что у АФ нет 
никакой доктринальной определённости со всей уверенностью, мне необходимо было бы 
также разобрать и опровергнуть предложенных им кандидатов на роль общих для всех 
аналитических философов доктринальных тезисов. К сожалению, для этого у меня в 
рамках этой работы нет места. 

10 См. перечисление исследований, в которых указываются проблемы такой 
генерализации, сопровождающееся неоправданно пессимистичной оценкой её 
возможности в (Preston, 2007, 42 ff.). Пессимизм Престона является следствием 
необоснованно высокого стандарта единства, который он предъявляет: он утверждает, что 
об общем понятии аналитической философии можно говорить лишь тогда, когда есть 
некоторые центральные тезисы, которые разделяли все без исключения аналитические 
философы (а таких тезисов нет). Подобный стандарт был бы уместен, разве что если бы 
мы считали, что аналитическая философия представляет собой естественный вид. 
Полагать, что считающий понятие аналитической философии в смысле АФ1 удачной 
классификационной единицей должен смотреть на него как на имеющее такую степень 
единства, значит сооружать соломенное чучело. В случае единицы исторической 
классификации мы вполне можем говорить о существенном единстве, достаточном для 
употребления общего понятия, когда философы, на которых оно указывает, разделяют 
достаточное число доктринальных тезисов в любой их комбинации по принципу 
семейного сходства. Ср. (Макеева, 2019, 133–135; Glock, 2008, ch. 8.2). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 97 

пределы определённых исторических реалий: в частности, для характе-
ристики современной АФ этот смысл нам совершенно не подходит. 

  
§ 3. 

Итак, с одной стороны, понятие АФ1 не подходит для характери-
стики современной АФ11. С другой стороны, есть такая вещь, которая 
называется «АФ» именно сегодня, и хотелось бы быть в состоянии ука-
зать на содержание этого понятия в его современном употреблении, 
каким-то образом очертить его границы. В этих обстоятельствах неко-
торые люди прибегают к генеалогическому ходу. Их мысль в том, что 
самый простой способ очертить содержание понятия современной 
АФ — это указать на фигуры философов, стоящих у истоков аналити-
ческой традиции, а затем проследить сеть филиаций, простирающуюся 
от них к тем, кто стал «аналитическими философами» под их влиянием 
и вслед за ними; те, кто попадут в это генеалогическое древо философ-
ских диадохий, и будут аналитическими философами, а та философия, 

 
11 По настоянию двух анонимных рецензентов этой статьи я должен здесь сказать 

несколько слов о том, что я имею в виду под «современной» АФ. Я не думаю, что у 
понятия «современности» в этом или в других случаях имеется или должна иметься чёткая 
экстенсиональная определённость: «современное» — это нечёткое, или размытое (vague), 
понятие вроде «лысого» или «жа́ркого», и точно так же, как в случае этих последних 
понятий, область его уместного приложения часто меняется в силу чисто прагматических 
соображений. Главная цель, которая стоит передо мной, когда я говорю о «современной» 
АФ, — отличить её от исторической АФ, эталонными примерами которой являются 
Рассел, Мур, Витгенштейн, философы Венского кружка и оксфордская философия 
обыденного языка. Дэвид Чалмерс, Тимоти Уильямсон, Кит Файн или Томас Нагель явно 
попадают в число современных аналитических философов в силу того простого факта, что 
они живы и до сих пор активно публикуются. Между этими двумя полюсами расположен 
спектр убывающей/возрастающей градуэнтности, на котором философов, которых 
называют аналитическими, можно с большей или меньшей уместностью отнести к 
«историческим» или «современным». Для удобства мы можем установить в качестве 
операциональной границы отметку в 50 лет, отсчитанных назад от текущего момента (70-
е гг. часто указываются исследователями как время окончательной потери АФ 
доктринальной определённости): люди, которых обычно идентифицируют в качестве 
«аналитических философов», большая часть карьеры которых пришлась на время 
до/после 1975-го, будут принадлежать скорее к исторической/современной АФ 
соответственно. Так, Сол Крипке, Дэвид Льюис, Дерек Парфит или Дэвид Армстронг 
будут принадлежать в этом смысле скорее к современной АФ, несмотря на то, что эти 
мыслители уже покинули нас. Питер Стросон, Майкл Даммит, Элизабет Энском или 
Дональд Дэвидсон будут хорошими примерами промежуточного случая. Факт наличия 
этой группы промежуточных случаев ещё раз показывает, что это граница является 
нечёткой и проницаемой. Но в общих чертах она, смею надеяться, позволяет хотя бы в 
первом приближении уловить, кого я имею в виду, говоря о «современной» АФ в отличие 
от исторической (ср. также ниже прим. 51). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 98 

которой эти люди занимались или занимаются, соответственно, и будет 
АФ12.  

Иными словами, в данном случае мы начинаем с того, что обо-
значаем нескольких отцов-основателей аналитической традиции. 
Список может несколько варьироваться, но в целом он хорошо знаком: 
обычно в него попадают Мур, Рассел и Витгенштейн; чаще всего к ним 
присовокупляют Фреге; реже — некоторые другие фигуры13. Далее мы 
говорим, что аналитические философы — это обозначенные отцы-осно-
ватели, а также их ученики, ученики их учеников, ученики учеников их 
учеников и т. д. Мы заранее соглашаемся, что внутри этой традиции с 
её множеством эстафет преемственности на протяжении более чем века 
существования не будет обнаруживаться никакой полноценной содер-
жательной общности, будь то доктринальной или какой-то ещё. Какая-
то содержательная общность, конечно, будет обнаруживаться на близ-
ких друг к другу участках этой цепи преемств и связей, например, 
непосредственно между учителем и учеником или между коллегами по 
кафедре. Но не следует думать, что есть что-то, что объединяло бы всё 
это множество философов сразу, за исключением самой их общей гене-
алогии.  

Подобный манёвр даёт нам то, что я называю АФ2, или генеало-
гическим понятием АФ. Его можно также назвать историографическим, 
или, если позволить себе долю озорства, ординационным. Чтобы быть 
христианским священником, нужно, чтобы тебя рукоположил в сан тот 
человек, который сам уже является священником. Чтобы быть аналити-
ческим философом, нужно, чтобы тебя рукоположил в профессию кто-

 
12 Самым ранним из известных мне авторов, прибегающих к такому ходу, 

является Майкл Коррадо (см. Corrado, 1975, ix–xiii). Питер Хакер утверждает, что с 
утратой доктринальной определённости (близкой к моему АФ1) после 1970-х гг. 
генеалогия — это почти единственное, что конституирует понятие АФ (Hacker, 1998, 3). 
Ганс Слуга принимает генеалогические определение АФ в качестве рабочего без 
подобных оговорок (Sluga, 1998, 17n1). Ряд влиятельных авторов выражают склонность к 
подобной мысли, хотя и не отдаются ей полностью, выделяя какие-то иные 
конститутивные, на их взгляд, для философии черты АФ (напр., Soames, 2003, xii–xiii; 
Фон Вригт, 2013b, 77); среди них стоит выделить Глока, который делает генеалогическую 
(он говорит: «генетическую») преемственность одним из двух конституирующих 
элементов АФ и подробно её обсуждает (Glock, 2008, ch. 8.3). Сегодня к генеалогическому 
ходу прибегает, например, Тимоти Уильямсон (Левин & Уильямсон, 2023, 52–54). Среди 
авторов нынешнего выпуска «Analytica» ему симпатизирует Евгений Логинов (Логинов, 
2025, 2). 

13 Более экзотические, чем классическая четвёрка, позиции, включают, например, 
Пирса (напр., фон Вригт, 2013b, 72); Брэдли (Ryle, 1956, 6–8); Больцано (Dummett, 1993, 
171; однако, как верно указывает Фёллесдаль, «прадедушкой АФ», как нарекает его 
Даммит, Больцано может быть лишь в концептуальном, но не в генетическом смысле: его 
историческое влияние на зарождающуюся аналитическую традицию было нулевым: 
Føllesdal, 1997, 6; ср. Glock, 2008, 225). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 99 

то, кто сам уже является аналитическим философом. Он в свою очередь 
также должен быть сам воспитан аналитическим философом и так да-
лее, до самых отцов-основателей, которым для подтверждения права 
зваться аналитическими философами родословная уже не нужна.  

Как и АФ1, АФ2 является вполне легитимным понятием. Оно со-
вершенно уместно для использования в определённых контекстах и 
хорошо подходит для некоторых целей и задач, которые могут перед 
нами стоять: прежде всего классификационных и историографических. 
Если нам требуется быстро и не вступая в длительные споры описать, 
кого именно мы понимаем под аналитическими философами, то оно — 
ровно то, что нам нужно. Это понятие будет вполне на своём месте в 
рамках, например, курса по истории философии XX–XXI вв. или исто-
риографического исследования. Оно удобно тем, что позволяет быстро, 
довольно чётко и интуитивно правильно очертить круг тех лиц, кото-
рые, кажется, действительно являются аналитическими философами — 
в том, по крайней мере, смысле, что они сами себя так характеризуют, и 
так же их характеризуют другие аналитические философы. Использова-
ние этого понятия быстро даёт нам экстенсиональную определённость. 
И это весьма хорошая экстенсиональная определённость, то есть полу-
ченный таким образом экстенсионал нашего понятия, кажется, 
довольно точно совпадает с множеством тех, кого имеющие в этом во-
просе экспертизу люди обычно интуитивно склонны были бы считать 
аналитическими философами. И всё это мы получаем довольно невысо-
кой ценой: нам оказывается не нужно придумывать, что общего между 
всеми этими философами в теоретическом смысле.  

При всех перечисленных достоинствах у понятия АФ2 есть явля-
ющийся их обратной стороной существенный недостаток. Будучи по 
своей природе и по своему запалу дефляционистским, оно имеет родо-
вой дефект любого дефляционистского понятия, а именно, оно 
полностью выветривает содержание того явления, экстенсионал кото-
рого оно призвано ухватить. Мы сделали дешёвый дефляционистский 
ход: мы решили, что мы не будем говорить, что же общего в действи-
тельности есть между всеми теми философами, которых называют 
«аналитическими». Аналитические философы — это просто вот эти, вот 
эти и вот эти философы14. Таким образом, на вопрос о том, что же между 
этими людьми такого общего, что делало бы нас склонными применять 
к ним какое-то единое наименование и группировать их в некую единую 

 
14 Аналогия, на которую я хочу прежде всего указать здесь, разумеется, с 

дефляционисткими теориями истины, утверждающими, что у вещей, являющихся 
истинными, нет никакого содержательного общего свойства; есть просто вот эти, вот эти 
и вот эти способы быть истинными (см. Логинов, Мерцалов, Юнусов, 2017, § 2.5; Киркэм, 
2020, гл. 10.7). См. также в целом о дефляционизме в современной АФ (Ламберов, 2013). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 100 

общность, мы не можем ответить в силу самого устройства этого поня-
тия; мы определяем множество этих философов через филиацию, но не 
более того (ср. Маслов 2025, 329). 

Проблема, однако, в том, что нам, кажется, всё же хотелось бы 
иметь ответ на подобный вопрос. Ведь непохоже, что мы считаем, что 
между теми современными философами, которых мы интуитивно 
склонны причислять к аналитической традиции, нет ничего содержа-
тельно общего; напротив, мы исходим из того, что некоторая такая 
общность между ними есть. Средний читатель этого журнала, если по-
казать ему текст неизвестного ему до сих пор философа, почти 
наверняка сможет в большинстве случаев весьма точно классифициро-
вать его как принадлежащего или не принадлежащего к аналитической 
традиции, даже не имея вовсе никаких представлений о его академиче-
ской родословной. Проверив затем эту родословную, он с высокой 
долей вероятности убедится в том, что его собственный вердикт совпа-
дает с тем, как этот философ должен быть классифицирован согласно 
критериям АФ2 (ср. Glock, 2008, 9; Макеева, 2019, 137–138). (Исключе-
ния как в уверенности атрибуции, так и в подтверждении её 
академической родословной АФ2, разумеется, возможны, но едва ли 
они будут сколько-нибудь часты.) Однако именно тот факт, что понятие 
АФ2 экстенсионально хорошо ухватывает тот круг философов, которых 
интуитивно заранее склонны причислять к аналитическим, видя в них 
некоторую содержательную общность, делает это понятие операцио-
нально удобным и классификационно притягательным. Но это означает, 
что та самая причина, по которой оно привлекательно, одновременно 
указывает на его несовершенство: оно находит своё подтверждение в 
наших интуициях содержательной общности между определённым кру-
гом философов, одновременно решительно отказываясь что-то говорить 
о природе этой содержательной общности.   

 
§ 4. 

Таким образом, если нам хочется что-то сказать о современной 
АФ в содержательном смысле, нам нужно искать какое-то дополнитель-
ное, третье её понятие — ещё один смысл выражения «АФ», в котором 
оно содержательно используется сегодня. В этом поиске руководящим 
вопросом, на мой взгляд, должен быть вопрос о том, зачем мы вообще 
употребляем это выражение сегодня: что мы хотим сделать с помощью 
использования этого выражения (ср. Hacker, 1998, 14; Черкасов, 2025, 
266, 294). Кажется, должно быть почти тривиально истинным, что, го-
воря об аналитической философии, мы хотим отличить её от каких-то 
других философий точно так же, как, например, говоря о классической 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 101 

филологии, мы хотим отличить её от каких-то других филологий, или, 
говоря о чёрном чае, мы хотим отличить его от каких-то других чаёв. От 
каких других философий мы хотим отличить аналитическую? Видимо, 
прежде всего (хотя едва ли исключительно) — от континентальной. 

Я хорошо осознаю, что выражение «континентальная филосо-
фия» проблематично не в меньшей степени, чем выражение «АФ». 
Пожалуй, с ним проблем даже больше. Как и в случае философии ана-
литической, ему недостаёт содержательной определённости; однако 
дело усугубляется ещё и тем, что если «аналитическими» философами 
себя кто-то когда-то действительно охотно называл (и кто-то называет 
до сих пор), то ярлык «континентальная» является внешним и филосо-
фами, которых причисляют к континентальным, никогда особенно не 
принимался15. Нет, насколько я могу судить, в случае континентальной 
философии и понятия наподобие АФ1, изначального, но вышедшего из 
употребления доктринального ядра, от которого можно вести цепь фи-
лиаций. Наконец, позиции, которые помещаются внутри 
«континентальной» философии, кажется, могут быть ещё более истори-
чески, теоретически, методологически и содержательно разнородны, 
чем позиции внутри АФ. В той мере, в какой оппозиция «аналитиче-
ская—континентальная» является общеупотребительной и в этом 
общем употреблении, как правило, не подразумевает какого-то третьего 
члена деления наряду с этими двумя, может иногда складываться впе-
чатление, что «континентальная» — это чисто негативный термин, 
призванный обозначать, игнорируя любые возможные внутренние раз-
личия, всю массу философий, общей чертой которых оказывается лишь 
то, что они не являются философией аналитической. 

Опять же, для некоторых нужд и целей выражение «континен-
тальная философия», вероятно, можно употреблять и так (всё сказанное 
выше о многообразии понятий АФ, я подозреваю, будет в равной сте-
пени приложимо и к философии континентальной). Мне, однако, не 
кажется, что это его типичное или сколько-нибудь интересное употреб-
ление. Кажется, что, противопоставляя сегодня современную 
«аналитическую» философию современной «континентальной» (а меня 
интересует именно этот случай), мы противопоставляем не что-то, у 
чего есть некоторая интуитивная определённость, всему-чему-бы-то-
ни-было остальному, а что-то, имеющее одну интуитивную определён-
ность, чему-то, имеющему другую интуитивную определённость. Мы 
можем говорить о том, что какой-то текст является типичным континен-
тальным текстом или какой-то философ является типичным 

 
15 Хотя исторически довольно рано использовался (хотя и вынужденным образом) 

в качестве маркера самоописания: см. (Логинов 2025, эп. VIII). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 102 

континенталом, что, судя по всему, подразумевает, что внутри нашего 
интуитивного представления о «континентальности» есть градации, 
подразумевающие, что нечто может соответствовать этому представле-
нию в большей и меньшей степени, быть более или менее эталонным 
образцом континентальной философии16. Мы также можем спорить о 
том, принадлежит ли некий философ или даже некоторая ветвь филосо-
фии к континентальной традиции, будучи согласны, что они точно не 
принадлежат к традиции аналитической17. Всё это было бы проблема-
тично, если бы «континентальная философия» была чисто негативным 
понятием, лишённым собственного содержания. Таким образом, та кон-
тинентальная философия, которой мы противопоставляем современную 
АФ, когда пытаемся указать на специфику последней, — это не просто 
не-АФ; это философия, которая находится в оппозиции к АФ некоторым 
определённым образом, более сложным, чем простая негация.  

Из сказанного выше следует, что деление на аналитическую и 
континентальную философию не является в моём понимании исчерпы-
вающим. Но говорить ниже я буду почти исключительно именно о 
противопоставлении континентальной и аналитической философии, и 
именно руководствуясь этим противопоставлением я буду делать какие-
то выводы о понятии современной АФ, которое кажется наиболее инте-
ресным мне. Отчасти это связано с недостатком места. Отчасти — со 
сложностью предмета. Но в наибольшей степени это является след-
ствием наблюдения, которое также уже было сделано выше: в качестве 
стандартной оппозиции в интеллектуальном обиходе используется 
именно деление философии на аналитическую/континентальную. Это 
деление является настолько общепринятым, что оно, по существу, сего-
дня безальтернативно: нет другой расхожей оппозиции, которая бы 
конкурировала в этом плане с данной, равно как и нет какого-либо 
устойчивого кандидата на роль третьего члена деления наряду с 

 
16 Для экстенсиональной ясности следует сказать, что «эталонными» 

континентальными философами (по крайней мере, в моём представлении) будут, 
например, представители «французской теории» (Делёз, Деррида, и т. д.) или 
современные спекулятивные реалисты (Харман, Мейясу и т.д.). Ник Ланд или Франсуа 
Ларюэль также входят в число референтных в этом смысле фигур. Поздний Хайдеггер 
является более эталонным континентальным философом, чем ранний. 

17 Например: являлся ли диалектический материализм частью континентальной 
философии? Я встречал людей, которые считают, что да. Сам я в этом совершенно не 
уверен. (Ср. разделение современной ему философии на аналитическую, 
континентальную и диамат в речи Жана Валя на коллоквиуме 1958 г. в Руаймоне, 
послужившем важной вехой в аналитико-континентальном размежевании: (Логинов 2025, 
41–42).) Но ни я, ни мои собеседники, разумеется, не думаем, что в нашем споре о 
классификации диамата как части континентальной философии на кону в том числе то, 
будет ли он в случае отрицательного решения ipso facto определён как философия 
аналитическая.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 103 

континентальной и аналитической философиями18. Это кажется мне 
свидетельствующим о том, что именно противопоставление между 
ними является центральным для конституирования смыслов обоих вы-
ражений так, как они используются сегодня для отмежевания от всего, 
что ими не является.  

Если мы считаем, что мы используем выражение «АФ» для со-
держательной характеристики современных фигур и текстов в отличие 
от каких-то других философий, прежде всего континентальной, то сле-
дующим естественным вопросом, который у нас должен возникнуть, 
является: по какой именно границе проходит различие между теми и 
другими? Каков тот содержательный признак, или ряд таких признаков, 
в соответствие с которыми одни философы характеризуются как анали-
тические, а другие — как континентальные?  

Мы уже видели выше, что на эту роль не подойдёт никакой док-
тринальный признак, равно как и совокупность таких признаков. 
Границу между этими традициями иногда также пытаются провести, го-
воря о различиях в методах, но этот способ демаркации в первом 
приближении также не кажется мне удачным. Я согласен с тем, что, 
если говорить о собственно методах, применяемых в АФ, то они слиш-
ком разнообразны, чтобы можно было говорить о каком-то их общем 
наборе, объединяющем всех аналитических философов (ср. Макеева, 
2013, 60). Иногда, однако, понятие метода при разговоре об АФ пыта-
ются сильно обобщить, говоря об общей установке на аргументацию, 
обоснование, работу с конкретными проблемами и т. п.; иногда в таких 
случаях через запятую к «методу» добавляют «стиль» или даже говорят 
об одном «стиле» без «метода» (напр., Williams & Montefiore, 1966, 2–
5; Williams, 1985, viii; Грязнов, 1998, 5–6; Leiter, 2004, 11; Шрамко, 2007, 
91–92; Glock, 2008, chap. 6; Шохин, 2013, passim; Джохадзе, 2016, 9–10; 
Макеева, 2019, 135 ff.; Кардаш, 2021). Хотя, по существу, это движение 
в правильную сторону, едва ли используемые обозначения этого фено-
мена вполне удачны. Ярлык «метода» мне кажется 
малоинформативным19 и проводящим границы там, где их лучше было 

 
18 Некоторые противопоставляют АФ, помимо континентальной, 

«традиционную» или «традиционалистскую» (Glock, 2008, 15, 20, 85–88, и т. д.; ср. 
Preston, 2007, 8–17), но этот член деления не слишком популярен и определён ещё хуже, 
чем остальные два (ср. Шохин, 2024, 301). См. также обзор других возможных оппозиций 
в (Скрипник, 2021, 175–176). 

19 Действительно ли уместно называть, например, аргументацию или обоснование 
методами? Кажется, что указавший в разделе «Методология» квалификационной или 
научной работы «аргументацию» или «обоснование» вероятнее всего столкнётся (в 
лучшем случае) с непониманием со стороны читателей и коллег. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 104 

бы избежать20. «Стиль» ближе к сути дела, но и это обозначение не ка-
жется мне вполне удачным, прежде всего в силу его размытости и 
всеядности. Поэтому, хотя то различие, которое я буду описывать ниже, 
является наиболее близким к различию в «стиле» или, если понимать 
его в указанном очень широком смысле, в «методе», я всё же выбрал для 
его описания другую терминологию, которая, как мне кажется, значи-
тельно лучше указывает на существо линии демаркации. 

Различие, которое кажется лично мне наиболее релевантным в 
вопросе о том, чем аналитическая философия отличается от континен-
тальной, — это нормативное различие. (Поэтому АФ3, третье понятие 
АФ, о котором я буду далее говорить, — это нормативное понятие АФ.) 
Речь о различии между АФ и другими традициями в том, что можно 
назвать нормативными ориентирами, или нормативными идеалами. 
Под нормативными ориентирами, или идеалами, я подразумеваю, в пер-
вом приближении, представления о том, какой должна быть хорошая 
философия, к чему мы должны стремиться в нашей философской ра-
боте, какие принципиальные достоинства, или добродетели, должны 
обнаруживаться в наших философских текстах или выступлениях в 
первую очередь. И я полагаю, что аналитическая и континентальная 
традиции явно имеют различные нормативные ориентиры: представле-
ние о том, что прежде всего делает философию хорошей философией, 
сильно различается в случае той и другой21.  

 
20 Кажется, что близко к ряду тех характеристик аналитической философии, 

которые хотят ухватить те, кто говорит о её определении через «метод», стоят такие вещи, 
как интеллектуальная осторожность, открытость к критике, готовность вступать в 
дискуссию и т. п. Но их трудно включить в понятие «метода» даже при самой щедрой его 
интерпретации. 

21 Аналитический «стиль», через который определяет АФ Лолита Брониславовна 
Макеева, в её представлении «в основном объединяет в себе разнообразные регулятивы, 
нормы и правила» (Макеева, 2019, 138) и в этом смысле близок к тому, что я называю 
«нормативной ориентацией». Однако, если я правильно понимаю её описание явления 
стиля, эти регулятивы, нормы и правила а) могут быть в том числе гораздо более 
специфическими, узкими и частными, чем нормативные ориентиры, о которых ниже 
говорю я, и б) не столько указывают в сторону того, какой должна быть «хорошая 
философия», сколько представляют собой имплицитные и само собой разумеющиеся 
представления о том, как делается философия в принципе (опять же, в т. ч. на очень 
повседневном и, так сказать, ремесленном уровне).  

Я испытываю определённую симпатию к подходу Макеевой, однако мне кажется, 
что её понятие стиля слишком широко и, так сказать, всеядно: если я правильно его 
понимаю, то в него будет попадать всё характерное и типичное, вне зависимости от того, 
является ли оно важным (так, для АФ характерно, но вряд ли важно, что это англоязычная 
философия; меж тем я не вижу, почему это нельзя отнести к её «стилю» в смысле 
Макеевой). Кроме того, насколько я понимаю, одной из мотиваций Макеевой было 
предложить единое понятие АФ, приложимое ко всему, что традиционно считается 
принадлежащим к этой традиции, в то время как я полагаю, что такого единого понятия 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 105 

В случае АФ нормативными ориентирами являются такие посто-
янно проговариваемые вещи, как ясность, точность, стремление к 
однозначности, интеллектуальная осторожность, аргументированность, 
обоснованность, открытость к рациональной дискуссии, открытость к 
критике, готовность работать с другими коллегами-философами в дис-
куссии и т. д.22  

В то же время, когда мы обращаемся к континентальной филосо-
фии, особенно в самых характерных её проявлениях, то мы 
обнаруживаем перед собой совсем другой список нормативных идеа-
лов. Не будучи погружён в эту традицию столь же глубоко, как в 
аналитическую, я испытываю меньше уверенности в том, что могу 

 
не существует и в обиходе используются несколько понятий АФ, между которыми нам 
надо научиться проводить различие. Из двух этих соображений, взятых вместе, вытекает 
ещё одно моё сомнение: кажется, характеристика АФ с помощью понятия «стиля» может 
служить для историко-философских целей (подобных тем, для которых мы пользуемся 
«АФ1»); но, отделяя современную аналитическую философию от современной 
континентальной, мы обычно не преследуем строго исторических целей; мы 
рассматриваем это различие как говорящее что-то важное о той или другой традиции, и 
важное не только в смысле существенного в противоположность акцидентальному, но и в 
смысле достойного внимания в отличие от тривиального (ср. ниже конец § 9). В то же 
время нельзя не заметить, что подход Макеевой к определению современной АФ 
справляется с «ревизионистскими» упреками лучше, чем тот, что предложу далее я: ср. 
ниже § 8.  

22 Ср., напр., (Carnap, 1961, XIX–XX; Williams & Montefiore, 1966, 5; Williams, 
1985, vii–viii; Cohen, 1986, ch. 2; Searle, 1996, 24; Føllesdal, 1997, 7 ff.; Soames, 2003, xiii–
xv; Beckermann, 2004, 12; 106–107 Джохадзе, 2016, 2; Маслов 2025, § 5; Нехаев 2025, 179–
181). Александр Феодосиевич Грязнов выделяет употребление выражения «АФ» в узком 
и широком смыслах (Грязнов, 1998, 5–6), где узкий (кажется?) близок к моему АФ1, а 
широкий — к моему АФ3, но он включает в широкий смысл не только характеристики, 
которые я расцениваю как нормативные («строгость, точность используемой 
терминологии, осторожное отношение к широким философским обобщениям, 
всевозможным абстракциям и спекулятивным рассуждениям»; «аргументированной 
убедительности, логичности выводов отдаётся явное предпочтение перед их 
эмоциональным (или каким-либо иным) воздействием»), но и некоторые доктринальные 
элементы (язык как объект исследования; использование формальной логики). Почти 
точно так же объединяет «стилистический» элемент (ясность и чёткость аргументации) с 
доктринальным (анализ языка и использование современной логики) Ярослав 
Владиславович Шрамко (Шрамко 2005; 4–5; 2007). Евгений Васильевич Борисов 
(Борисов, 2021, 145–146) также даёт комбинированное определение АФ, одной из частей 
которого является стилистическая (понятая нормативным в моём смысле образом: 
«ясность проблем, дефиниций и тезисов, строгость аргументации, отрефлексированность 
принимаемых посылок и лаконичность изложения»), но другой частью на этот раз 
оказываются исторические и институциональные особенности (вкупе примерно 
соответствующие тому, что конституирует АФ2). См. также характеристику 
«эмпирической» философии в отличие от «экзистенциальной» и «католической», данную 
Серфом по итогам международного философского конгресса 1953 года в Брюсселе, на 
котором ярко обозначился аналитико-континентальный разлом: «ясность, логичность, 
точность и строгость, избегание эмоций и образов» (цит. по. Логинов 2025, 39) 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 106 

сформулировать их достаточно точно, перечислить в достаточной сте-
пени исчерпывающе. И всё же, с учётом этой оговорки и при взгляде со 
стороны, а не изнутри, мне представляется, что нормативными идеа-
лами континентальной философии являются нечто вроде новизны 
способов мышления23, оригинальности идей (и способов их выраже-
ния), способности оказать трансформирующее воздействие на читателя 
и на мир24, яркости, эффектности, интересности, и т. п.  

Оба списка, я уверен, можно продолжить, но для моих целей до-
статочно будет намеченных в них рядов. 

 
§ 5. 

Эти два списка нормативных идеалов представляют собой пред-
варительное и потому несколько грубое обобщение, но в общих чертах 
они кажутся мне вполне верными. Однако, чтобы не быть понятным не-
правильно, мне необходимо сделать следующие оговорки. 

Прежде всего, вопрос нормативной предпочтительности — это 
всегда вопрос степени, а не абсолютных значений. Это вопрос степени 
в том смысле, что я не имею в виду, что всё, что считается нормативным 
ориентиром в рамках одной традиции, непременно считается чем-то 
плохим и нормативно избегаемым в рамках другой. Например, в рамках 
АФ такие вещи, как интересность или оригинальность, тоже могут счи-
таться чем-то позитивным. Хорошо, если наша философия оригинальна 
и интересна: оригинальность и интересность при прочих равных, разу-
меется, являются достоинствами, а не недостатками философской 
работы. Однако они не являются нормативными ориентирами в том 
смысле, что они являются второстепенными, а не кардинальными до-
стоинствами, чем-то, к чему стоит стремиться по остаточному 
принципу, но не в первую очередь и уж точно не в ущерб тем норматив-
ным идеалам, которые я перечислил выше. Главное, чтобы философская 
работа была хорошо аргументированной, ясной и прочее, а если она при 
этом будет оригинальной и небывалой, то это приятный бонус, но это 
совершенно не главное. То же самое верно и для других нормативных 
ориентиров континентальной традиции. И точно так же это работает в 
обратную сторону: в континентальной традиции, например, 

 
23 Континенталы, кажется, всё время пытаются изобрести именно новые способы 

мыслить о мире, тогда как аналитикам это не очень важно. Наиболее яркой иллюстрацией 
этого является, пожалуй, понимание философии как творения «концептов» Делёза и 
Гваттари (Делёз и Гваттари, 2009). 

24 Ср. характерный bon mot Джона Остина: «я не уверен, что важность важна. 
Важна истина» (Остин, 2006, 301, перевод изменён). Я с трудом представляю себе 
континентального философа, который мог бы под этим подписаться. (Впрочем, тем легче 
посрамить меня, указав мне при случае на такового.) 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 107 

аргументативность, точность или любой другой из аналитических нор-
мативных ориентиров может считаться чем-то неплохим, но 
совершенно не главным25.  

Вторая оговорка, которую я должен сделать во избежание непо-
нимания, состоит в том, что ставить перед собой некоторые 
нормативные идеалы26 и достигать этих идеалов — это разные вещи. Не 
вызывает особенных сомнений, что, если, например, расположить ана-
литических философов на шкале фактической ясности их текстов, 
разбитой слева направо от 0 до 1, то далеко не все из них расположатся 
на крайне правых делениях этой шкалы. Безусловно, существуют чрез-
вычайно неясные аналитические философы, в случае которых бывает 
очень непросто понять, что именно они хотели бы сказать27. Однако это 
не отменяет того, что в рамках сообщества в целом, кажется, идеал яс-
ности считается нормативно чрезвычайно значимым. Об этом можно 
судить по тому, что отсутствие следования этому нормативному иде-
алу — равно как и другим идеалам, которые я перечислил, — является 
тем, что принято критиковать в аналитическом лагере. Если ваша фи-
лософская работа неясна, не аргументирована (или аргументирована 
плохо), если вы не отзывчивы к критике и т. д., то это считается доста-
точным основанием для того, чтобы предъявить вам в этом упрёк. Я 
видел мало упрёков континентальных философов друг к другу в неяс-
ности или неаргументированности.  

 
25 Всё это само по себе неудивительно: нормативные ориентиры обеих традиций 

интуитивно являются чем-то хорошим и привлекательным. В самом деле, было бы 
странно, если бы в качестве ориентиров в том или ином случае было бы выбрано нечто, 
имеющее очевидно негативную нормативную окрашенность. Вопрос, однако, в том, что 
часто в рамках одной работы невозможно совместить все достоинства, и нам приходится 
выбирать, например, между аргументированностью и эффектностью. То, что мы ставим 
во главу угла в таких случаях, указывает на то, каковы наши нормативные ориентиры. 
(Последнее замечание также служит ответом на вопрос, который мог бы кому-то прийти 
в голову: нельзя ли придерживаться всех перечисленных мною — и аналитических, и 
континентальных — нормативных ориентиров одновременно? Кажется, в той мере, в 
какой одни из них неизбежно будут вступать в конфликт с другими, так что нам придётся 
выстраивать приоритеты и предпочитать, например, яркость точности или 
обоснованность оригинальности, это близко к невозможному. Либо, если мы принимаем 
в качестве цели тщательное и тонкое соблюдение баланса между всеми перечисленными 
ориентирами, то подобная нормативная эквилибристика будет создавать отдельную по 
сравнению с аналитической и континентальной философией нормативную ориентацию. 
Может быть, она-то и есть Святой Китеж-Грааль философии.) 

26 Возможно, слово «ставить» здесь будет не самым уместным; как правило, речь 
не идёт о том, что мы эксплицитно формулируем для себя эти идеалы и рефлективно, 
постоянно держа их в голове, придерживаемся их в своей работе.  

27 Мои обыкновенные примеры в данном случае – это Майкл Даммит и Дональд 
Дэвидсон в начале их философских карьер. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 108 

Использование критики чужой философской работы как инстру-
мента для выявления имплицитно разделяемых нормативных 
ориентиров оказывается особенно плодотворно, когда мы обращаемся к 
перекрёстной критике двух традиций: то есть когда мы смотрим на то, 
как континенталы критикуют аналитиков и как аналитики критикуют 
континенталов. Эта перекрёстная критика как раз хорошо указывает на 
то, что считается принципиально важным в той и другой традиции, от-
сутствие чего рассматривается как непростительное (ср. Ханова, 2025, 
364–365). Классическая претензия из аналитического лагеря в адрес 
континентального выглядит примерно так: ваша «философия» пред-
ставляет собой мутное, неясное, бездоказательное, художественное и 
метафорическое разглагольствование, с которым непонятно, почему и 
зачем кто бы то ни было должен соглашаться28. Обратная классическая 
претензия континентально ориентированных философов в адрес анали-
тиков имеет примерно следующий вид: то, чем вы занимаетесь, — это 
скучная и пустая схоластика, интеллектуальное крохоборство, неинте-
ресное, ничего не дающее ни уму, ни сердцу, абсолютно никак не 
воздействующее на мир, не нужное никому, кроме вас и вашего соседа 
рассуждение, которое канет в лету и умрёт в безвестности (напр., Джо-
хадзе, 2016, 8–9; 2025, 147). Не менее характерен и следующий сюжет: 
аналитики обвиняют континенталов в том, что их тексты невразуми-
тельны, непоследовательны и произвольны; континенталы отвечают, 
что перед ними не стояло тех задач, которые им предписывают анали-
тики, что философия — это вообще про другое, например — про новое 
мышление, ухватывающее меняющийся мир (и строгость и доказатель-
ность у этого мышления тоже своя и новая)29. Кажется, эта типичная 
критика и типичные ответы очень хорошо указывает на границы того 
основного разделения, через указание на которое я предлагаю опреде-
лять современную АФ: разделения в вопросе о нормативных идеалах, 
которые считаются первостепенно значимыми в вопросе о том, как 
должна делаться хорошая философия. 

 
§ 6. 

В следующих двух разделах этого текста я попробую ответить на 
некоторые возражения против моей позиции: как на те, которые я лишь 

 
28 Она редко высказывается в таком виде на письме, но я многократно слышал её 

в личном общении. 
29 Из свежих примеров подобных перепалок на русском языке: характерные 

претензии аналитика (Анжель, 2024); характерный ответ континенталов («Почему новые 
реализмы важнее, чем кажется», 2024). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 109 

предвижу, так и на те, которые были действительно выдвинуты при её 
обсуждении с коллегами30. 

Я начну с того из них, которое касается одного из важных эле-
ментов списка нормативных ориентиров, через которые я определяю 
АФ3, — ясности. Евгений Логинов в контексте обсуждения аналитико-
континентального различия периодически замечает, что представление 
о ясности — в существенной степени дело тренировки и обучения. Че-
ловеку, воспитанному в одной традиции и читавшему одни тексты, 
будет ясен Хайдеггер, тогда как, например, текст Дэвида Чалмерса бу-
дет казаться ему совершенно неясным; для человека, получившего 
образование на материале совсем других книг и авторов, ситуация будет 
прямо обратной. А это значит, что границу между континентальной и 
аналитической философиями невозможно провести по такому весьма 
смутному критерию, как ясность: просто континентальные тексты ясны 
континентальным философам, а аналитические — аналитическим. 

Я не намерен отрицать, что то, что именно кажется нам ясным 
или неясным — это во многом эффект нашего опыта, образования, куль-
туры и т. п. Но я не думаю, что это по-настоящему релевантно для того, 
о чём говорю я.  

Прежде всего, есть большая разница между ясностью и стремле-
нием к ясности. Усилием и упражнением, как правило, можно 
натренировать свой взгляд таким образом, чтобы самые эзотерические 
тексты казались нам ясными. Но это не будет свидетельствовать о том, 
что писавший эти тексты стремился сделать их для кого-то ясными, при-
лагал для этого какие-то старания, считал это важным или релевантным 
элементом своей работы. Мой тезис в том, что, с точки зрения совре-
менных аналитических философов, нам следует пытаться сделать наши 
тексты насколько это возможно более ясными, и усилие по прояснению 
своей мысли — это важная часть философской работы. Это видно про-
сто по тому, как современные аналитические философы организуют 
свои тексты, достаточно открыть несколько свежих монографий по фи-
лософии, изданных в Oxford University Press. Как правило, мы увидим в 
них введения, довольно чётко объясняющие, зачем написана эта книга, 
какой вопрос в ней разбирается, что в ней может ожидать найти чита-
тель, и к каким выводам приходит автор. Используемый автором язык 
будет по большей части минималистичен, насколько это возможно ли-
шён сложных конструкций и фигуральных оборотов. Используемые в 
работе понятия будут довольно подробно объяснены, прежде чем будут 

 
30 Если не указано иное, упомянутые ниже возражения были выдвинуты при 

обсуждении выступления, лёгшего в основу этой статьи, на круглом столе «Что такое 
аналитическая философия?» (https://www.youtube.com/watch?v=qCgCdNEfbjA&t=6732s). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 110 

введены в употребление и ими начнут пользоваться. В конце глав нас 
будет ждать резюме, обращающее внимание читателя на то, что кажется 
автору наиболее важным в изложенном материале. Автор будет пред-
принимать отдельные усилия, чтобы предупредить неправильные 
интерпретации своей позиции («Сказанное не следует понимать в том 
смысле, что…»), и часто в попытке лучше объяснить, что он имеет в 
виду, будет в том числе подробно описывать позиции, похожие на об-
суждаемую, и объяснять, в чём именно разница между ними и той, 
которая интересует его. Непростые для понимания места будут сопро-
вождаться примерами, связь примеров с иллюстрируемой мыслью 
будет тщательно поясняться. И так далее, этот список можно продол-
жать ещё очень долго. Насколько я могу судить, в среде 
континентальных коллег не наблюдается аналогичного отношения к 
стремлению к ясности, а тексты, написанные в континентальной тради-
ции, просто не устроены указанным образом и обычно не несут на себе 
атрибутов для решения задачи по активному прояснению текста для чи-
тателя: поймёт — хорошо; нет — что ж, такой читатель нам и не 
интересен31.  

Это ведёт меня к следующему моменту, на который я хотел бы 
указать. Хотя ясность текста действительно не является вполне абсо-
лютной характеристикой и варьируется в зависимости от глаза 
смотрящего, я не стал бы слишком преувеличивать и её относитель-
ность. Возможно, континентальные тексты ясны людям, выросшим на 
континентальной традиции, но немаловажным обстоятельством будет 
то, что они, как правило, не ясны почти никому больше. Они неясны 
неподготовленному читателю без академического бэкграунда, чего, 
впрочем, следовало было бы ожидать, учитывая, что философия — это 
всё-таки в целом довольно изощрённая дискурсивная область, требую-
щая подготовки и выработки навыка чтения текстов соответствующего 
типа. Что гораздо интереснее, они неясны представителям других ака-
демических дисциплин (за исключением, возможно, тех, частью 
куррикулума которых служат континентальные тексты)32, что 

 
31 Замечу, что описанный мной стандарт заботы о ясности происходящего для 

читателя характерен прежде всего именно для современной АФ, и в последние 50–60 лет 
в этом плане в ней, насколько я могу судить, произошёл потрясающий прогресс. Сегодня 
считается неприличным писать так, как писали (особенно ранние) Майкл Даммит или 
Дональд Дэвидсон. Возможно, в континентальной традиции за последние полвека тоже 
имел место какой-то существенной прогресс в плане ясности, который мне незаметен, 
поскольку я с ней хуже знаком. Те из современных континентальных классиков, с 
которыми я сталкивался, не создают у меня такого впечатления. 

32 Ср. свидетельство Дерека Парфита о том, как он после учёбы в Оксфорде (где 
он ещё не изучал философию) на стажировке в Америке в качестве стипендиата 
программы Харкнеса «посетил лекцию <…> "континентального" философа, которая была 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 111 

периодически порождает такие эффекты, как афера Сокала (Сокал & 
Брикмон, 2002), аналогов которым не наблюдается в случае АФ.  

В существенной степени это именно следствие того, что конти-
нентальные философы, в отличие от аналитических, как правило, не 
склонны предпринимать целенаправленных попыток сделать свои тек-
сты более ясными для читателя. И самому этому факту, мне кажется, не 
сложно предложить вполне правдоподобное объяснение, если обратить 
внимание на то, к какой ясности и зачем считается нужным стремиться 
в среде АФ. Идеал ясности, как и другие идеалы АФ3 (точность выра-
жения, аргументированность, открытость к критике и т. д.), судя по 
всему, производны от цели наилучшей организации коллективного ис-
следования. Поиск истины — задача, которую значительно больше 
шансов решить в сообществе, чем в одиночку. Чтобы организовать ис-
следование в сообществе, нужно, помимо прочего, приложить усилия 
для того, чтобы быть понятым, быть понятым правильно, и быть поня-
тым как можно более широким кругом потенциальных коллег, которые 
могли бы внести вклад в проверку и подтверждение или опровержение 
наших выводов. Именно это диктует стремление АФ3 к ясности, и 
именно в этом смысле эту ясность следует понимать (ср. Ryle, 1956, 3–
4; Hare, 1972, 40 ff., особ. 43–44)33. И именно поэтому, думаю, коллеги 
по академии из других областей исследования, как правило, кажется, 
склонны считать АФ более ясной: та значительная часть нормативных 
ориентиров, которыми она руководствуется, являются общими со зна-
чительной частью распространённых в других академических 
дисциплинах нормативных ориентиров в силу того простого факта, что 
они производны от понятной общей цели: наилучшей организации кол-
лективного поиска истины. 

Наконец, я не сомневаюсь, что при определённой тренировке и 
некоторой предрасположенности ясным можно сделать если не всё, то 
очень многое. Вопрос, однако, помимо прочего, в интенсивности этой 
тренировки, в том, насколько просто её пройти, и в том, насколько ма-
териал, на котором осуществляется эта тренировка, склонен 

 
посвящена какой-то важной теме наподобие самоубийства или смысла жизни, но которая 
показалась мне чрезвычайно туманной (obscure). Я также посетил лекцию аналитического 
философа, которая была посвящена какому-то тривиальному вопросу, но которая была 
чрезвычайно ясной. Я помню, как я задумался, что вероятнее: изменение 
континентальных философов так, что они начнут обсуждать свои важные темы более ясно 
и аргументированно, или изменение аналитических философов так, что они станут 
применять свою ясность и логику к важным предметам. Я решил, что более вероятно 
второе и, думаю, был прав» (цит. по Edmonds, 2023, 67–68). 

33 В этом смысле я согласен с (Фролов, 2025, 251–255), когда он говорит, что 
многие черты АФ завязаны на стремлении к выяснению истинности тех или иных 
суждений, хотя его трактовка этой черты кажется мне слишком специфической и узкой. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 112 

содействовать пытающемуся приобрести навык, т. е. в целом в той ди-
станции, которая отделяет от ясности того, кто ей не обладает, но 
обладать хотел бы. А также в том, как та ясность, которая достигается в 
итоге, совмещается с достижением других элементов нормативной про-
граммы, предназначенной для организации коллективного 
исследования: способствует ли она точности, аргументированности, 
обоснованности и т. п. Потому что в конечном счёте в перспективе АФ3 
она, насколько я могу судить, является лишь звеном этого ряда, имею-
щим не слишком много ценности сама по себе, в отрыве от общего 
направления, в котором указывает эта совокупность нормативных ори-
ентиров34. 

Несколько иначе высказывает претензию, касающуюся ясности 
как характеристики АФ, Глок. Приведя внушительный список апелля-
ций аналитических философов к ясности как отделяющей их от своих 
континентальных коллег черте (Glock, 2008, 168–171), он замечает, что 
1) аналитические философы часто неясны, 2) существуют пишущие 
весьма ясно континентальные философы, и вообще-то «внутри конти-
нентальной философии Гегель, Хайдеггер, Лакан, Делёз и Деррида 
скорее исключение, чем правило» (Glock, 2008, 173), и 3) в целом, не-
ясно, что такое «ясность», к которой как к чему-то само собой 
разумеющемуся апеллируют аналитики. В том, что я говорю выше (в 
некоторых случаях ниже), имплицитно содержатся ответы на претензии 
Глока, но, поскольку его книга кажется мне одновременно важной и хо-
рошей работой в контексте обсуждаемого вопроса, я проговорю их 
эксплицитно. 

1) Говоря о неясности аналитических философов, Глок приводит 
два примера. Один из них — Витгенштейн. Я отложу обсуждение этой 

 
34 Выше (прим. 22) я говорил о том, что нормативные ориентиры АФ3 и 

современной континентальной философии невозможно успешно совместить, поскольку 
они систематически вступают в конфликт друг с другом. Но нельзя ли того же сказать о 
нормативных ориентирах внутри АФ3? О некоторых явно можно: в частности, ясность 
вполне может вступать в конфликт с точностью или строгостью формулировок (взгляните 
на доисторическую бездну, разверзающуюся в глазах неподготовленного человека, 
который решил попробовать открыть (Carnap, 1961) или (Williamson, 2013)). Мне кажется, 
что задача наилучшей коллективной организации поиска истины как раз служит в данном 
случае тем регулятивным ядром, с помощью соотнесения с которым разрешаются 
конфликты нормативных ориентиров внутри АФ3 и отыскивается баланс требований. 
Важно, что и точность, и ясность важны и релевантны для самой этой задачи, тогда как 
нормативные ориентиры континентальной философии, описанные выше, в этом смысле в 
лучшем случае побочны. (Это заставляет также задаться вопросом: нет ли подобного 
регулятивного ядра в случае континентальной философии? Мне не приходит 
подходящего кандидата на эту роль, но, возможно, причина этого просто в том, что я 
слишком плохо знаком с этой традицией.) 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 113 

фигуры до следующего раздела. Другой остроумный пример достоин 
того, чтобы воспроизвести его целиком. 

 
Например, идея «когнитивной замкнутости» [Ко-

лина] Макгинна заключается просто в том, что некоторые 
феномены превосходят когнитивные способности таких 
существ, как мы. Но он объясняет её следующим образом: 
«Тип разума Р когнитивно замкнут по отношению к свой-
ству С или теории T, если и только если процедуры 
формирования понятий, находящиеся в распоряжении Р, 
не могут достичь схватывания С (или понимания Т)». Ден-
нет замечает: «Не обманывайтесь видимостью строгости 
определения: автор А никогда не прибегает к его исполь-
зованию И в каком-либо формальном выводе В» (Glock, 
2008, 171–172).  
 
Во-первых, это и правда очень смешно (Деннету вообще часто 

удаются остроты). Но, во-вторых, кажется, нелишним будет задаться во-
просом о том, почему Макгинн (и далеко не только он один) прибегает 
к подобным режущим глаз Глока способам выражения. Кажется, что 
причина этого именно в том, что он стремится донести до читателя 
свою мысль как можно более ясно и точно. Очень возможно, что пред-
ставления Макгинна о том, что именно нужно делать для того, чтобы 
его текст был более понятен для читателя, ошибочны, и его попытки 
сделать его прозрачным наоборот приводят к его затуманиванию35. Но 
трудно усомниться, что сам способ выражения выбран для достижения 
именно указанных целей. То, что кажется Глоку запутывающим и наго-
няющим мрака, является результатом именно преследования 
нормативных идеалов АФ3.  

2) Утверждение о том, что континентальные философы обычно 
яснее, чем те, кто приходит нам в голову при словосочетании «конти-
нентальная философия» в первую очередь, возможно, верно, а 
возможно, и нет. В любом случае я не хотел бы его оспаривать и готов 
принять как истинное. Но вопрос вновь не в том, есть ли в континен-
тальной философии авторы более ясные, чем очень туманные; он в том, 

 
35 Мне, впрочем, так не кажется. Можно вместе с Деннетом обвинять Макгинна в 

том, что его способ выражения избыточен (это тоже не вполне верно: он пользуется 
введёнными сокращениями далее, и это делает текст чуть более обозримым), но вот уж 
чего он не делает, так это не напускает тумана. Глок также лукавит, подразумевая, что 
Макгинн выражается вычурно там, где мог бы выразиться проще и яснее: если посмотреть 
на отрывок текста, из которого взята цитата, Макгинн выражается и процитированным 
образом, и (затем) более просто и разговорно.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 114 

является ли ясность для этой традиции принципиальной целью и ценно-
стью. Сам факт существования в этой традиции перечисленных Глоком 
фигур, которые считаются для неё огромными величинами (и ведь спи-
сок фигур, не отличающихся от перечисленных по ясности в лучшую 
сторону, можно без труда продолжить), кажется, свидетельствует о том, 
что нет. Безусловно, в этой традиции могут писать в том числе авторы, 
тексты которых весьма ясны и прозрачны: напомню, я не утверждал, что 
ясность в континентальной философии сама по себе считается злом и 
чем-то, чего следует избегать. Но сравнивать надо всё же не «Лакана, 
Делёза и Деррида» с остальной континентальной традицией, а конти-
нентальную философию в среднем с аналитической философией в 
среднем же; и при этом сравнении важно обращать внимание даже не 
столько на актуальную ясность (хотя у меня мало сомнений в том, что 
нам такое сравнение покажет в этом аспекте), сколько на черты текста, 
свидетельствующие о попытках такой ясности достичь (пояснения, 
сравнения, попытки предупредить непонимание и т. д. — см. начало 
этого параграфа)36.  

3) Вопрос о том, о какой ясности речь, безусловно, нуждается в 
более тщательном прояснении сам, но мне кажется, что выше я сделал 
достаточно для того, чтобы сориентировать читателя в том, о чём я го-
ворю, когда обсуждаю ясность. Коротко говоря, стремление к ясности в 
подразумеваемом мной смысле — это стремление к тому, чтобы как 
можно лучше донести свою мысль до читателя: убрать препятствия на 
пути к её правильному пониманию и предупредить её понимание непра-
вильное37. Средства и методы достижения этой цели могут быть 

 
36 Диана Эдиковна Гаспарян предположила, что континентальные философы 

также стремятся к ясности, просто те предметы, которые они пытаются обсуждать, в 
отличие от предметов, которые выбирают для обсуждения аналитические философы, 
такой ясности, к которой стремится АФ3, сопротивляются. Похожую мысль в своей статье 
в этом выпуске «Analytica» высказывает Константин Фролов (Фролов, 2025, 255–258). Я 
должен признаться, что эта мысль не кажется мне убедительной. Во-первых, то, о чём 
говорят аналитические философы, — это тоже нечто сложное и сопротивляющееся 
ясности (то, о чём говорят философы в принципе обычно таково); ощущение, что это 
нечто более ясное и нечто, о чём ясно говорить проще, мне кажется, является эффектом 
того, что хорошие философы на протяжении многих веков предпринимали 
целенаправленные попытки найти способы говорить об этом яснее и во многом в этих 
попытках преуспели. Что возвращает меня к тому, что, во-вторых, крайне непохоже, 
чтобы континентальные философы подобные попытки прояснения своей мысли для 
читателя систематически предпринимали: даже если то, о чём мы говорим, сложно, темно 
и туманно, нам следует искать в этом тумане наибольшей возможной ясности, и тексты 
континентальных философов даже просто на уровне элементарных текстуальных 
атрибутов, как правило, не создают у меня впечатления, что они озабочены подобной 
задачей. 

37 Диана Гаспарян также высказала мысль, что у континентальных философов 
может быть другая ясность, чем у аналитических, не в том смысле, в каком об этом 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 115 

различны, но конечное соображение, лежащее за мыслью о необходи-
мости достижения ясности, насколько я могу судить, заключается в 
следующем: в деле коллективного поиска истины очень важно, чтобы 
как можно большее число тех, кто может способствовать оценке твоего 
вклада в это дело, правильно понимали сказанное тобой38. 

 
§ 7. 

В идеале столь же подробно, как обсудил выше ясность как нор-
мативный ориентир АФ, я должен был бы обсудить и все прочие 
перечисленные мной идеалы как аналитической, так и континентальной 
философии. Но форматные соображения не позволяют мне этого сде-
лать: иначе говоря, у меня на это здесь просто не хватит места. Поэтому 
я перехожу к другим важным сюжетам, которые необходимо обсудить 
в связи с выдвинутыми мной выше тезисами.  

Есть ещё одно возражение, которое я хотел бы упредить. Я назы-
ваю его возражением «от Витгенштейна». Возражение от Витгенштейна 
заключается в том, что Витгенштейн явно аналитический философ, но 
при этом, судя по всему, он оказывается за бортом АФ, понятой как 
АФ3. Кажется, что его нормативная ориентация совсем другая: серьёз-
ные проблемы со стремлением к точности и ясности, мало 
аргументированности (особенно у раннего Витгенштейна), пророче-
ский тон, почти полное отсутствие ориентированности на работу с 
сообществом и открытости к критике и рациональной дискуссии (ср. 

 
говорит Логинов (причитанность к определённого рода текстам), а в смысле другого типа 
ясности, связанного с интересом к другого рода предметам, чем те, что интересуют 
аналитических философов. Я не буду погружаться в объяснение и обсуждение этого 
тезиса, не в последнюю очередь потому, что я не слишком понимаю, о каком именно 
другом типе ясности идёт речь и, соответственно, будет ли удачной затеей называть то, о 
чём речь идёт, типом ясности. Но для простоты я готов признать, что может существовать 
какой-то другой тип ясности или же нечто другое, что ясностью можно было бы называть 
(как и в случае выражения «АФ» ни у кого нет трейдмарка на слова, и нас должны 
интересовать не сами выражения, а то, что за ними скрывается), и допустить, что 
континентальная философия к такой ясности-2 стремится, а аналитическая — нет. Это не 
вступает ни в какое трение с моим тезисом, что ясность-1 — та ясность, которую я 
попытался чуть лучше описать в основном тексте этого параграфа, — является важным 
нормативным идеалом аналитической философии и не является таковым для философии 
континентальной. 

38 Мария Локосова заметила, что отечественные аналитические философы не 
создают у неё ощущения дружелюбности к читателю или слушателю со стороны и 
настроенности на объяснение для него своей мысли. Во многом она, боюсь, к сожалению, 
права. Я склонен связывать это прежде всего с материальными реалиями существования 
отечественной философии, загнанной в формат журнальной статьи размером в 40 тысяч 
знаков — изобретения, чуждого для качественных зарубежных периодических изданий. 
В условиях таких ограничений с текста приходятся часто срезать всё, что можно, включая 
то, что делало бы его более доступным для кого-то, кроме коллег-специалистов.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 116 

Glock, 2008, 176). Суммировать эти соображения можно как своеобраз-
ный modus tollens: если ваше понятие такое, что Витгенштейн из него 
выпадает, а Витгенштейн — это эталонный аналитический философ, то 
ваше понятие АФ должно быть неправильным (ср. Preston, 2007, 45).  

Кажется, что на это возражение есть разумный и понятный ответ. 
Я предвижу, что этот ответ многим не понравится. И всё же вот он: Вит-
генштейн — это не аналитический философ. Следует немедленно 
добавить: в смысле АФ3, то есть в том смысле, в каком мы называем 
аналитическими философами современных представителей аналитиче-
ской традиции. В другим смыслах — в смысле АФ1 и уж тем более в 
смысле АФ2, он, безусловно, он является аналитическим философом. 
Но не в смысле своей нормативной ориентации, не в том смысле, в ка-
ком, сталкиваясь с текстами современных философов, мы интуитивно 
классифицируем их как принадлежащих к аналитической традиции39.  

Я понимаю, что многие люди не готовы мириться с тем, что Вит-
генштейн не аналитический философ в каком бы то ни было смысле, и 
хотели бы настаивать, что Витгенштейн непременно должен быть ана-
литическим философом согласно любому приемлемому понятию АФ. 
Если они не предлагают нам просто поверить им в этом вопросе на 

 
39 С тем, что Витгенштейн не является аналитическим философом, согласен, 

например, Рей Монк (Monk, 1996, 12 ff.), которого нельзя обвинить в незнакомстве как с 
ранней АФ в целом, так и с Витгенштейном в частности (Монк, 2021). Сомневается в том, 
что Витгенштейна можно называть аналитическим философом, и столь близкий к нему 
человек, как Георг фон Вригт (фон Вригт, 2013a, 84). Следует признать, что в обоих 
случаях эксплицитно указанные причины для этого сомнения иные, чем у меня. 
Например, Монк вычёркивает Витгенштейна из числа аналитиков (помещая туда, однако, 
Мейнонга и Гуссерля) на том основании, что Витгенштейн не верил в анализ как в метод. 
Но когда дело доходит до иллюстрации той пропасти, которая лежит между Расселом как 
эталонным, с точки зрения Монка, аналитическим философом и Витгенштейном как 
философом вовсе не аналитическим, Монк в результате апеллирует вовсе не к анализу, а 
именно к их различным представлениям о том, какой может и должна быть хорошая 
философия: в частности, к полной незаинтересованности Витгенштейна в «научной 
философии» (Monk, 1996, 18 ff.). Ближе к того рода скепсису, который формулирую я, 
находится Фёллесдаль, который, определяя аналитическую философию через 
сосредоточенность на аргументации и обосновании, выражает сомнение в том, что 
Витгенштейн — аналитический философ, и, чтобы вернуть его в число таковых, 
оказывается вынужден дать очень расширительную трактовку этих двух явлений 
(Føllesdal, 1997, 9–12). Сомнение в том, что Витгенштейн — аналитический философ, 
столь часто высказывают даже те историки АФ, которые в конечном счёте эту мысль 
отбрасывают, что из-за одного этого нам стоило бы заподозрить, что за этой мыслью что-
то есть. В ту же сторону указывают оговорки, подобные замечанию Глока: «Тот факт, что 
подобное определение [АФ — А. Ю.] исключило бы экзотические случае вроде 
Витгенштейна, возможно, можно стерпеть. Но тот факт, что оно также исключило бы 
Мура, Райла и Стросона, должно считаться решающим возражением против него» (Glock, 
2008, 18).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 117 

слово (от чего я позволил бы себе вежливо отказаться), то им, вероятно, 
следует прибегнуть к каким-то аргументам в пользу этой позиции.  

Лично мне приходит в голову только три возможных типа аргу-
ментов в пользу того, что Витгенштейн должен быть аналитическим 
философом. Первый заключается в том, что он стоит у истоков самой 
этой традиции, он один из традиционных отцов-основателей АФ 40. Вто-
рой аргумент состоит в указании на важность фигуры Витгенштейна для 
аналитической традиции, не исключая и современную: его идеи в ней 
весьма влиятельны и чрезвычайно много обсуждаются. Наконец, третий 
аргумент схож со вторым: в АФ до сих пор есть фигуры, которые прямо 
называют себя витгенштейнианцами и являются последователями этого 
австрийского философа41. 

Мне кажется, что все эти три аргумента совсем не сложно отве-
сти. Очень простым, но в то же время весьма эффективным ответом 
одновременно на последние два служит указание на тот факт, что суще-
ствуют такие философы, как Кант, Юм и Аристотель, которые а) много 
обсуждаются в современной аналитической традиции, и идеи которых 
оказали на неё немалое влияние, а также б) имеют в рамках современной 
аналитической традиции последователей, которые эксплицитно назы-
вают себя кантианцами42, юмианцами43 или аристотеликами44. Однако 
очень мало кто готов будет согласиться с тем, что Кант, Юм и Аристо-
тель — аналитические философы45. В современной АФ обсуждаются 
все: и Гегель (см., напр., Джохадзе, 2021, а также № 2 «Логоса» за 2023 
г., посвящённый аналитическим прочтениям Гегеля почти полностью), 
и Хайдеггер (см., напр., Casati, 2021), и Ницше (см., напр., Parfit, 2011, 
chap. 35), и кто угодно другой. Сам факт обсуждения и влияния 

 
40 См. выше § 3. 
41 Ср. с тем, как обосновывает тезис о том, что Витгенштейн является 

аналитическим философом, Глок (Glock, 2004). 
42 Кристин Корсаагрд, Онора О’Нил и т. д. 
43 Саймон Блэкберн, Хелен Биби и т. д. 
44 Майкл Лакс, Роберт Кунс и т. д. 
45 Однако см. «ревизионистскую» позицию Владимира Кирилловича Шохина, 

который причисляет к АФ в т. ч. Сократа и индийские даршаны (Шохин, 2013, 2015, 2018, 
2024). Впрочем, Шохин должен был бы согласиться, что Витгенштейн не является 
аналитическим философом на других основаниях: согласно ему, аналитической 
философию делает не набор доктрин, а тип практики, а Витгенштейн из того типа 
практики, которая конституирует АФ (аргументативной, рациональной, ориентированной 
на дискуссию), кажется, явно выбивается. Шохин является самым заметным из 
русскоязычных ревизионистов, но этот взгляд имеет определённую поддержку и в 
зарубежном сообществе: см., напр., (Pap, 1949, vii–viii; Føllesdal 1997, 14). Я знаю, что 
Евгений Логинов когда-то классифицировал как «умеренного ревизиониста» и меня 
самого; у него были для этого основания, но равно и у меня есть основания от этого 
почетного титула отказываться (см. ниже § 8).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 118 

философа на современную аналитическую традицию, даже если это об-
суждение широкое, а влияние значительное, не означает, что он 
является аналитическим философом. Этого перехода нельзя сделать в 
случае других фигур, и поэтому он явно некорректен и в случае Витген-
штейна46.  

Оставшийся аргумент говорит, что Витгенштейн должен счи-
таться аналитическим философом, потому что он стоит у истоков 
аналитической традиции. Оценка этого аргумента зависит от того, как 
мы понимаем в выражении «Витгенштейн стоит у истоков АФ» выра-
жение «АФ». В соответствии со смыслами АФ1, АФ2 или АФ3, это 
утверждение будет либо (1) верным, но нерелевантным, либо (2) вер-
ным, но бессодержательным, либо (3) неверным.  

(1) Если мы понимаем это выражение в смысле АФ1, то есть в 
доктринальном смысле, то это утверждение будет, вероятно, верным, но 
нерелевантным в контексте разговора о том, что такое современная АФ, 
а мы говорим именно о ней.  

(3) Если мы понимаем это выражение в смысле АФ3, то есть в 
нормативном смысле, то, как уже было отмечено выше, оно будет не-
верным, поскольку непохоже, чтобы нормативные ориентиры 
Витгенштейна совпадали с таковыми современной аналитической тра-
диции.  

(2) Если мы понимаем это выражение в смысле АФ2, то есть в 
генеалогическом смысле, то это будет хотя и верный, но тривиально 
верный тезис. Мы просто так определили понятие АФ2, что Витген-
штейн оказался среди указанных нами отцов-основателей 
аналитической традиции. И, строго говоря, наше указание на те фигуры, 
которые мы идентифицировали как отцов-основателей, было доста-
точно произвольным. Мы не объяснили, почему, собственно, мы 
выбрали этих философов, а не каких-то других. Если же, столкнувшись 
с подобным вопросом, мы попытаемся объяснить, почему мы именно 
таким образом идентифицировали отцов-аналитиков, то мы будем вы-
нуждены объяснить свой выбор на эту роль фигур Фреге, Рассела, Мура 
и Витгенштейна либо через их связь с понятием АФ1, понятием доктри-
нальной определённости исторической АФ (и тогда это будет 
нерелевантно), либо через их связь с понятием АФ3, нормативным 

 
46 Относительно феномена «витгенштейнианцев» возможен и менее учтивый 

аргумент: среди всех современных философов, которых в том или ином виде относят к 
аналитической традиции, нет авторов интуитивно менее похожих на аналитических 
философов, чем те, кто называют себя витгенштейнианцами. У меня есть подозрение 
(которое я, впрочем, не могу подтвердить никакими релевантными статистическими 
данными), что предложенный в § 3 слепой тест на угадывание принадлежности автора к 
традиции, будет давать сбой в случае витгенштейнианцев чаще, чем в любом другом. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 119 

понятием современной АФ (и тогда это будет неверным в случае Вит-
генштейна)47.  

Следует заметить, что Витгенштейн не может считаться фигурой, 
стоящей «у истоков АФ» в смысле АФ3, не только потому, что сам он 
не соответствует и, судя по всему, не стремится соответствовать48 тем 

 
47 Строго говоря, возможно, что мы сможем объяснить наш выбор каким-то 

другим образом. Необходимым условием этого объяснения, однако, должна быть его 
релевантная и содержательная связь с каким-то из содержательных понятий АФ: т. е. наше 
объяснение должно показывать, что отцами-основателями АФ в смысле АФ2 уместно 
считать именно эти фигуры, потому что они действительно являются аналитическими 
философами (и притом самыми ранними) в каком-то смысле, отличном от АФ2. Тот факт, 
что я сам говорил в начале этой статьи, что не претендую на то, что множество смыслов 
выражения «АФ» исчерпывается теми тремя, которые я здесь выделяю, оставляет 
возможность того, что подобное объяснение могло бы апеллировать к какому-то 
гипотетическому понятию АФ4. Чтобы такая апелляция была успешной, понятие АФ4 
должно содержательно объединять Витгенштейна либо со всей аналитической традицией, 
которую экстенсионально очерчивает АФ2, либо по крайней мере со всей современной 
АФ. Я не вижу подходящего понятия на роль АФ4, но буду рад рассмотреть кандидатов 
на его роль, если мне на них укажут. 

48 Антон Кузнецов и Евгений Логинов в личной беседе усомнились в том, что 
Витгенштейн не стремился соответствовать нормативным ориентирам АФ3. Их 
аргументация содержит два шага. Во-первых, я сам утверждаю, что стремление 
соответствовать нормативным ориентирам нельзя уравнивать с успехом в реализации 
этого стремления: некоторые философы пытаются писать ясно, аргументировано и т. п., 
но у них просто не получается. Если так, то тот факт, что Витгенштейн не демонстрирует 
добродетелей АФ3, не может быть так просто использован для того, чтобы сделать вывод, 
что он не является аналитическим философом: возможно, он стремится к этим идеалам, 
но не преуспевает в их достижении. Значит, во-вторых, смотреть следует не на 
реализацию тех или иных добродетелей в текстах, а на декларацию намерений. И здесь 
можно обратить внимание, например, на то, что во введении к «Логико-философскому 
трактату» Витгенштейн заявляет: «Весь смысл книги можно приблизительно выразить в 
следующих словах — то, что вообще может быть сказано, может быть сказано ясно, а о 
чём невозможно говорить, о том следует молчать» (Витгенштейн, 2008, Предисловие 
автора). Сюда же можно добавить афоризмы вроде 4.112, где сказано, что задача 
философии — прояснение наших мыслей, которые в противном случае оставались бы 
туманными. Всё это вполне можно рассматривать как стремление к важному для АФ3 
идеалу ясности. 

Мой ответ заключается в том, что декларирование какой-то позиции не является 
само по себе хорошим маркером того, что декларирующий её придерживается (ср. (Glock, 
2008, p. 16), где в контексте обсуждения ненадёжности самоописаний Глок замечает, что 
Деррида описывал себя как аналитического философа, а Фодор эксплицитно отказывался 
так себя называть). Можно спросить меня: но что же является таким маркером, если не 
прямая декларация автора? Мне кажется, наиболее надёжным маркером в данном случае 
будут обнаруживающиеся в самом тексте непосредственные следы попыток сделать его 
яснее — нечто вроде попыток пояснения, указания на свой замысел, предупреждения 
непонимания и т. п.: см. § 6. Я не обнаруживаю таких попыток при чтении текстов 
Витгенштейна. Впрочем, возможно, я просто недостаточно внимателен. 

Другой важный момент, на который я вновь хотел бы обратить внимание, — это 
то, что приверженность лишь одному из списка нормативных ориентиров АФ3, в 
отсутствие приверженности критической массе прочих ориентиров из этого списка, едва 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 120 

нормативным идеалам, которые задают собой содержание АФ3. Дело 
также в том, что если мы посмотрим на академическую культуру вокруг 
Витгенштейна (а также вокруг Рассела и Мура) во время, которое 
обычно считают временем зарождения АФ, то мы обнаружим массу лю-
дей, которые соответствуют этим нормативным идеалам не только 
лучше Витгенштейна, но и также ничуть не хуже Рассела или Мура. В 
конце концов, мы все согласны, что ни Мур, ни Рассел, ни тем более 
Витгенштейн не были теми, кто придумал делать философскую работу, 
стремясь к обоснованности, точности, ясности и т. д. В смысле норма-
тивной ориентации в их окружении не произошло никакой революции, 
когда они подняли своё восстание против идеализма. Генри Сиджвик в 
смысле АФ3, например, является куда более эталонным аналитическим 
философом не только по сравнению с Витгенштейном, но и, я полагаю, 
также и по сравнению с Муром49. 

 
§ 8. 

Какой из всего сказанного можно сделать вывод? Я бы остано-
вился прежде всего на следующем: понятие, с помощью которого мы 
определяем современную АФ, которое я предлагал обозначать как 
АФ3 — это понятие, которое фактически отлично и которое следует не 

 
ли может сделать кого-то аналитическим философом. Если я выражаюсь точно и ясно, 
высказывая безосновательные интересности, едва ли аналитики сочтут меня своим. Таким 
образом, даже если Витгенштейн на самом деле стремился к ясности, одно это не делает 
его аналитическим философом. Защитник Витгенштейна мог бы здесь сказать, что, 
возможно, Витгенштейн стремился и к остальным ориентирам АФ3, даже если ему не 
удавалось их вполне достичь. У меня нет возможности подробно обсуждать эту мысль; 
позволю себе ограничиться указанием на то, что я вновь не вижу оснований считать, что 
это так.  

49 Помимо возражения «от Витгенштейна», Евгений Логинов и Андрей Мерцалов 
в личной беседе выдвинули возражение «от Деннета». Его структура в целом аналогична: 
Деннет — явно аналитический философ, но он не вписывается в рамки АФ3; 
следовательно, АФ3 не является адекватным понятием современной АФ. В данном случае 
мой ответ в том, что я не согласен, что Деннет не вписывается в рамки АФ3. Деннет 
«Объяснённого сознания» (Деннет, 2024) или «Куайнирования квалиа» (Dennett, 1988) в 
смысле нормативной ориентации вполне похож на аналитического философа в смысле 
АФ3, пусть, возможно, и несколько экстравагантного. И кроме этого у Деннета просто 
есть работы, написанные в другом жанре: где-то на стыке философии, литературы и 
эссеистики. Самое интересное, что, насколько я понимаю, их не так много (это прежде 
всего эссе «Где Я?» и редакторские «размышления» в «Глазе разума» (Деннетт и 
Хофштадтер, 2003)); дело лишь в том, что они очень яркие. Едва ли наличие этой другой, 
несколько озорной стороны у Деннета может свидетельствовать о том, что он по своей 
нормативной ориентации чем-то отличается от других аналитических философов. В конце 
концов, мы с авторами возражения «от Деннета» тоже замечены в написании текстов в 
несколько экстравагантном жанре (см. (Логинов, Мерцалов, Юнусов и др. 2017; 2019; 
Логинов, Мерцалов, Юнусов & Гаврилов, 2020)), но едва ли это факт что-то говорит о том, 
что мы думаем о том, какой должна быть хорошая философия. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 121 

забывать отличать от того понятия, с помощью которого мы указываем 
на историческую АФ, которое я, в свою очередь, обозначал как АФ1. 
Это просто «АФ» в двух разных смыслах. Эти смыслы не следует сме-
шивать, вопреки нашему постоянному искушению это сделать.  

Свежий пример этого типичного искушения даёт недавно пере-
ведённый на русский хэндбук по аналитической метафизике Майкла 
Лакса и Томаса Криспа. В предисловии к русскому изданию Лакс, объ-
ясняя, что такое аналитическая метафизика, пишет, что аналитические 
подходы в метафизике 

 
стилистически ближе к работам Бертрана Рассела и 
Дж. Э. Мура, которые концентрировались на исследова-
нии строго определённых философских проблем, уделяя 
при этом особое внимание логической строгости и концеп-
туальной отчётливости, чем таких мыслителей, как 
Ф. Г. Брэдли, Джосайя Ройс и Дж. М. Э. Мак-Таггарт, вы-
страивавших масштабные спекулятивные системы, 
зачастую описываемые в выражениях невразумительных и 
туманных… (Лакс & Крисп, 2024, 10). 
 
Никто не вынуждает Лакса совмещать здесь исторический эле-

мент — Мур, Рассел, Мак-Таггарт, Брэдли — с содержательным 
элементом — отдельные проблемы и масштабные системы, туманность 
и ясность и т. д. Эти два элемента вполне можно было бы отделить друг 
от друга. И я уверен, что их следует отделить друг от друга, потому что 
только в таком случае мы получим консистентное понятие АФ, или, точ-
нее, два таких консистентных понятия50. Одно (АФ1) будет относиться 
к исторической АФ, а другое (АФ3) — к современной. И оба будут очер-
чивать интуитивно правильный (но каждое свой) круг философов в 
соответствии с интуитивно приемлемыми (но каждое своими) 

 
50 Характерно, что в том же введении Лакс и Крисп, говоря об АФ, упоминают в 

числе её ранних адептов Рассела, Мура и Витгенштейна, но как только речь заходит о 
том, чтобы объяснить, что аналитическая философия такое и чем она отличается от 
философии не-аналитической, Витгенштейн оказывается молчаливо опущен, и даётся та 
характеристика, которую я привожу выше в основном тексте. При этом Витгенштейн 
исчезает из числа аналитиков только на длину того отрезка текста, где авторы пытаются 
очертить существо АФ; за пять строк до этого (с. 10) и в первом же абзаце после решения 
этой задачи (с. 11) Витгенштейн уверенно фигурирует в числе ранних аналитиков. Я 
склонен видеть в этом лишнее свидетельство того, что историческая характеристика 
особенно вопиюще не согласуется с теоретической (нормативной) в случае 
Витгенштейна. В действительности, она оказывается излишней и в случае Рассела и Мура, 
но за инерцией традиции, настойчиво повторяющей, что АФ — это Мур, Рассел и т. д., 
заметить это значительно сложнее. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 122 

критериями. Своеобразным опосредующим элементом между ними, 
обеспечивающим генетическую преемственность от «старой» АФ к 
«новой», будет АФ2. «АФ» в ходе институционального транзита и раз-
вития на протяжении более чем века действительно превратилась из 
АФ1 в АФ3. Это нормально: употребительные понятия языка со време-
нем меняют своё содержание, особенно если оно никогда не было чётко 
зафиксировано. И вполне естественно, что современное содержание по-
нятия АФ не равно тому, которым оно было почти сто лет назад. 

Я полагаю, что в целом очень хорошей идеей было бы не увязы-
вать понятие современной АФ с каким бы то ни было историческим 
элементом. Не нужно опрокидывать его в историю на 2500 лет назад, 
чтобы Аристотель был аналитическим философом. Не нужно опроки-
дывать его на 300 лет назад, чтобы Юм был аналитическим философом. 
И не нужно его опрокидывать на 100 лет назад, чтобы Мур, Рассел и 
Витгенштейн были аналитическими философами в том смысле, в каком 
мы называем аналитическими философов, работающих сегодня51. (Рас-
сел, Мур и Витгенштейн, безусловно, являются аналитическими 

 
51 Я не утверждаю, что ретроспективное приложение понятия АФ3 к философам 

прошлого невозможно. Я лишь хочу указать на две вещи. Первое: исторический элемент 
(привязывающий это понятие к определённым фигурам) не является важным или 
существенным элементом того понятия АФ, которое мы употребляем для характеристики 
современных аналитических философов: его можно исключить, и это исключение сделает 
соответствующее понятие более консистентным. Второе: применение этого понятия к 
фигурам прошлого эвристически неразумно. Наиболее осмысленным и полезным 
является его использование сегодня и для сегодняшних нужд. Сегодня мы прежде всего 
употребляем его не для того, чтобы понять, был Аристотель или Юм аналитическим 
философом или нет, а для того, чтобы провести демаркацию в современной философии: 
отличить аналитических философов от континентальных или каких-либо других. 

Другой разумный вопрос, который можно мне адресовать в свете моей позиции, 
состоит в том, где именно начинается та «современность», за границы которой я 
рекомендую не простирать понятие «АФ». Как я уже замечал выше, я не думаю, что у 
современности в этом смысле есть чёткая граница; в существенной степени это 
прагматический вопрос. Навскидку я бы говорил прежде всего о последних 20–40 годах 
как о «современной» философии, хотя для каких-то целей можно как продолжать 
современность дальше в прошлое, так и схлопывать её почти до текущего момента. Как 
бы то ни было, мне не кажется продуктивным обсуждение «аналитической» философии 
несколько веков назад, в ситуации, когда в это же время трудно найти какое-то 
соответствие другому члену нашей основной оппозиции — континентальной философии. 
В этом смысле мне близка позиция Вадима Валерьевича Васильева, который давно 
говорит (Васильев, 2019, 148 ff.; ср. Грязнов, 1996, 40; Макеева, 2013, 64; Гаспаров 2025, 
разд. 2), что АФ — это продолжательница классической философии. Одним из 
короллариев такого тезиса будет то, что не стоит утверждать, что классическая 
философия — это тоже АФ. Если и устанавливать какое-то их соотношение, то лучше, 
кажется, действительно говорить об отношении преемственности или наследования. 

Я благодарю Тараса Тарасенко за его вопросы, которые побудили меня уточнить 
эти моменты своей позиции.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 123 

философами, но в другом смысле, в смысле АФ1.) Отдельно замечу, что 
этот тезис кажется мне верным вне зависимости от того, принимаем ли 
мы утверждение, что понятие, с помощью которого следует определить 
современную АФ, — это нормативное понятие аналитической филосо-
фии, моё АФ3. Возможно, очертить содержательную определённость 
современной АФ можно какими-то другими способами, не так, как это 
сделал я. Но даже если это можно сделать иначе, то тезис о том, что надо 
отделять историческое понятие АФ от современного, останется верным 
и важным. Мы запутываем сами себя, когда пытаемся свести в одно по-
нятие и историческую часть, и содержательную, поскольку это с 
неизбежностью приводит нас к тому, что две части этого понятия харак-
теризуют одних и тех же философов противоположным образом: 
одна — как принадлежащих, другая — как не принадлежащих к анали-
тической традиции. У нас нет хороших причин продолжать 
использовать такое сдвоенное понятие, и есть хорошие причины от 
этого отказаться. 

 
§ 9. 

Последнее, на чём я хотел бы остановиться, — это вновь возра-
жение, которое я предвижу, но уже не в чрезмерной узости понятия 
АФ3, предложенного мной для характеристики современной АФ, а, 
напротив, в его излишней широте. Естественный упрёк, который могли 
бы предъявить многие из моих коллег такому человеку, как я, после 
того, как он предложил такое понятие АФ, как АФ3, заключается при-
мерно в следующем: у вас получается, что АФ — это любая хорошая 
философия, философия, которая стремится к хорошим и правильным 
вещам, способствующим наилучшему достижению истины и т. п. Мы к 
этим вещам тоже стремимся, но мы не считаем себя аналитическими 
философами и не готовы называть себя подобным образом. Определяя 
современную АФ с помощью апелляции к АФ3, вы делаете экспансио-
нистский ход: вы пытаетесь, фактически, проглотить нас, а мы к вам в 
рот идти не согласны52.  

 
52 Похожие возражения, правда, изнутри аналитического лагеря высказывает Глок 

(Glock, 2008, 205–212); на стр. 206 он также приводит подборку высказываний 
аналитических философов, которые и правда повинны в сплошном отождествлении АФ с 
хорошей философией. Ср. также претензии Престона (Preston, 2007, 9–25). Основные 
возражения Престона против такого отождествления, впрочем, заключаются в том, что, 
во-первых, набор того, что делает философию хорошей у аналитиков, не определён, а во-
вторых, этот набор является неправильным и неполным (поскольку хорошая 
(«традиционная») философия всегда ориентирована не только на истину, но и на счастье, 
или процветание («эвдемонию»), а АФ, зацикленная на логике и познании, высокомерно 
отмахивается от любых вопросов, составляющих подлинный жизненный интерес: морали, 
свободы воли, тождества личности и т. д.). Последняя претензия является очевидно 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 124 

Это разумный упрёк, и он нуждается в ответе. Но кажется, что 
человек, который высказывает такой упрёк, делает в некотором смысле 
саморазоблачающий ход. Он заранее принимает, что верными норма-
тивными ориентирами философии являются те, что задают понятие 
АФ3. Но это всё-таки не предрешённый вопрос. Есть многие люди, ко-
торые не считают, что философия должна быть прежде всего такой. Есть 
по крайней мере одна важная традиция в современной мысли, в рамках 
которой люди не считают, что аргументы — это так уж интересно, что 
ясность и чёткость — это то, чего мы должны добиваться в первую оче-
редь, и т. п. И, может быть, правы именно они, а не мы! Если вы 
говорите, что у аналитиков получается, что любая хорошая философия 
будет АФ, то вы имплицитно признаёте тот набор нормативных ориен-
тиров, которые конституируют именно АФ3 53. Если так, то 

 
ложной в части фактов (причём сразу в двух отношениях: современная АФ увлечённо 
занимается всеми темами, в небрежении к которым её обвиняет Престон; кроме того, 
«традиционная» философия вовсе не всегда строилась вокруг понятия «эвдемонии»: см. 
Оккама, Декарта, Локка и т. д.) и далёкой от самоочевидности в плане нормативной 
оценки. Первая претензия также не имеет под собой основы в той мере, в которой список 
нормативных ориентиров АФ нетрудно описать хотя бы в том виде, в каком я сделал это 
выше. Кроме того, трудно не заметить, что, как это часто бывает у Престона, его первое 
обвинение противоречит второму: мнение аналитиков по поводу того, что именно 
считается хорошей философией, может чисто теоретически быть либо отсутствующим, 
либо неправильным, но не тем и другим вместе. 

53 Эта линия рассуждения также служит ответом на критику Глока (Glock, 2008, 
210–211), который утверждает, что определение АФ через её связь с такими вещами, как 
опора на аргументацию, стремление к обоснованности и общая рациональность (то, что 
он называет «рационалистической концепцией», и то, что является существенной частью 
моего понятия АФ3), во-первых, неинтересно и неинформативно, потому что с этими 
вещами связана любая хорошая философия, а во-вторых, интеллектуально небезопасно, 
поскольку приводит к тому, что решать, что такое хорошая философия, будут сами 
аналитические философы. Оба возражения блокируются (помимо прочего; см. ниже в 
основном тексте) указанием на то, что речь идёт о вполне дескриптивном описании 
нормативных представлений: об описании того, что люди в одной традиции думают о том, 
что такое хорошая философия, при том, что есть как минимум одна другая традиция с 
отличными представлениями на этот счёт (в этом смысле моё нормативное понятие АФ3 
в действительности является, строго говоря, дескриптивным: оно лишь описывает 
представления о нормах, присущие определённым группам и сообществам). Проблема 
Глока, насколько я могу судить, в том, что при всей широте своих взглядов он относится 
к Хайдеггеру, Деррида, Лакану, Делёзу и т. д. — т. е. именно к тем фигурам, которые 
являются характерными представителями того, что я называю «континентальной 
философией» (собственное употребление Глока в случае этого выражения шире 
моего), — с плохо скрываемым презрением и не позволяет себе даже мысли о том, что, 
согласно каким-то иным представлениям, они тоже могут считаться «хорошей 
философией». Т. е. Глок проваливается именно в ту ловушку, от которой он 
предостерегает, указывая на опасность слишком аналитического взгляда на то, что такое 
хорошая философия. Это особенно интересно в свете того, что Глок признаёт, что 
«рационалистическая концепция» не обязательно подразумевает сведение любой 
хорошей философии к аналитической, поскольку возможны и другие, не упомянутые в 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 125 

расхождение, которое возникает у нас с вами далее, кажется, является 
чисто номенклатурным. Возможно, вам не хочется называть филосо-
фию в том стиле и ключе, относительно которого мы с вами в 
содержательном смысле сходимся, «аналитической». И, возможно, вам 
самому не хочется называться аналитическим философом. Может быть, 
вас смущает прошлое аналитической философии — связь выражения 
«АФ» с понятием АФ1 и ассоциированными с ним доктринами — или 
вы недовольны колониальными замашками современной АФ, которая 
хочет поглотить в себя любую хорошую философию. Всё это можно по-
нять. 

Действительно, сама формулировка «аналитическая философия» 
едва ли может считаться информативной и хорошо подобранной. К се-
годняшнему дню «аналитическая» в словосочетании «аналитическая 
философия» уже в общем-то ничего не значит54. Аналитическая фило-
софия уже давно никаким особенным, неотъемлемым и необходимым 
образом не завязана на анализе. Просто так сложилось, что сегодня для 
обозначения философии, имеющей вот такие нормативные ориентиры, 
используется слово «аналитическая», а для философии, имеющей дру-
гой набор этих ориентиров, используется слово «континентальная» 
(также совершенно неинформативное). Могли бы использоваться дру-
гие слова. И можно, если мы очень хотим, придумать какие-то другие 
ярлыки, произвести номенклатурную реформу. Можно попробовать до-
говориться называть вот такого рода философию не аналитической, а, 
например, А-философией. А континентальную — не континентальной, 
а К-философией. И можно даже делать вид, что А и К означают не «ана-
литическая» и «континентальная», а, например, «академическая» и 
«креативная» соответственно55.  

Проблема в том, что всё это неудобно: любая номенклатурная ре-
форма влечёт большие транзакционные издержки и рискует уйти в 
песок в отсутствие средств административного принуждения56. Возь-
мём выражение «Средние века». Когда-то оно выражало конкретное 

 
этой концепции «философские добродетели». Он даже вполне корректно указывает на 
«важность новых идей (insights), а не аргументов» как на одну из таких потенциальных 
добродетелей (Glock, 2008, 206; второй его пример, «неагрессивная академическая среда», 
куда менее удачен)! Продолжи он эту линию мысли чуть дальше, он, возможно, пришёл 
бы к выводам, очень близким моим. К сожалению, он её быстро бросает. 

54 Pace (Hacker, 1998, p. 5), утверждающему, что «было бы абсурдно разрывать 
связь между АФ и понятием анализа, от которого она получает своё название». 

55 Другие (тоже плохие) варианты для пропонентов номенклатурной реформы: 
рационалистическая/романтическая (ср. Matar, 1998); научная/творческая; 
институциональная/свободная; сальерианская/моцартианская. 

56 Пожалуй, стоит уточнить, что это замечание не следует интерпретировать как 
предложение философскому сообществу раздобыть такие средства. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 126 

отношение к соответствующей эпохе: безвременье между просвещён-
ной древностью и возрождением традиций этой древности в Европе 
Нового времени. Теперь оно уже не выражает никакого подобного от-
ношения и, по существу, вообще не несёт никакой информации. 
Выражение утратило информативность, но употребление его сохрани-
лось. Мы могли бы его поменять и начать называть этот временной 
промежуток как-то иначе, но это просто было бы неудобно. Мы при-
выкли к нему, оно уже много столетий используется в учебниках, 
исследованиях, разговорной речи. Слова в языке имеют свойство за-
крепляться и меняться медленнее, чем меняется их содержание и тем 
более их коннотации. И я утверждаю, что именно это произошло с АФ 
примерно за последние 100 лет. Та АФ, о которой говорят в 1930-е или 
1950 гг. в противоположность идеализму, метафизике, спекулятивной 
или традиционной философии, и та АФ, о которой мы говорим сегодня 
в противоположность континентальной философии, — это просто два 
разных понятия аналитической философии, которые не следует смеши-
вать друг с другом57. И если мы не будем этого делать, нам же будет 
проще.  

Поучительным примером здесь является случай уже много раз 
упоминавшейся книги Глока об АФ (Glock 2008). В ней, перебрав мно-
жество вариантов определения этого явления и отбросив их как 
неподходящие, он приходит к комбинированному определению анали-
тической философии именно через а) исторический (генетический) и б) 
доктринально-методологический элементы. Одной из главных причин 
того, что он вынужден так поступить, кажется, является то, что он им-
плицитно исходит из того, что у выражения «АФ» на протяжении 
последних 100 лет его использования есть либо единый, либо по край-
ней мере главный и основной смысл58. Если мы откажемся от этого и 
разделим доктринальный (исторический) и нормативный 

 
57 Единственным известным мне автором, который эксплицитно отделяет понятие 

исторической («ранней») АФ от понятия современной АФ и определяет каждое из них 
через собственные характеристики, является Евгений Васильевич Борисов (Борисов, 2021, 
144–146). Я не вполне согласен с его определениями, но сам ход кажется мне 
принципиально верным и чрезвычайно важным. 

58 Другой причиной неудач с поиском альтернативных подходов к определению 
Глока является то, что, хотя сам он говорит, что пытается рассмотреть определения, 
которые состоят из условий, являющихся «по отдельности необходимыми и в 
совокупности достаточными» (напр., Glock, 2008, 212), фактически он относится к 
каждому из рассматриваемых им условий так, как если бы оно было в отдельности 
достаточным: его типичным приёмом является указание на то, что какая-то черта (опора 
на анализ, ясность, рациональность) присуща не только АФ, и поэтому не может быть её 
определяющей чертой. Но это всё равно, что говорить, что наличие спина величиной в ½ 
не может быть определяющей чертой для нейтрино, поскольку такой же спин есть у каких-
то других частиц. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 127 

(современный) элементы, его вывод перестанет быть неизбежным. То, 
что Глок вполне мог бы себе это позволить, подтверждается, помимо 
всего прочего59, тем, что он сам утверждает, что помимо «дескриптив-
ного» смысла этого выражения, который пытается установить он, у него 
есть также то, что он называет «почтительным» (honorific) способом 
употребления (Glock, 2008, 206 ff., особ. 209), где его «дескриптивный» 
смысл очень близок к комбинации АФ1 и АФ2, а «почтительный» — к 
АФ360. Одна из главных его претензий к «почтительному» способу упо-
требления выражения «АФ» в той мере, в какой он близок к моему АФ3, 
заключается в том, что он, в отличие от дескриптивного способа, неин-
тересен и неинформативен, поскольку не позволяет провести 
достаточно важных различий между АФ и другими традициями. Но тот 
факт, что именно к нему продолжает прибегать значительная часть ана-
литических философов в последние 30–40 лет61, кажется, должен 
заставить нас prima facie усомниться в его тривиальности и неинтерес-
ности. И я полагаю, что наше сомнение будет не напрасным. АФ в 
смысле АФ1 или АФ2 является чисто историческим феноменом, инте-
ресным прежде всего именно историкам философии, даже когда эта 
история философии простирается до настоящего момента: при 

 
59 Во введении Глок демонстрирует, что он понимает разницу между вопросами 

об исторической АФ и о том, что такое АФ сегодня, и утверждает, что он будет пытаться 
решить прежде всего именно последний (Glock, 2008, 2–3). Но когда дело доходит до того, 
чтобы очертить содержательный элемент АФ в отличие от генетического, в его таблице 
семейных сходств оказываются фигуры и направления АФ лишь вплоть до 6о-х гг., т. е. 
содержательная определённость АФ очерчивается по контурам АФ1, исторического, а не 
современного понятия АФ. 

60 Глок критикует тех, кто определяет АФ, апеллируя к «почтительному смыслу», 
за то, что они используют то, что Чарльз Стивенсон называл «мотивированным» 
(persuasive) определением, т. е. прибегают к уловке, протаскивающей их пристрастную 
позицию в определение термина, чтобы получить преимущество в споре, как если бы мы 
начали беседу о полезности политиков для общества с их определения как «эгоистичных 
манипуляторов» (Glock, 2008, 211–212). Не могу удержаться от того, чтобы заметить, что, 
обозначая этот способ употребления выражения «АФ» «почтительным» (а не 
«нормативным», как то явно напрашивается в противоположность его собственному 
«дескриптивному»), он явно виновен в том, в чём упрекает других. 

61 Чему свидетельством подборка цитат в книге самого Глока: со значительным 
отрывом большая часть характеристик АФ, на которые Глок указывает в своей книге, 
начиная с 1990-х годов (и многие более ранние), апеллируют именно к каким-то 
элементам АФ3 (если мы исключим цитаты историков АФ, пытающихся установить 
исторические же контуры этого движения, начиная с самых его истоков, то из оставшихся 
цитат, тех, что апеллируют в том или ином виде к АФ3, будет уже абсолютное 
большинство). В этом смысле этот способ употребления выражения «АФ», существование 
которого Глок признаёт скорее нехотя и который он пытается представить как скорее 
маргинальный, если следовать за его собственным текстуальным материалом, кажется, 
оказывается, напротив, сегодня наиболее распространенным. Впрочем, нельзя, конечно, 
исключить, что подобное распределение подобралось случайно. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 128 

обсуждении того, как правильно отделить такую АФ от каких-то других 
философий, на кону не более чем историческая точность. АФ в смысле 
АФ3 — нечто намного более весомое: размежевание между ней и дру-
гими философиями — это в том числе размежевание принципиальных 
взглядов на то, какой должна быть хорошая философия. Размежевание 
с континентальной традицией в вопросе нормативных ориентиров осо-
бенно значимо, поскольку последняя представляет собой, насколько 
можно судить, единственную достаточно хорошо оформленную и ярко 
выраженную, а также для многих привлекательную альтернативу в во-
просе о том, как следует делать философию. Неудивительно, что 
употребление выражения «АФ» в смысле, близком к АФ3, кажется, как 
раз более распространено сегодня и в особенности при самоописании 
философов: для современных и теоретических (в отличие от чисто ис-
торических) нужд философии понятие АФ3 является, вопреки Глоку, 
как раз значительно более информативным и интересным. 
 
Список литературы 
 
Анжель, П. (2024). Китч-реализм (Н. Архипов, Пер.), Insolarance, 21 де-
кабря 2024 г. Доступно на: https://insolarance.com/kitsch-realism/ (Дата 
доступа: 1 августа 2025). 
Борисов, Е. В. (2021). Аналитическая философия. Философская антро-
пология, 7(1), 143–167. 
Васильев, В. В. (2019). Что такое аналитическая философия и почему 
важен этот вопрос? Философский журнал, 12(1), 144–158. 
Витгенштейн, Л. (2008). Логико-философский трактат (С. Лахути & 
И. Добронравов, Пер.). М.: Канон+. 
Вольф, М. Н. (2024). Аналитическая история философии: как прошлое 
философии становится её будущим, Историко-философский ежегод-
ник, 39, 305–336. 
фон Вригт, Г. Х. (2013a). Аналитическая философия: историко-критиче-
ский обзор (Л. Б. Макеева, Пер.), Кантовский сборник, (1), 78–89. 
фон Вригт, Г. Х. (2013b). Аналитическая философия: историко-крити-
ческий обзор (Л. Б. Макеева, Пер.), Кантовский сборник, (2), 69–82. 
Гаспаров, И. Г. (2025) Аналитическая философия сегодня: между три-
умфом и кризисом. Analytica, 10, 76–89. 
Глок, Г.-И. (2022). Аналитическая философия как она есть (В. В. Цели-
щев, Пер.). М.: Канон+. 
Грязнов, А. Ф. (1996). Феномен аналитической философии в западной 
культуре ХХ столетия, Вопросы философии, (4), 37–47. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 129 

Грязнов, А. Ф. (1998). Вступительная статья. В Аналитическая филосо-
фия: становление и развитие (c. 1–16). М.: Дом интеллектуаль-ной 
книги; Прогресс-Традиция. 
Делёз, Ж. & Гваттари, Ф. (2009). Что такое философия? (С. Зенкин, 
Пер.). М.: Академический проект. 
Деннет, Д. К. (2024). Объясненное сознание (П. И. Быстров, Пер.). М.: 
Канон+. 
Деннетт, Д. К. & Хофштадтер, Д. (2003). Глаз разума. Самара: Бахрах-
М. 
Джохадзе, И. (2016). Аналитическая философия сегодня: кризис иден-
тичности, Логос, 26(5), 1–18. 
Джохадзе, И. (2018). История философии как этология. Ответ Констан-
тину Скрипнику, Логос, 28(6), 234–243. 
Джохадзе, И. (2021). Брэндом о Гегеле. Опыт аналитического прочте-
ния «Феноменологии духа». М.: Канон+. 
Джохадзе, И. (2025). К вопросу об антиисторизме аналитической фило-
софии и её эволюции в XX–XXI вв. Analytica, 10, 141–157. 
Кардаш, А. (2024). Аналитический и континентальный стиль в филосо-
фии, Insolarance, 28 марта 2021 г. Доступно на: 
https://insolarance.com/analytic-and-continental-philosophy/ (Дата до-
ступа: 1 августа 2025). 
Киркэм, Р. Л. (2020). Теории истины. Вводный курс (А. Е. Ухов, Пер.). 
М.: Флинта. 
Лакс, М. Д. (2015). Метафизика в аналитической традиции, Философ-
ский журнал | Philosophy Journal, 8(2), 5–15. 
Лакс, М. Д. & Крисп, Т. М. (2024). Метафизика. Современное введение 
(М. В. Семиколенных, Пер. С. Μ. Левин, Науч. ред.). М.: Издательский 
дом ВШЭ. 
Ламберов, Л. Д. (2010). О мифах и проблемах определения термина 
«аналитическая философия», Analytica, 4, 25–37. 
Ламберов, Л. Д. (2013). Дефляционизм как метафизическая концепция, 
Вестник Томского государственного университета. Философия. Со-
циология. Политология, 4(24), 33–39. 
Левин, М. Р. & Уильямсон, Т. (2023). Кант и анализ, Кантовский сбор-
ник, 42(3), 49–73. 
Логинов, Е. В., Мерцалов, А. В., Юнусов, А. Т. и др. (2017). Пролего-
мены к проблеме божественного существования, Финиковый Компот, 
12, 3–45.  
Логинов, Е. В., Мерцалов, А. В., Юнусов, А. Т. и др. (2019). Пролего-
мены ко всякой будущей теории истины, Финиковый Компот, 14, 1–89. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 130 

Логинов, Е. В. Мерцалов А. В., Юнусов А. Т. & Гаврилов М. В. (2020). 
Пролегомены к моральной ответственности, Финиковый Компот, 15, 3–
100. 
Логинов, Е. В. (2025). К истории аналитико-континентального разрыва, 
Analytica, 10, 1–75. 
Макеева, Л. Б. (2013). Аналитическая философия, её история и Кант, 
Кантовский сборник, (2), 56–68. 
Макеева, Л. Б. (2019). Аналитическая философия как историко-фило-
софский феномен, Философский журнал, 12(1), 130–143. 
Маслов, Д. К. (2025). Подспудное плетение духа: размышления о сущ-
ности аналитической философии. Analytica, 10, 323–359. 
Монк, Р. (2021). Людвиг Витгенштейн. Долг гения (А. Васильева, Пер., 
В. Анашвили, Науч. ред.). М.: Дело. 
Нехаев, А. В. (2025). «Холивар не выдержит двоих»: о границе между 
аналитической и континентальной философией. Analytica, 10, 158–243. 
Никоненко, С. В. (Ред.). (2025) Аналитическая философия: pro et contra. 
Антология. СПб: РХГА, 2025. 
Остин, Дж. (2006). Притворство. В Дж. Остин. Три способа пролить чер-
нила. Философские работы (с. 282–301). СПб.: Алетейя; Издательство 
Санкт-Петербургского университета. 
Почему новые реализмы важнее, чем кажется (2024). Ответы филосо-
фии, 24 декабря 2024. Available at: https://t.me/otvetyfilosofii/183; 
https://t.me/otvetyfilosofii/184 (Дата доступа: 21 July 2025). 
Сокал, А. & Брикмон, Ж. (2002). Интеллектуальные уловки. Критика 
философии постмодерна (Д. Кралечкин & А. Костикова, Пер.). Москва: 
Дом интеллектуальной книги. 
Скрипник, К. Д. (2021). История, современное состояние и метафилосо-
фия оппозиции «аналитическая/континентальная» философия. 
Философский журнал / Philosophy Journal 14(4), 174–187. 
Страуд, Б. (1998). Аналитическая философия и метафизика. В Аналити-
ческая философия: становление и развитие (с. 516–525) М.: Дом 
интеллектуаль-ной книги; Прогресс-Традиция. 
Фролов, К. Г. (2025). О некоторых гипотезах по поводу доктринальных 
различий между аналитической и континентальной философией, 
Analytica, 10, 244–263. 
Ханова П. А. (2025). К имманентной рефлексии аналитико-континен-
тального разрыва, Analytica, 10, 360–395. 
Черкасов, Г. В. (2025). Аналитическая философия как интерактивный 
вид: руководство пользования (осторожно, может не работать), 
Analytica, 10, 264–322. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 131 

Шохин, В. К. (2013). Что же всё-таки такое аналитическая философия? 
В защиту и укрепление «ревизионизма, Вопросы философии, (11), 137–
148. 
Шохин, В. К. (2015). «Аналитическая философия: некоторые непрото-
ренные пути», Философский журнал | Philosophy Journal, 8(2), 16–27. 
Шохин, В. К. (2018). Новый феномен: страсти по аналитической фило-
софии, Философский журнал, 11(4), 106–114. 
Шохин, В. (2024). Аналитическая философия: удалось ли наконец её 
определить? Логос, 34(6), 297–320. 
Шрамко, Я. В. (2007). Что такое аналитическая философия? Эпистемо-
логия и философия науки, 11(1), 87–110. 
Beckermann, A. (2004). Einleitung. In P. Prechtl (Hrsg.), Grundbegriffe der 
analytischen Philosophie. Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler. 
Carnap, R. (1961). Der logische Aufbau der Welt. Scheinprobleme in der Phi-
losophie. 2. Aufl. Hamburg: Felix Meiner Verlag. 
Casati, F. (2021). Heidegger and the Contradiction of Being: An Analytic In-
terpretation of the Late Heidegger. Routledge. 
Cohen, L. J. (1986). The Dialogue of Reason: An Analysis of Analytical Phi-
losophy. Oxford: Clarendon Press. 
Corrado, M. (1975). The Analytic Tradition in Philosophy: Background and 
Issues. Chicago: American Library Association. 
Dennett, D. C. (1988). Quining Qualia. In A. J. Marcel & E. Bisiach (Eds.), 
Consciousness in Contemporary Science (pp. 42–77). Oxford: Oxford Uni-
versity Press. 
Dummett, M. (1978). Truth and Other Enigmas. Cambridge, MA: Harvard 
University Press. 
Dummett, M. (1993). Origins of Analytical Philosophy. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. 
Edmonds, D. (2023). Parfit: A Philosopher and His Mission to Save Morality. 
Princeton: Princeton University Press. 
Føllesdal, D. (1997). Analytic Philosophy: What Is It and Why Should One 
Engage in It? In H.-J. Glock (Ed.), The Rise of Analytic Philosophy (pp. 1–
16). Oxford, UK; Malden, MA, USA: Blackwell. 
Glock, H.-J. (2004). Was Wittgenstein an Analytic Philosopher? Metaphilos-
ophy, 35(4), 419–444. 
Glock, H.-J. (2008). What Is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press.  
Hacker, P. M. S. (1998). Analytic Philosophy: What, Whence, and Whither? 
In A. Biletzki & A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy: Plot and 
Heroes (pp. 3–34). Routledge. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 132 

Hare, R. M (1972). A School for Philosophers. In R. M. Hare, Essays on 
Philosophical Method (pp. 38–53). Berkeley and Los Angeles: University of 
California Press. 
Leiter, B. (2004). Introduction, In B. Leiter (Ed.), The Future for Philosophy 
(pp. 1–24). Oxford, New York: Oxford University Press. 
Matar, A. (1998). Analytic Philosophy: Rationalism vs. Romanticism. In A. 
Biletzki & A. Matar (Eds.) The Story of Analytic Philosophy: Plot and He-
roes. (pp. 71–87). Routledge. 
Monk, R. (1996). What is Analytical Philosophy? In R. Monk & A. Palmer, 
Bertrand Russell and the Origins of Analytical Philosophy (pp. 1–22). Bris-
tol: Thoemmes Press. 
Nagel, E. (1936). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope, The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24: 33(2), 29–53. 
Pap, A (1949). Elements of Analytic Philosophy. New York: Macmillan. 
Parfit, D. (2011). On What Matters. Oxford: Oxford University Press. 
Preston, A. (2007). Analytic Philosophy: The History of an Illusion. London: 
Continuum. 
Rorty, R. (1992). The Linguistic Turn: Essays in Philosophical Method. 2nd 
edn. University of Chicago Press. 
Ross, J. J. (1998). Analytical Philosophy as a Matter of Style. In A. Biletzki 
& A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy: Plot and Heroes (pp. 
56–70). Routledge. 
Ryle, G. (1956). Introduction. In A. J. Ayer, The Revolution in Philosophy 
(pp. 1–11). London: Macmillan. 
Searle, J. R. (1996). Contemporary Philosophy in the United States. In N. 
Bunnin & E. Tsui-James (Eds.), The Blackwell Companion to Philosophy (pp. 
1–24). Cambridge, MA: John Wiley & Sons. 
Sluga, H. (1998). Frege on Meaning. In A. Biletzki & A. Matar (Eds.), The 
Story of Analytic Philosophy: Plot and Heroes (pp. 17–34). Routledge. 
Soames, S. (2003). Philosophical Analysis in the Twentieth Century, Volume 
1: The Dawn of Analysis. STU-Student edition. Princeton University Press. 
Williams, B. (1985). Ethics and the Limits of Philosophy. Harvard University 
Press. 
Williams, B. & Montefiore, A. (1966). British Analytical Philosophy. New 
York: Humanities Press. 
Williamson, T. (2013) Modal Logic as Metaphysics. Oxford, New York: Ox-
ford University Press. 
 
Информация об авторе: Юнусов Артём Тимурович, кандидат фило-
софских наук, научный сотрудник сектора истории западной 
философии Института философии РАН, г. Москва, forty-two@mail.ru. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 133 

Поступила в редакцию: 02 августа 2025 г. 
Принята к публикации: 03 октября 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 134 

Artem T. Iunusov 
 

On the Three Analytic Philosophies 
 

Abstract. In this article, I distinguish between three different meanings of the 
expression “analytic philosophy” and three corresponding concepts currently 
in use. The first is the doctrinal concept of analytic philosophy, associated 
with a particular set of substantive claims characteristic of English-speaking 
philosophers in the first half of the 20th century: according to it analytic phi-
losophy presupposes a focus on analysis, trust in logical formalism, anti-
metaphysical attitudes, and so on. This concept has historical value but is not 
suitable for characterizing contemporary analytic philosophy, which has long 
lacked such (or indeed any) doctrinal specificity. Acknowledging the absence 
of any necessary doctrinal unity in contemporary analytic philosophy, some 
philosophers employ another concept to refer to it — one that can be called 
genealogical: they point to a number of founding figures of analytic philoso-
phy in the first sense and define contemporary analytic philosophers as those 
who are connected to these founders through an unbroken chain of academic 
and personal succession (i.e., teacher-student relationships, and the like). This 
genealogical concept yields a useful extensional definition, one that largely 
aligns with those whom we intuitively tend to recognize as analytic philoso-
phers today. However, its drawback lies in its deflationary nature, depriving 
the term “analytic philosophy” of any internal content. The third concept is a 
normative one: analytic philosophy as a philosophical practice guided by a 
particular set of normative ideals — that is, views about what good philoso-
phy should be. These normative ideals include clarity, precision, 
argumentative rigor, reason-responsiveness, and the like. (By contrast, the 
normative ideals of continental philosophy may include such things as nov-
elty of ways to think, ability to make an impression, originality, the ability to 
effect transformative changes in the reader or society, and so on.) I argue that 
discussions about what analytic philosophy is often conflate these three con-
cepts — a conflation that can and should be avoided — and that the normative 
concept is the most valuable and illuminating one for characterizing contem-
porary analytic philosophy (as opposed to the historic analytic philosophy, 
that is best characterized by the doctrinal notion). 
 
Keywords: analytic philosophy, continental philosophy, metaphilosophy, 
history of philosophy, normativity. 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 135 

Citation: Iunusov, A. T. (2025). On the Three Analytic Philosophies. Ana-
lytica, 10, 90–140. 
 
References 
 
Beckermann, A. (2004). «Einleitung». In P. Prechtl (Hrsg.), Grundbegriffe 
der analytischen Philosophie. Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler. 
Borisov, E. V. (2021). Analiticheskaya filosofiya [Analytic Philosophy]. 
Philosophical anthropology, 7(1), 143–167. (in Russian). 
Carnap, R. (1961). Der logische Aufbau der Welt. Scheinprobleme in der Phi-
losophie. 2. Aufl. Hamburg: Felix Meiner Verlag. 
Casati, F. (2021). Heidegger and the Contradiction of Being: An Analytic In-
terpretation of the Late Heidegger. Routledge. 
Cherkasov, G. V. (2025). Analytic Philosophy, an Interactive Kind: A User 
Manual (Warning: May Not Work), Analytica, 10, 264–322. 
Cohen, L. J. (1986). The Dialogue of Reason: An Analysis of Analytical Phi-
losophy. Oxford: Clarendon Press. 
Corrado, M. (1975). The Analytic Tradition in Philosophy: Background and 
Issues. Chicago: American Library Association. 
Deleuze, G., & Guattari, F. (2009). Chto takoe filosofiya? [Qu'est-ce que la 
philosophie?] (S. Zenkin, Trans.). Moscow: Akademicheskii proekt. (in Rus-
sian). 
Dennett, D. C. (1988). Quining Qualia. In A. J. Marcel & E. Bisiach (Eds.), 
Consciousness in Contemporary Science (pp. 42–77). Oxford: Oxford Uni-
versity Press. 
Dennett, D. C. (2024). Obyasnennoe soznanie [Consciousness Explained] (P. 
I. Bystrov, Trans.). Moscow: Kanon+. (in Russian). 
Dennett, D. C., & Hofstadter, D. (2003). Glaz razuma [The Mind’s I]. Sa-
mara: Bakhrakh-M. (in Russian). 
Dummett, M. (1978). Truth and Other Enigmas. Cambridge, MA: Harvard 
University Press. 
Dummett, M. (1993). Origins of Analytical Philosophy. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. 
Dzhokhadze, I. (2016). Analiticheskaya filosofiya segodnya: krizis iden-
tichnosti [Analytic Philosophy Today: Identity Crisis]. Logos, 26(5), 1–18. 
(in Russian). 
Dzhokhadze, I. (2018). Istoriya filosofii kak etologiya. Otvet Konstantinu 
Skripniku [History of Philosophy as Ethology: A Reply to Konstantin Skrip-
nik]. Logos, 28(6), 234–243. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 136 

Dzhokhadze, I. (2021). Brandom o Hegele. Opyt analiticheskogo prochteniya 
“Fenomenologii dukha” [Brandom on Hegel: An Analytical Reading of the 
Phenomenology of Spirit]. Moscow: Kanon+. (in Russian). 
Dzhokhadze, I. (2025). K voprosu ob antiistorizme analiticheskoy filosofii i 
yeyo evolyutsii v XX–XXI vv. [On the Anti-Historicism of Analytic Philos-
ophy and Its Evolution in the 20th–21st Centuries]. Analytica, 10, 141–157. 
(in Russian). 
Edmonds, D. (2023). Parfit: A Philosopher and His Mission to Save Morality. 
Princeton: Princeton University Press. 
Engel, P. (2024). Kitch-realizm [Le réalisme kitsch] (N. Arkhipov, Trans.). 
Insolarance, 21 December 2024. Available at: https://insolar-
ance.com/kitsch-realism/ (Accessed: 1 August 2025). (in Russian). 
Føllesdal, D. (1997). Analytic Philosophy: What Is It and Why Should One 
Engage in It?. In H.-J. Glock (Ed.), The Rise of Analytic Philosophy (pp. 1–
16). Oxford, UK; Malden, MA, USA: Blackwell. 
Frolov, K. G. (2025). O nekotorykh gipotezakh po povodu doktrinal'nykh 
razlichii mezhdu analiticheskoi i kontinental'noi filosofiei [On Some Hypoth-
eses Regarding Doctrinal Differences between Analytic and Continental 
Philosophy]. Analytica, 10, ???. (in Russian). 
Gasparov, I. (2025). Analiticheskaya filosofiya segodnya: mezhdu triumfom 
i krizisom [Analytic Philosophy Today: Between Triumph and Crisis]. Ana-
lytica, 10, 76–89. (in Russian). 
Glock, H.-J. (2004). Was Wittgenstein an Analytic Philosopher? Metaphilos-
ophy, 35(4), 419–444. 
Glock, H.-J. (2008). What Is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press.  
Glock, H.-I. (2022). Analiticheskaya filosofiya kak ona est’ [What Is Analytic 
Philosophy?] (V. V. Tselishchev, Trans.). Moscow: Kanon+. (in Russian). 
Gryaznov, A. F. (1996). Fenomen analiticheskoi filosofii v zapadnoi kul’ture 
XX stoletiya [The Phenomenon of Analytical Philosophy in Western Culture 
of the 20th Century]. Voprosy filosofii, (4), 37–47. (in Russian). 
Gryaznov, A. F. (1998). Vstupitel’naya stat’ya [Introductory Article]. In 
Analiticheskaya filosofiya: stanovlenie i razvitie [Analytical Philosophy: 
Formation and Development] (1–16). Moscow: Dom intellektual’noi knigi; 
Progress-Traditsiya. (in Russian). 
Hacker, P. M. S. (1998). Analytic Philosophy: What, Whence, and Whither? 
In A. Biletzki & A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy: Plot and 
Heroes (pp. 3–34). Routledge. 
Hare, R. M. (1972). A School for Philosophers. In R. M. Hare, Essays on 
Philosophical Method (pp. 38–53). Berkeley and Los Angeles: University of 
California Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 137 

Kardash, A. (2024). Analiticheskii i kontinental’nyi stil’ v filosofii [Analyti-
cal and Continental Styles in Philosophy]. Insolarance, 28 March 2021. 
Available at: https://insolarance.com/analytic-and-continental-philosophy/ 
(Accessed: 1 August 2025). (in Russian). 
Khanova, P. А. (2025). K immanentnoy refleksii analitiko-kontinental'nogo 
razryva [Towards an Immanent Reflexion of the Analytic-Continental Di-
vide], Analytica, 10, 360–395. (in Russian). 
Kirkham, R. L. (2020). Teorii istiny. Vvodnyi kurs [Theories of Truth: A 
Critical Introduction] (A. E. Ukhov, Trans.). Moscow: Flinta. (in Russian). 
Laks, M. D. (2015). Metafizika v analiticheskoi traditsii [Metaphysics in the 
Analytic Tradition]. Filosofskii zhurnal | Philosophy Journal, 8(2), 5–15. (in 
Russian). 
Laks, M. D., & Krisp, T. M. (2024). Metafizika. Sovremennoe vvedenie 
[Metaphysics: A Contemporary Introduction] (M. V. Semikolenykh, Trans., 
S. M. Levin, Ed.). Moscow: HSE Publ. (in Russian). 
Lamberov, L. D. (2010). O mifakh i problemakh opredeleniya termina 
“analiticheskaya filosofiya” [On Myths and Problems of Defining the Term 
“Analytical Philosophy”]. Analytica, 4, 25–37. (in Russian). 
Lamberov, L. D. (2013). Deflyatsionizm kak metafizicheskaya kontseptsiya 
[Deflationism as a Metaphysical Concept]. Vestnik Tomskogo gosudarstven-
nogo universiteta. Filosofiya. Sotsiologiya. Politologiya, 4(24), 33–39. (in 
Russian). 
Leiter, B. (2004). Introduction. In B. Leiter (Ed.), The Future for Philosophy. 
Oxford, New York: Oxford University Press, 1–24. 
Levin, M. R., & Williamson, T. (2023). Kant i analiz [Kant and Analysis]. 
Kantian Journal, 42(3), 49–73. (in Russian). 
Loginov, E. V., Mertsalov, A. V., Iunusov, A. T., et al. (2017). Prolegomeny 
k probleme bozhestvennogo sushchestvovaniya [Prolegomena to the Problem 
of God`s Existence]. Date Palm Compote, 12, 3–45. (in Russian). 
Loginov, E. V., Mertsalov, A. V., Iunusov, A. T., et al. (2019). Prolegomeny 
ko vsyakoi budushchei teorii istiny [Prolegomena to Any Future Theory of 
Truth]. Date Palm Compote, 14, 1–89. (in Russian). 
Loginov, E. V., Mertsalov, A. V., Iunusov, A. T. & Gavrilov, M. V. (2020). 
Prolegomeny k moral’noi otvetstvennosti [Prolegomena to Moral Responsi-
bility]. Date Palm Compote, 15, 3–100. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2025). K istorii analitiko-kontinental’nogo razryva [Towards 
a History of the Analytic-Continental Divide]. Analytica, 10, 1–75. (in Rus-
sian). 
Makeeva, L. B. (2013). Analiticheskaya filosofiya, ee istoriya i Kant [Ana-
lytical Philosophy, Its History, and Kant]. Kantian Journal, (2), 56–68. (in 
Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 138 

Makeeva, L. B. (2019). Analiticheskaya filosofiya kak istoriko-filosofskii fe-
nomen [Analytical Philosophy as a Historical-Philosophical Phenomenon]. 
Filosofskii zhurnal | Philosophy Journal, 12(1), 130–143. (in Russian). 
Maslov, D. (2025). Podspudnoye pleteniye dukha: razmyshleniya o 
sushchnosti analiticheskoy filosofii [The Dull Weaving of Spirit: Reflections 
on the Nature of Analytic Philosophy]. Analytica, 10, 323–359. (in Russian). 
Matar, A. (1998). Analytic Philosophy: Rationalism vs. Romanticism. In A. 
Biletzki & A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy: Plot and He-
roes (pp. 71–87). Routledge. 
Monk, R. (1996). What is Analytical Philosophy? In R. Monk & A. Palmer, 
Bertrand Russell and the Origins of Analytical Philosophy (pp. 1–22). Bris-
tol: Thoemmes Press, 1–22. 
Monk, R. (2021). Ludwig Wittgenstein. Dolg geniya [Ludwig Wittgenstein: 
The Duty of Genius] (A. Vasilyeva, Trans., V. Anashvili, Ed.). Moscow: 
Delo. (in Russian). 
Nagel, E. (1936). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope, The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24; 33(2), 29–53. 
Nekhaev, A. (2025). «Kholivar ne vyderzhit dvoikh»: o granitse mezhdu 
analiticheskoy i kontinental'noy filosofiyey [«Holy War Can’t Carry Dou-
ble»: On the Border Between Analytical and Continental Philosophy]. 
Analytica, 10, 158–243. (in Russian). 
Nikonenko, S. V. (Ed.). (2025). Analiticheskaya filosofiya: pro et contra. An-
tologiya [Analytic Philosophy: Pro et Contra. An Anthology]. Saint 
Petersburg: RKhGA. (in Russian). 
Ostin, J. (2006). Pritvorstvo [Pretending]. In J. Ostin. Tri sposoba prolit’ 
chernila. Filosofskie raboty [Three Ways of Spilling Ink: Philosophical Pa-
pers] (pp. 282–301). Saint Petersburg: Aleteiya; Izdatel’stvo Sankt-
Peterburgskogo universiteta. (in Russian). 
Pap, A (1949). Elements of Analytic Philosophy. New York: Macmillan. 
Parfit, D. (2011). On What Matters. Oxford: Oxford University Press. 
Pochemu novye realizmy vazhnee, chem kazhetsya [Why New Realisms Are 
More Important Than They Appear]. (2024). Otvety filosofii [Answers of Phi-
losophy], 24 December 2024. Available at: https://t.me/otvetyfilosofii/183; 
https://t.me/otvetyfilosofii/184 (Accessed: 21 July 2025). (in Russian). 
Preston, A. (2007). Analytic Philosophy: The History of an Illusion. London: 
Continuum. 
Rorty, R. (1992). The Linguistic Turn: Essays in Philosophical Method. 2nd 
edn. University of Chicago Press. 
Ross, J. J. (1998). Analytical Philosophy as a Matter of Style. In A. Biletzki 
& A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy: Plot and Heroes (pp. 
56–70). Routledge. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 139 

Ryle, G. (1956). Introduction. In A. J. Ayer, The Revolution in Philosophy 
(pp. 1–11). London: Macmillan. 
Searle, J. R. (1996). Contemporary Philosophy in the United States. In N. 
Bunnin & E. Tsui-James (Eds.), The Blackwell Companion to Philosophy (pp. 
1–24). Cambridge, MA: John Wiley & Sons. 
Shokhin, V. K. (2013). Chto zhe vse-taki takoe analiticheskaya filosofiya? V 
zashchitu i ukreplenie “revizionizma” [So What Is Analytical Philosophy Af-
ter All? In Defense and Strengthening of “Revisionism”]. Voprosy filosofii, 
(11), 137–148. (in Russian). 
Shokhin, V. K. (2015). Analiticheskaya filosofiya: nekotorye neprotorennye 
puti [Analytical Philosophy: Some Unbeaten Tracks]. Filosofskii zhurnal | 
Philosophy Journal, 8(2), 16–27. (in Russian). 
Shokhin, V. K. (2018). Novyi fenomen: strasti po analiticheskoi filosofii [A 
New Phenomenon: Emotions Run High for Analytic Philosophy]. Filosofskii 
zhurnal | Philosophy Journal, 11(4), 106–114. (in Russian). 
Shokhin, V. (2024). Analiticheskaya filosofiya: udalos’ li nakonets ee opre-
delit’? [Analytic Philosophy: Has It Finally Been Defined?]. Logos, 34(6), 
297–320. (in Russian). 
Shramko, Ya. V. (2007). Chto takoe analiticheskaya filosofiya? [What Is An-
alytical Philosophy?]. Epistemology & Philosophy of Science, 11(1), 87–110. 
(in Russian). 
Skripnik, K. D. (2021). Istoriya, sovremennoe sostoyanie i metafilosofiya op-
pozitsii “analiticheskaya/kontinental’naya” filosofiya [The History, 
Contemporary State, and Metaphilosophy of the Opposition Analytic/Conti-
nental Philosophy]. Filosofskii zhurnal | Philosophy Journal, 14(4), 174–187. 
(in Russian). 
Sluga, H. (1998). Frege on Meaning. In A. Biletzki & A. Matar (Eds.), The 
Story of Analytic Philosophy: Plot and Heroes (pp. 17–34). Routledge. 
Soames, S. (2003). Philosophical Analysis in the Twentieth Century, Volume 
1: The Dawn of Analysis. STU-Student edition. Princeton University Press. 
Sokal, A., & Bricmont, J. (2002). Intellektual’nye ulovki. Kritika filosofii 
postmoderna [Fashionable Nonsense: Postmodern Intellectuals’ Abuse of 
Science] (D. Kralechkin & A. Kostikova, Trans.). Moscow: Dom intel-
lektual’noi knigi. (in Russian). 
Straud, B. (1998). Analiticheskaya filosofiya i metafizika [Analytical Philos-
ophy and Metaphysics]. In Analiticheskaya filosofiya: stanovlenie i razvitie 
[Analytical Philosophy: Formation and Development] (pp. 516–525). Mos-
cow: Dom intellektual’noi knigi; Progress-Traditsiya. (in Russian). 
Vasilyev, V. V. (2019). Chto takoe analiticheskaya filosofiya i pochemu va-
zhen etot vopros? [What Is Analytic Philosophy, and Why Is It Important to 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 140 

Ask?]. Filosofskii zhurnal | Philosophy Journal, 12(1), 144–158. (in Rus-
sian). 
Volf, M. N. (2024). Analiticheskaya istoriya filosofii: kak proshloe filosofii 
stanovitsya ee budushchim [Analytic History of Philosophy: How the Philos-
ophy's Past Becomes Its Future]. History of Philosophy Yearbook / Istoriko-
filosofskii ezhegodnik, 39, 305–336. (in Russian). 
von Wright, G. H. (2013a). Analiticheskaya filosofiya: istoriko-kriticheskii 
obzor [Analytic Philosophy: a Historico-critical Survey] (L. B. Makeeva, 
Trans.). Kantian Journal, (1), 78–89. (in Russian). 
von Wright, G. H. (2013b). Analiticheskaya filosofiya: istoriko-kriticheskii 
obzor [Analytic Philosophy: a Historico-critical Survey] (L. B. Makeeva, 
Trans.). Kantian Journal, (2), 69–82. (in Russian). 
Williams, B. (1985). Ethics and the Limits of Philosophy. Harvard University 
Press. 
Williams, B. & Montefiore, A. (1966). British Analytical Philosophy. New 
York: Humanities Press. 
Williamson, T. (2013). Modal Logic as Metaphysics. Oxford, New York: Ox-
ford University Press. 
Wittgenstein, L. (2008). Logiko-filosofskii traktat [Tractatus Logico-Philo-
sophicus] (S. Lakhuti & I. Dobronravov, Trans.). Moscow: Kanon+. (in 
Russian). 
 
Author’s Information: Iunusov, Artem T., С.Sc. (Ph.D.) in Philosophy, Re-
search Fellow at the Department of History of Western Philosophy, RAS 
Institute of Philosophy, Moscow, forty-two@mail.ru.  
 
Received: 02 August 2025 
Accepted: 03 October 2025 
Published: 28 December 2025 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 141 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-141-157 
УДК 141 

 
Игорь Давидович Джохадзе  

 
К вопросу об антиисторизме аналитической  

философии и её эволюции в XX–XXI вв. 
  
Аннотация. В статье обсуждается трансформация самоимиджа анали-
тической философии (АФ) по мере её эволюции во второй половине 
ХХ–XXI в. Антиисторизм, неукоренённость в какой-либо националь-
ной традиции, требование строгой и ясной аргументации и др. 
способствовали трансграничной экспансии и утверждению АФ как ака-
демической дисциплины. Но показательно, что с течением времени её 
изначальные программные установки и принципы были либо отверг-
нуты, либо существенно пересмотрены. Философия, преследовавшая 
целью «устранение метафизики логическим анализом языка» 
(Р. Карнап), стала даже более метафизически нагруженной, чем многие 
другие направления и доктрины. Среди современных аналитиков нет 
единства в понимании метода и задач философствования, и даже акцент 
на языке (в случае, например, с философией сознания) оказался чем-то 
необязательным. Ныне АФ представляет собой конгломерат весьма раз-
нородных философских концепций и программ, объединяемых лишь на 
основании их более или менее выраженной приверженности определён-
ному стилю мышления. Это даёт основание говорить о «кризисе 
идентичности» в АФ. 
 
Ключевые слова: аналитическая философия, метафизика, история фи-
лософии, семантика, прагматика, антиисторизм, идентичность. 
 
Для цитирования: Джохадзе, И. Д. (2025). К вопросу об антиисторизме 
аналитической философии и её эволюции в XX–XXI вв. Analytica, 10, 
141–157. 

 
Положение современной аналитической философии (АФ) до-

вольно парадоксально. С одной стороны, она демонстрирует 
безусловное доминирование в англосаксонском мире и усиливает влия-
ние в Европе. С другой стороны, исследователи этой традиции (и даже 
её приверженцы) то и дело поговаривают о кризисе аналитизма как фи-
лософской идеологии, «программы».  

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-141-157


 
Analytica, 2025, Том 10 

 142 

Внешне всё благополучно, даже более чем. Освободившись от 
«дурного наследия» идеализма, преодолев границы национальных куль-
тур и течений, АФ, казалось бы, стала универсальной. Наиболее 
издаваемые и обсуждаемые философы сегодня — аналитики. Само 
определение «аналитическая» всё чаще опускается и заменяется 
нейтральным «профессиональная». Работы в иной философской стили-
стике и их авторы маргинализируются. 

Каковы же характерные признаки аналитического мышления, 
позволяющие тем, кто практикует философию в Принстоне или Окс-
форде, наследникам Рассела, Мура и Остина, выделять его в качестве 
образцового?  

Во-первых, это строгость и ясность аргументации, отказ от мета-
форически-суггестивного способа изложения, осторожное отношение к 
философским обобщениям, полемическая заостренность (см., напр., 
Glock, 2023, 589–614; Грязнов, 2006, 13–14; Никифоров, 2009, 49). Во-
вторых, акцент на лингвистически-дискурсивном: сведение большин-
ства философских проблем к проблемам языка — семантики и 
прагматики словоупотребления1.  

Что первично, а что производно? Семантика (значение терминов 
и содержание высказываний) определяет прагматику (способ употреб-
ления), или прагматика — семантику? Это вопрос, который вносит 
раскол в современную англо-американскую философию, разделяет её на 
два лагеря: неокартезианцев и неопрагматистов (см.: Fodor, 2003, 14–26; 
Williams, 2004; Wanderer, 2008, 103). Аналитическая традиция начинает 
с семантики, с вычленения базовых семантических элементов (интер-
претантов) и анализа их отношений, употребление же языковых 
выражений отходит на второй план. Поствитгенштейнианская филосо-
фия движется в противоположном направлении: от употребления — к 
значению, от прояснения «как» — к пониманию «что» (см., например: 
Brandom, 2008, 3–9). Лингвистический анализ второй половины ХХ–
ХХI вв. является по преимуществу «прагматико-семантическим». 

Ещё одна особенность, отличающая авторов, работающих в ана-
литической парадигме, от представителей других философских 
традиций и школ, — это отсутствие выраженного интереса к истории 
собственной дисциплины. Философия, полагают аналитики, «должна 
строиться исключительно в современных терминах» (Taylor, 1984, 17). 
Хорошему философу, по их мнению, совсем не обязательно быть 

 
1 Этот «поворот к языку» расценивается как важнейшее достижение не только 

англо-американской, но и всей западной философии ХХ в. «Существует естественный 
прогресс в философии от метафизики через эпистемологию к философии языка. Сначала 
философы думали о мире, затем о путях познания мира. Наконец, они обратили внимание 
на способ, которым это познание выражается» (Sluga, 1980, 1; ср. Dummett, 1993, 4). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 143 

историком; «делать» философию — не то же самое, что «описывать» 
её. Как вспоминал Р. Рорти, студентов американских университетов в 
60–70-е годы прошлого века учили «презирать тех, кто интересовался 
историей философии или вообще историей мысли, а не решением фи-
лософских проблем» (Rorty, 1982, 215). 

В своих публикациях, включая более раннюю версию этой статьи 
(Джохадзе, 2016), я неоднократно указывал на отмеченную особенность 
АФ — её «нечувствительность» к истории, в том числе своей собствен-
ной. Один из моих критиков, К. Скрипник, высказал мнение, что это 
«неверно фактически и не может быть отнесено к АФ ни в момент её 
возникновения и развития, ни тем более к современному этапу» (Скрип-
ник, 2018, 226). Уже Бертран Рассел, напоминает Скрипник, различал 
два подхода к исследованию философии прошлого: «главным образом 
исторический» и «главным образом философский». Первый имеет дело 
с влияниями и контекстом, цель второго — отыскание «важных фило-
софских истин». Во втором случае, говорит Рассел, философ (цитирую 
в переводе коллеги)  

 
не объясняет психологически: он как адвокат экзаменует 
(проверяет) то, чего он придерживается как ядра (тела, 
body) философской истины. Посредством какого процесса 
развития он приходит к этому мнению, хотя в самом себе 
важный и интересный вопрос, является иррелевантным от-
носительно исследования того, насколько далеко данное 
мнение само по себе является корректным (Russell, 1900, 
VI). 
 
Конечно, понять из этого перевода, что Рассел имел в виду, го-

воря о «преимущественно философском» (в отличие от 
«исторического») подходе, довольно непросто. Поэтому обратимся к 
оригинальному тексту: 

 
But in such inquiries the philosopher is no longer ex-

plained psychologically: he is examined as the advocate of 
what he holds to be a body of philosophic truth. By what pro-
cess of development he came to this opinion, though in itself 
an important and interesting question, is logically irrelevant to 
the inquiry how far the opinion itself is correct. 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 144 

Здесь сказано: исследователя философии, во главу угла ставя-
щего концептуальный анализ (а не погружение в историческую 
действительность),  

 
уже не интересует психологический портрет мыслителя, 
но только идеи, которых он придерживается и которые со-
ставляют для него философскую истину. Как он пришел к 
ним — вопрос сам по себе интересный и важный, однако 
не имеющий прямого отношения к выяснению того, 
насколько верны (correct) рассматриваемые идеи. 
 
И далее Рассел предупреждает, что именно так — как философ, а 

не как историк философии — он намерен исследовать Лейбница. (Вот 
почему ссылка В. Васильева (2019, 149) на эту расселовскую книгу, вы-
шедшую в 1900 г., плохо работает в качестве аргумента против 
выдвинутого А. Престоном тезиса о «невовлеченности» философов-
аналитиков в историю философии.)  

К. Скрипник советовал мне обратиться к новейшей литературе, 
чтобы составить более адекватное представление об АФ. Однако едва 
ли не все рекомендованные им авторы (Скрипник, 2018, 232–233) назы-
вали антиистори(ци)зм в ряду наиболее характерных особенностей 
последней. Вот лишь некоторые высказывания. Эрих Рек: «самообраз 
(self-image) АФ как не-исторического и даже анти-исторического дви-
жения хотя и оспаривается в последнее время, остаётся 
преобладающим» (Reck, 2013, 1); Майкл Бини: «официальная идеология 
аналитической философской традиции отмечена радикальным антиис-
торизмом» (Beaney, 2013a, 35); Том Сорелл: «профессиональные 
интересы и техники философов-аналитиков таковы, что для историче-
ских экскурсов и текстологии в их трудах не остаётся места» (Sorell, 
2005, 1); Джеймс Конант: «АФ, и в этом одна из её наиболее характер-
ных черт, … всегда пыталась уйти от мысли, что, как любая другая 
традиция, она укоренена в истории философии и подвластна её преврат-
ностям» (Conant, 2016, 54); Джон Коттингем: «отношение многих 
аналитических философов к истории философии — пренебрежитель-
ное» (Cottingham, 2005, 26–27); Джеффри Белл, Эндрю Катрофелло и 
Пол Ливингстон: «в отличие от континентальных философов с их по-
стоянным вниманием к историчности … философы-аналитики в 
основном формулируют и решают свои задачи в подчёркнуто неистори-
ческих (ahistorical), статичных терминах» (Bell, Cutrofello & Livingston, 
2016, 9); Стюарт Кэндлиш: «история философии [по мнению 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 145 

аналитических философов] вредна тем, что отвлекает от самой филосо-
фии» (Candlish, 2013, 39). 

Этот антиисторизм и неукоренённость в какой-либо националь-
ной традиции в значительной мере способствовали трансграничной 
экспансии АФ, её глобализации. Культивирование особого стиля фило-
софствования, использование аппарата символической логики и 
математики (дисциплин, не столь ангажированных вненаучными инте-
ресами) также сыграло определённую роль. Стремительная 
институализация аналитизма вселяла в приверженцев этого стиля уве-
ренность в том, что философия, которую они представляют, носит 
действительно универсальный и транскультурный характер. (Помимо 
США, Великобритании и Австралии, концептуальный анализ, отмечает 
Скрипник, культивируется в большинстве стран Европы, включая 
Польшу, Словению и Румынию. Европейское общество АФ существует 
аж с 1990 года! «Это ли не признаки "мировости" философии?» (Скрип-
ник, 2018, 229). Я согласен с коллегой только в одном: дефиниция 
«мировая», если не считать её в данном случае неуместной, должна вы-
деляться по крайней мере кавычками. Это ни в коем случае не насмешка 
и не сарказм, но выражение осторожного скепсиса.) 

АФ проблемоцентрична (см. об этом: Юлина, 2010, 330–331). «В 
рамках этой традиции, — пишет С. Соамс, — широко распространено 
допущение, что философский прогресс чаще всего достигается через 
старательное исследование малого и очерченного круга проблем в от-
влечении от более общих, системных вопросов» (Soames, 2003, XV). 
Профессиональные аналитические философы заняты разгадыванием 
философских «пазлов» (см.: Rorty, 2000, 107)2 — разбором частных кон-
цептуальных проблем, гипотез и аргументов. Самой удобной формой 
презентации результатов исследования при таком подходе оказывается 
краткая журнальная публикация — статья, критическая рецензия или 
обзор в специализированном философском издании. Книги аналитики 
пишут редко и неохотно, некоторые умудряются за всю свою жизнь не 
выпустить ни одной монографии.  

Итак, проблемоцентризм, отсутствие историко-философской ре-
флексии, лингвистический редукционизм (сведение философии к 
анализу языковых и понятийных средств познания), активное примене-
ние инструментария символической логики, отказ от спекулятивного 
системотворчества — таковы характерные признаки АФ как направле-
ния, сложившегося к середине ХХ в. Один из идейно-теоретических 
манифестов аналитического движения — сборник работ Г. Райла, 

 
2 Типичный аналитический философ — это puzzle-solver, «разгадчик загадок», 

говорит Рорти. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 146 

П. Стросона, А. Айера и других философов языка, вышедший в 1956 
году, носит название, которое говорит само за себя: «Революция в фи-
лософии». Аналитики верили, что их разработки послужат 
«преодолению» метафизики, откроют новую, научную эру в филосо-
фии. И у них были все основания называть себя революционерами: 
аналитический «поворот» в философии ХХ в. иногда сравнивают с «ко-
перниканской революцией» в эпистемологии, совершённой двести лет 
назад Кантом.  

Однако на место революционера (в науке и философии точно так 
же, как в любой области человеческой практики) всегда рано или поздно 
приходит бюрократ. Философия концептуального и лингвистического 
анализа повторила судьбу многих радикальных движений мысли, кото-
рые, достигнув высшей точки развития и признания, теряли 
первоначальный «нерв». «За пятьдесят лет АФ превратилась … в своего 
рода интеллектуальный "истеблишмент", — сокрушается Дж. Сёрл. — 
Она стала респектабельной и, подобно всем победившим революцион-
ным течениям, отчасти утратила жизненный тонус» (Searle, 2003, 21). 
Схожую оценку даёт Г. Х. фон Вригт: «Аналитическое движение, — пи-
шет он, — больше не является философией, борющейся против 
предрассудков и заблуждений, на что когда-то претендовал логический 
позитивизм. В определённой мере оно само стало идолом, самодо-
вольно царствующим в ожидании новых иконоборцев» (фон Вригт, 
2013, 73). Отмечается крайняя разнородность идей и теоретических 
установок, объединяемых под вывеской АФ, отказ от ряда принципов, 
которые на начальных этапах движения составляли его differentia 
specifica, отсутствие каких-либо ясных ориентиров и представлений о 
том, в каком направлении двигаться (см. об этом: Макеева, 2013, 56–57). 
Г.-Й. Глок, характеризуя актуальное состояние англо-американской фи-
лософии, пишет о «беспрецедентном сочетании триумфа и кризиса» 
(Glock, 2008, 1). «Признанная повсеместно "господствующим движе-
нием", АФ пришла к концу своего собственного проекта — к 
тупиковому концу, а не к выполнению задачи», — утверждал в 1990 
году Х. Патнэм (Putnam, 1990, 51). 

Оказывается, в рамках одного направления в философии (впро-
чем, является ли АФ направлением? Утверждать это, с точки зрения 
большинства аналитиков, — значит умалять её, ограничивать) можно 
отстаивать идеи, находящиеся в непримиримой оппозиции друг к другу. 
Сегодняшние дискуссии по проблеме «сознание — тело», к примеру, 
демонстрируют всю палитру возможных в данной области методологи-
ческих и концептуальных подходов. Среди их участников встречаются 
монисты и дуалисты, физикалисты и панпсихисты, бихевиористы и 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 147 

функционалисты. Всё чаще высказывается мнение (правда, не самими 
аналитическими философами, а главным образом их дисциплинарными 
конкурентами), что дальнейший прогресс в обсуждении этой и ряда дру-
гих проблематик сомнителен, ведь анализ — занятие хотя и полезное, 
но потенциально бесконечное, де-факто ведущее не к разрешению ин-
теллектуальных проблем, а к ещё большему их усложнению и 
запутыванию: «спорные вопросы … вновь появляются в более утончён-
ных, замысловатых и едва уловимых формах» (Rescher, 1994, 39). 
Отсюда — схоластизация философии, её профессиональное (и культур-
ное) обособление. Происходящее в аналитическом магистериуме по-
настоящему занимает лишь самих аналитиков (настроенных, в свою 
очередь, «нигилистично» (см. Wilshire, 2002, 1–49) к работе их неанали-
тических коллег из Европы и Азии).  

 
Многое из того, что публикуется специализирован-

ными журналами вроде «Nous», «Mind» или «Journal of 
Philosophy», воспринимается профессорами философии в 
Испании, Польше, Японии и Бразилии как пустопорожняя 
болтовня с претензией на научность. Дискуссии, ведущи-
еся аналитическими философами под рубрикой 
«метафизика и эпистемология», за редким исключением 
оставляют равнодушными наших коллег в этих странах, 
кажутся им живой иллюстрацией казуса, описанного 
Беркли: «сначала мы поднимаем пыль, а потом жалуемся, 
что ничего не видно» (Rorty, 2007, 122). 
 
Важнейший урок эволюции АФ — осознание невозможности за-

ниматься философией in vitrum, вне учёта контекста (культурного, 
исторического, национального). Тезис логических позитивистов о бес-
предпосылочности деятельности философа уступил место пониманию 
того, что сама логика и структура языка базируются на некоторых пред-
посылках, включённых в состав более широких целостностей: 
национальных культур, традиций, мировоззрений. С развитием этих по-
следних меняются и представления о философском анализе, его 
принципах и задачах. Таким образом, «АФ, которая пыталась понять 
философию как лишь некоторый весьма узкоспециализированный вид 
деятельности, доказала нечто противоположное тому, из чего исходила» 
(Лекторский, 1988, 52). 

Историки мысли часто используют «методологический крите-
рий» идентификации АФ, представителей которой, как утверждается, 
объединяет не столько тематика или тип философских концепций, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 148 

сколько определённый метод, или стиль философствования («особый 
подход к рассмотрению философских проблем, при котором аргумента-
ция и обоснование играют решающую роль» (Føllesdal, 1997, 14)). 
Однако, как справедливо замечает Л. Макеева, АФ конца ХХ–XXI вв. в 
полной мере продемонстрировала свою гетерогенность не только в док-
тринальном, но и в методологическом плане:  

 
Применяемые в ней техники анализа оказались 

столь разнообразными, что ни о каком едином методе го-
ворить нельзя. Если же пытаться описать этот метод в 
самых общих чертах3, то тогда не получается отличить его 
от видов анализа, используемых многими философами за-
долго до возникновения АФ (Макеева, 2013, 60)4.  
 
Отдельные комментаторы уже говорят о «кризисе идентичности» 

в АФ (см., например, von Wright, 1993, 25–27; Preston, 2007, 26–27; 
Borradori, 1994, 69), предрекая её «размывание» и смешение с другими 
течениями (от феноменологии до прагматизма) и дисциплинами: линг-
вистикой, нейрофизиологией, математической логикой и др. (правда, 
более ангажированные историки мысли склонны описывать этот про-
цесс иначе — как триумфальное шествие АФ и поглощение ею всего и 
вся). 

Антиметафизическая направленность, как отмечалось, присут-
ствовала в АФ в период её становления и институционального 
оформления (в 1930–40-е гг.), однако определяющего влияния на после-
дующее развитие традиции она не оказала. «Старые» проблемы 
философии (реализм vs. идеализм, сознание — тело, универсалии, онто-
логия возможных миров, свобода воли, Бог и его присутствие в мире) 
скоро вернулись в академическую повестку. «Утверждение, что 

 
3 Как делает, в частности, В. Шохин (Шохин, 2013), который видит в АФ «не 

школу, не традицию, не направление, но формат интеркультурной философской 
практики как исследования-через-контроверсию». О том, куда Шохина заводит такая 
стратегия, можно судить по недавней его публикации (Shokhin, 2023). Ряд критических 
соображений по этому поводу высказывают В. Целищев и В. Васильев (Целищев, 2018; 
Васильев, 2019, 147–148). 

4 Правда, сами аналитические философы ХХ в. не видели в этом особой 
проблемы. «История АФ, если она когда-нибудь будет написана, не должна начинаться с 
ХХ века, — утверждал А. Пап. — Она могла бы дойти до самого Сократа, поскольку 
сократическая "диалектика" есть не что иное, как метод прояснения значений, 
применяемый прежде всего к моральным терминам. К тому же многие из трудов 
Аристотеля состоят из логического анализа. … В особенности так называемые британские 
эмпирики — Локк, Юм, Беркли и их последователи — занимались философией 
преимущественно как аналитическим методом» (Pap, 1949, VII). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 149 

метафизика бессмысленна, само лишено смысла», — заявлял ещё в 1956 
году Ф. Вайсман (Waisman, 1956, 489). Философия, имевшая целью 
«устранение метафизики логическим анализом языка» (Р. Карнап), 
стала в поздних своих вариантах не только более метафизически нагру-
женной в сравнении с отдельными направлениями и доктринами 
прошлого, но и более спекулятивной и формалистичной. 

Мы видим, что все программные установки и принципы АФ, 
сформулированные век назад идеологами движения, были со временем 
либо отвергнуты их преемниками, либо существенно пересмотрены5. 
Среди нынешних философов-аналитиков нет былого единодушия в 
неприятии метафизики, так же как нет «доктринальной солидарности» 
(Шохин, 2024, 307), единства в понимании целей и метода «строгого» 
философствования; даже акцент на языке (в случае, например, с фило-
софией сознания, заметно потеснившей в последние годы философию 
языка) «оказался чем-то необязательным» (Васильев, 2009, 6). Трансна-
циональной АФ, вопреки космополитическим ожиданиям её 
пропонентов, так и не стала (в России она по-прежнему воспринимается 
как инокультурная традиция, освоение которой идёт главным образом 
«по линии истории философии» (Иванов, 2015, 110)6). С идеологией ана-
литизма, а не специфическим философским стилем (против которого 
трудно что-либо возразить), связаны те самые «мифы» (Glock, 2008, 
168–173; Beaney, 2013b, 23), «легенды» (Reck, 2013, 7), «спекуляции» 
(Resnik, 1981, 83) и «иллюзии» (Preston, 2007), которые пытаются разве-
ять современные критики. АФ может, конечно, считать себя 
«эталонной» и «мировой», но сегодня у неё оснований для этого не 
больше, чем у любой другой значимой интеллектуальной традиции или 
школы, будь то прагматизм, феноменология, герменевтика, метамо-
дерн, спекулятивный реализм или ещё какой-нибудь «изм». 

 
Список литературы 
 
Блохина, Н. (2011). Метафизика в аналитической философии: очерки 
истории. Рязань: РГУ. 

 
5 Говоря о кризисе АФ, многие авторы подчёркивают, что имеют в виду 

аналитизм как программу, а не стиль или технику философствования. 
«Методологическую, или процедурную, сторону АФ надо рассматривать независимо от 
её идеологической, или доктринальной, стороны, — советует Н. Решер. — Как доктрина, 
АФ пришла к смертельному концу, к банкротству. Но как методологический источник, 
она показала себя чрезвычайно продуктивной, и её благотворное влияние можно 
почувствовать в любой области современной философии» (Rescher, 1994, 40–41). 

6 Впрочем, Д. Иванов отмечает и обозначившуюся у нас в 2000–2010-е гг. 
тенденцию к увеличению количества теоретических исследований в области философии 
языка, аналитической теологии и философии сознания (Иванов, 2015, 112–115).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 150 

Блохина, Н. (2019). Аналитическая философия в поисках самоопределе-
ния. Философский журнал, 12(1), 159–170. 
Васильев, В. (2009). Есть ли будущее у систематической философии? 
Философский журнал, 2(3), 5–11. 
Васильев, В. (2019). Что такое аналитическая философия и почему ва-
жен этот вопрос? Философский журнал, 12(1), 144–158. 
Вригт фон, Г. Х. (2013). Аналитическая философия: историко-критиче-
ский обзор. Кантовский сборник, 2(44), 69–82. 
Грязнов, А. (2006). Аналитическая философия. Москва: Высшая школа. 
Джохадзе, И. (2016). Аналитическая философия сегодня: кризис иден-
тичности. Логос, 26(5), 1–18. 
Иванов, Д. (2015). Рецепция аналитической философии в России. Фило-
софия науки и техники, 20(2), 106–117. 
Лекторский, В. (1988). Об уроках аналитической философии. Вопросы 
философии, (8), 48–52. 
Макеева, Л. (2013). Аналитическая философия, её история и Кант. Кан-
товский сборник, 2(44), 56–68. 
Макеева, Л. (2019). Аналитическая философия как историко-философ-
ский феномен. Философский журнал, 12(1), 130–143. 
Скрипник, К. (2018). Аналитическая философия: вчера – кризис иден-
тичности, сегодня – ее поиск. Логос, 28(6), 224–233. 
Целищев, В. (2018). Аналитическая философия и ревизионизм без бере-
гов. Философский журнал, 11(2), 138–155. 
Шохин, В. (2024). Аналитическая философия: удалось ли наконец ее 
определить? Логос, 34(6), 297–322. 
Шохин, В. (2013). Что же всё-таки такое аналитическая философия? В 
защиту и укрепление «ревизионизма». Вопросы философии, (11), 137–
148. 
Юлина, Н. (2010). Философская мысль в США. ХХ век. Москва: Канон+. 
Beaney, M. (2013a). The Historiography of Analytic Philosophy. In 
M. Beaney (Ed.). The Oxford Handbook of the History of Analytic Philoso-
phy (pp. 30–60). Oxford: Oxford University Press. 
Beaney, M. (2013b). What is Analytic Philosophy? In M. Beaney (Ed.). The 
Oxford Handbook of the History of Analytic Philosophy (pp. 3–29). Oxford: 
Oxford University Press. 
Bell, J., Cutrofello, A. & Livingston, P. (2016). Introduction: Contemporary 
Philosophy as Synthetic Philosophy. In J. Bell, A. Cutrofello & P. Livingston 
(Eds.). Beyond the Analytic-Continental Divide: Pluralist Philosophy in the 
Twenty-First Century (pp. 1–13). London: Routledge. 
Borradori, G. (1994). The American Philosopher: Conversations with Quine, 
Davidson, Putnam and others. Chicago: University of Chicago Press.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 151 

Brandom, R. (2008). Between Saying and Doing: Towards an Analytic Prag-
matism. Oxford: Oxford University Press. 
Candlish, S. (2013). Philosophy and the Tide of History: Bertrand Russell’s 
Role in the Rise of Analytic Philosophy. In E. Reck (Ed.). The Historical 
Turn in Analytic Philosophy (pp. 39–59). London: Palgrave Macmillan. 
Conant, J. (2016). The Emergence of the Concept of the Analytic Tradition 
as a Form of Philosophical Self-Consciousness. In J. Bell, A. Cutrofello & 
P. Livingston (Eds.). Beyond the Analytic-Continental Divide: Pluralist Phi-
losophy in the Twenty-First Century (pp. 17–58). London: Routledge. 
Cottingham, J. (2005). Why Should Analytic Philosophers Do History of Phi-
losophy? In T. Sorell & G. A. J. Rogers (Eds.). Analytic Philosophy and 
History of Philosophy (pp. 25–41). Oxford: Oxford University Press. 
Dummett, M. (1993). Origins of Analytic Philosophy. Cambridge: Harvard 
University Press, 1993. 
Fodor, J. (2003). Hume Variations. Oxford: Oxford University Press. 
Føllesdal, D. (1997). Analytic Philosophy: What is It and Why Should One 
Engage in It? In H.-J. Glock (Ed.). The Rise of Analytic Philosophy (pp. 1–
16). Oxford: Blackwell. 
Glock, H.-J. (2008). What Is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press. 
Glock, H.-J. (2023). The Quest for Rigour in Early Analytic Philosophy. Ri-
vista di Filosofia, 114(3), 589–614. 
Pap, A. (1949). Elements of Analytic Philosophy. New York: Macmillan. 
Preston, A. (2007). Analytic Philosophy: The History of an Illusion. London, 
New York: Continuum.  
Putnam, H. (1990). Realism with a Human Face. Cambridge: Harvard Uni-
versity Press. 
Reck, E. (2013). Introduction: Analytic Philosophy and Philosophical His-
tory. In E. Reck (Ed.). The Historical Turn in Analytic Philosophy (pp. 1–36). 
London: Palgrave Macmillan. 
Rescher, N. (1994). American Philosophy Today, and Other Philosophical 
Studies. Lanham: Rowman & Littlefield. 
Resnik, M. (1981). Frege and Analytic Philosophy: Facts and Speculations. 
In P. French, T. Uehling & H. Wettstein (Eds.). Midwest Studies in Philoso-
phy VI: The Foundations of Analytic Philosophy (pp. 83–103). Minneapolis: 
University of Minnesota. 
Rorty, R. (1982). Consequences of Pragmatism. Minneapolis: University of 
Minnesota Press. 
Rorty, R. (2007). Philosophy as Cultural Politics. Cambridge: Cambridge 
University Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 152 

Rorty, R. (2000). Response to Daniel Dennett. In R. Brandom (Ed.). Rorty 
and His Critics (pp. 101–108). Oxford: Blackwell. 
Russell, B. (1900). A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz. Cam-
bridge, UK: Cambridge University Press. 
Searle, J. (2003). Contemporary Philosophy in the United States. In N. Bun-
nin & E. P. Tsui-James (Eds.). The Blackwell Companion to Philosophy. 2nd 
edition (pp. 1–22). Malden: Blackwell. 
Shokhin, V. (2023). Descriptions of Ānvīkṣikī in the Texts of Classical India 
and the Nature of Analytic Philosophy. Studia Humana, 12(3), 24–31. 
Sluga, H. (1980). Gottlob Frege. London: Routledge & Kegan Paul. 
Soames, S. (2003). Philosophical Analysis in the Twentieth Century. Vol. 1. 
Princeton: Princeton University Press. 
Sorell, T. (2005). Introduction. In T. Sorell & G. A. J. Rogers (Eds.). Analytic 
Philosophy and History of Philosophy (pp. 1–11). Oxford: Oxford University 
Press. 
Taylor, C. (1984). Philosophy and Its History. In R. Rorty (Ed.). Philosophy 
in History (pp. 17–30). Cambridge: Cambridge University Press. 
Waisman, F. (1956). How I See Philosophy. In H. D. Lewis (Ed.). Contem-
porary British Philosophy: Personal Statements. Third Series (pp. 445–490). 
London: Routledge. 
Wanderer, J. (2008). Robert Brandom. Durham: Acumen Publishing.  
Williams, M. (2004). Context, Meaning, and Truth. Philosophical Stud-
ies, 117(1), 107–129. 
Wilshire, B. (2002). Fashionable Nihilism: A Critique of Analytic Philoso-
phy. Albany: SUNY Press. 
Wright von, G. H. (1993). The Tree of Knowledge and Other Essays. Leiden: 
Brill.  
  
Информация об авторе: Джохадзе Игорь Давидович, доктор философ-
ских наук, ведущий научный сотрудник Института философии РАН, 
г. Москва, idzhokhadze@iphras.ru. 
 
Поступила в редакцию: 06 апреля 2025 г. 
Принята к публикации: 28 октября 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 153 

Igor D. Dzhokhadze 
 

On the Anti-Historicism of Analytic Philosophy 
and Its Evolution in the 20th–21st Centuries 

 
Abstract. The article deals with the transformations of the self-image of an-
alytic philosophy as it evolved in the second half of the 20th and 21st 
centuries. Anti-historicism, neutrality towards any national traditions of 
thought, rigor of argumentation and clarity, etc. contributed to the cross-bor-
der expansion and establishment of analytic philosophy as an academic 
discipline. However, its basic principles and ideas were eventually either re-
jected or radically revised. The philosophical movement that initially set out 
to achieve the "elimination of metaphysics through logical analysis of lan-
guage" (Rudolf Carnap) later became even more metaphysically loaded than 
other intellectual schools or traditions. Among contemporary analytic philos-
ophers there is no unity in understanding the method and tasks of philosophy, 
and the very focus on language — in the case of philosophy of mind for in-
stance — has proven to be somewhat optional. Today, analytic philosophy 
presents itself as a conglomeration of philosophical doctrines and research 
programs that are quite heterogeneous, united only by their more or less pro-
nounced commitment to a particular style of thinking. This allows us to touch 
on the issue of the "identity crisis" in analytic philosophy. 
 
Keywords: analytic philosophy, metaphysics, history of philosophy, seman-
tics, pragmatics, anti-historicism, identity. 
 
Citation: Dzhokhadze, I. D. (2025). On the Anti-Historicism of Analytic Phi-
losophy and Its Evolution in the 20th–21st Centuries. Analytica, 10, 141–157. 
 
References 
 
Beaney, M. (2013a). The Historiography of Analytic Philosophy. In 
M. Beaney (Ed.). The Oxford Handbook of the History of Analytic Philoso-
phy (pp. 30–60). Oxford: Oxford University Press. 
Beaney, M. (2013b). What is Analytic Philosophy? In M. Beaney (Ed.). The 
Oxford Handbook of the History of Analytic Philosophy (pp. 3–29). Oxford: 
Oxford University Press. 
Bell, J., Cutrofello, A. & Livingston, P. (2016). Introduction: Contemporary 
Philosophy as Synthetic Philosophy. In J. Bell, A. Cutrofello & P. Livingston 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 154 

(Eds.). Beyond the Analytic-Continental Divide: Pluralist Philosophy in the 
Twenty-First Century (pp. 1–13). London: Routledge. 
Blokhina, N. (2011). Metafizika v analiticheskoj filosofii: ocherki istorii 
[Metaphysics in Analytic Philosophy: Historical Studies]. Ryazan: RSU. (in 
Russian). 
Blokhina, N. (2019). Analiticheskaya filosofiya v poiskakh samoopredele-
niya [Analytic Philosophy in the Search of the Analytic Self-concept]. 
Philosophy Journal, 12(1), 159–170. (in Russian). 
Borradori, G. (1994). The American Philosopher: Conversations with Quine, 
Davidson, Putnam and others. Chicago: University of Chicago Press.  
Brandom, R. (2008). Between Saying and Doing: Towards an Analytic Prag-
matism. Oxford: Oxford University Press. 
Candlish, S. (2013). Philosophy and the Tide of History: Bertrand Russell’s 
Role in the Rise of Analytic Philosophy. In E. Reck (Ed.). The Historical 
Turn in Analytic Philosophy (pp. 39–59). London: Palgrave Macmillan. 
Tselishchev, V. (2018). Analiticheskaya filosofiya i revizionizm bez beregov 
[Analytic Philosophy and Revisionism Beyond the Bounds]. Philosophy 
Journal, 11(2), 138–155. (in Russian). 
Conant, J. (2016). The Emergence of the Concept of the Analytic Tradition 
as a Form of Philosophical Self-Consciousness. In J. Bell, A. Cutrofello & 
P. Livingston (Eds.). Beyond the Analytic-Continental Divide: Pluralist Phi-
losophy in the Twenty-First Century (pp. 17–58). London: Routledge. 
Cottingham, J. (2005). Why Should Analytic Philosophers Do History of Phi-
losophy? In T. Sorell & G. A. J. Rogers (Eds.). Analytic Philosophy and 
History of Philosophy (pp. 25–41). Oxford: Oxford University Press. 
Dummett, M. (1993). Origins of Analytic Philosophy. Cambridge: Harvard 
University Press, 1993. 
Dzhokhadze, I. (2016). Analiticheskaya filosofiya segodnya: krizis iden-
tichnosti [Analytic Philosophy Today: The Identity Crisis]. Logos, 26(5), 1–
18. (in Russian). 
Fodor, J. (2003). Hume Variations. Oxford: Oxford University Press. 
Føllesdal, D. (1997). Analytic Philosophy: What is It and Why Should One 
Engage in It? In H.-J. Glock (Ed.). The Rise of Analytic Philosophy (pp. 1–
16). Oxford: Blackwell. 
Glock, H.-J. (2008). What Is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press. 
Glock, H.-J. (2023). The Quest for Rigour in Early Analytic Philosophy. Ri-
vista di Filosofia, 114(3), 589–614. 
Gryaznov, A. (2006). Analiticheskaya filosofiya [Analytic Philosophy]. Mos-
cow: Vysshaya shkola. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 155 

Ivanov, D. (2015). Recepciya analiticheskoj filosofii v Rossii [Reception of 
Analytical Philosophy in Russia]. Philosophy of Science and Technology, 
20(2), 106–117. (in Russian). 
Lektorskij, V. (1988). Ob urokakh analiticheskoj filosofii [On the Lessons of 
Analytic Philosophy]. Voprosy filosofii, (8), 48–52. (in Russian). 
Makeeva, L. (2013). Analiticheskaya filosofiya, ee istoriya i Kant [Analytic 
Philosophy, Its History, and Kant]. Kantian Journal, 2(44), 56–68. (in Rus-
sian). 
Makeeva, L. (2019). Analiticheskaya filosofiya kak istoriko-filosofskij feno-
men [Analytic Philosophy as a Historico-Philosophical Phenomenon]. 
Philosophy Journal, 12(1), 130–143. (in Russian). 
Pap, A. (1949). Elements of Analytic Philosophy. New York: Macmillan. 
Preston, A. (2007). Analytic Philosophy: The History of an Illusion. London, 
New York: Continuum.  
Putnam, H. (1990). Realism with a Human Face. Cambridge: Harvard Uni-
versity Press. 
Reck, E. (2013). Introduction: Analytic Philosophy and Philosophical His-
tory. In E. Reck (Ed.). The Historical Turn in Analytic Philosophy (pp. 1–36). 
London: Palgrave Macmillan. 
Rescher, N. (1994). American Philosophy Today, and Other Philosophical 
Studies. Lanham: Rowman & Littlefield. 
Resnik, M. (1981). Frege and Analytic Philosophy: Facts and Speculations. 
In P. French, T. Uehling & H. Wettstein (Eds.). Midwest Studies in Philoso-
phy VI: The Foundations of Analytic Philosophy (pp. 83–103). Minneapolis: 
University of Minnesota. 
Rorty, R. (1982). Consequences of Pragmatism. Minneapolis: University of 
Minnesota Press. 
Rorty, R. (2007). Philosophy as Cultural Politics. Cambridge: Cambridge 
University Press. 
Rorty, R. (2000). Response to Daniel Dennett. In R. Brandom (Ed.). Rorty 
and His Critics (pp. 101–108). Oxford: Blackwell. 
Russell, B. (1900). A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz. Cam-
bridge, UK: Cambridge University Press. 
Searle, J. (2003). Contemporary Philosophy in the United States. In N. Bun-
nin & E. P. Tsui-James (Eds.). The Blackwell Companion to Philosophy. 2nd 
edition (pp. 1–22). Malden: Blackwell. 
Shokhin, V. (2013). Chto zhe vse-taki takoe analiticheskaya filosofiya? V 
zashchitu i ukreplenie "revizionizma" [What is Analytic Philosophy, Any-
way? In Defense and Strengthening of "Revisionism"]. Voprosy filosofii, 
(11), 137–148. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 156 

Shokhin, V. (2023). Descriptions of Ānvīkṣikī in the Texts of Classical India 
and the Nature of Analytic Philosophy. Studia Humana, 12(3), 24–31. 
Shokhin, V. (2024). Analiticheskaya filosofiya: udalos' li nakonec ee opre-
delit'? [Analytic Philosophy: Has It Finally Been Defined?] Logos, 34(6), 
297–322. (in Russian). 
Skripnik, K. (2018). Analiticheskaya filosofiya: vchera – krizis identichnosti, 
segodnya – ee poisk [Analytic Philosophy: Yesterday – The Identity Crisis, 
Now – In Search for Identity]. Logos, 28(6), 224–233. (in Russian). 
Sluga, H. (1980). Gottlob Frege. London: Routledge & Kegan Paul. 
Soames, S. (2003). Philosophical Analysis in the Twentieth Century. Vol. 1. 
Princeton: Princeton University Press. 
Sorell, T. (2005). Introduction. In T. Sorell & G. A. J. Rogers (Eds.). Analytic 
Philosophy and History of Philosophy (pp. 1–11). Oxford: Oxford University 
Press. 
Taylor, C. (1984). Philosophy and Its History. In R. Rorty (Ed.). Philosophy 
in History (pp. 17–30). Cambridge: Cambridge University Press. 
Vasil'ev, V. (2009). Est' li budushchee u sistematicheskoj filosofii? [Does 
Systematic Philosophy Have a Future?] Philosophy Journal, 2(3), 5–11. (in 
Russian). 
Vasil'ev, V. (2019). Chto takoe analiticheskaya filosofiya i pochemu vazhen 
ehtot vopros? [What Is Analytic Philosophy, and Why Is It Important to 
Ask?] Philosophy Journal, 12(1), 144–158. (in Russian). 
von Wright, G. H. (2013). Analiticheskaya filosofiya: istoriko-kriticheskij 
obzor [Analytic Philosophy: A Historico-Critical Survey]. Kantian Journal, 
2(44), 69–82. (in Russian). 
Waisman, F. (1956). How I See Philosophy. In H. D. Lewis (Ed.). Contem-
porary British Philosophy: Personal Statements. Third Series (pp. 445–490). 
London: Routledge. 
Wanderer, J. (2008). Robert Brandom. Durham: Acumen Publishing.  
Williams, M. (2004). Context, Meaning, and Truth. Philosophical Stud-
ies, 117(1), 107–129. 
Wilshire, B. (2002). Fashionable Nihilism: A Critique of Analytic Philoso-
phy. Albany: SUNY Press. 
Wright von, G. H. (1993). The Tree of Knowledge and Other Essays. Leiden: 
Brill. 
Yulina, N. (2010). Filosofskaya mysl' v SSHA. XX vek [Philosophical 
Thought in the United States. 20th Century]. Moscow: Kanon+. (in Russian). 
 
Author’s Information: Dzhokhadze, Igor Davidovich, D.Sc. (Dr.Habil.) in 
Philosophy, Leading Researcher, Institute of Philosophy, Russian Academy 
of Sciences, Moscow, idzhokhadze@iphras.ru. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 157 

Received: 06 April 2025 
Accepted: 28 October 2025 
Published: 28 December 2025 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 158 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-158-243 
УДК 1(091) 
 

Андрей Викторович Нехаев  
 

«Холивар не выдержит двоих»: о границе 
между аналитической и континентальной  

философией 
 
Аннотация. В статье даётся критический разбор наиболее популярных 
подходов к истории аналитической философии (доктринальный, мето-
дологический, генеалогический, топико-тематический и др.). Каждый 
из этих подходов имеет свои недостатки и, как следствие, не даёт удо-
влетворительного ответа на вопрос «Что такое аналитическая 
философия?» В качестве альтернативы предлагается количественный 
подход, позволяющий строить и изучать ко-цитационные модели объ-
ектов так называемой документальной вселенной. В оптике данного 
подхода аналитическая философия является примером нормальной 
науки с мягкой парадигмой, определяющей структуру аналитической 
философии не на уровне её доктрины или метода, а на уровне организа-
ции исследовательских практик. Подобное структурное свойство 
аналитической философии как объекта документальной вселенной мо-
жет служить чётким и недвусмысленным демаркационным критерием, 
отделяющим её от всех остальных философских традиций. 
 
Ключевые слова: аналитическая философия, континентальная филосо-
фия, документальная вселенная, ко-цитационные модели, мягкая 
парадигма. 
 
Для цитирования: Нехаев, А. В. (2025). «Холивар не выдержит двоих»: 
о границе между аналитической и континентальной философией. 
Analytica, 10, 158–243. 
 

Было бы нечестно не сказать прямо, что ана-
литические философы в целом считают 
континентальную философию плохой фило-
софией, лишённой основных стандартов 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-158-243


 
Analytica, 2025, Том 10 

 159 

философской аргументации и даже интеллек-
туальной целостности… 

Говард Робинсон 
 

0. Введение 
 

Периодически вспыхивающие то тут, то там, то у них1, то у нас2, 
часто яростные, иногда довольно яркие, дискуссии историков филосо-
фии по вопросу «Что такое аналитическая философия?» подозрительно 
напоминают протекающие в схожем ключе нескончаемые споры теоре-
тиков искусства о дефиниции искусства. Иными словами, время от 
времени вбрасываемые в сообщество философов тем или иным иссле-
дователем заявления вида «Аналитическая философия — это α и/или β, 
и/или ω (нужное подчеркнуть/ненужное вычеркнуть)» порождают дис-
куссии, которые обычно ведутся по сценариям ситуации, когда какой-
нибудь очередной арт-объект (вроде Ритма Ноль, Банана Каттелана 
или Большой глины №4) становится поводом для очередного insulter à 
goût du public3, а мы, глядя на это, в который раз убеждаемся в том, что 
дать строгую дефиницию искусства в терминах необходимых и доста-
точных условий просто-напросто не представляется возможным. В 
самих по себе таких спорах теоретиков искусства, как и в холиварах фи-
лософов, нет ничего особенно предосудительного. Плохо только то, что 
они абсолютно непродуктивны4. Поэтому ниже я попробую предложить 
один, как мне кажется, разумный выход из сложившегося дискуссион-
ного тупика. 

 
1 К примеру, см. две отдельные ветки такого рода дискуссии, одна из которых 

связана с обсуждением скандального заявления Престона об «иллюзорности» 
аналитической философии (Preston, 2005; Beaney, 2006; Preston, 2006; Hardcastle, 2007; 
Pincock, 2007; Preston, 2007; Preston, 2010; Научный семинар МЦИС, 2018), а другая 
развивалась вокруг тезиса о «семейном сходстве» множества разных по своему 
содержанию доктрин, образующих широкое лоно аналитической философии (Hansson, 
2009; Glock, 2011a; Glock, 2011b; Glock, 2011c; Dummett, 2011; Marconi, 2011; Monk, 2011; 
García-Carpintero, 2011; Preston, 2011; Acero, 2011; Hacker, 2011; Beaney, 2011; Alvarez, 
2011; Mulligan, 2011; Haaparanta, 2013; Pincock, 2013; Raatikainen, 2013; Stevens, 2013; 
Glock, 2013), предложенного Глоком в его книге What Is Analytic Philosophy? (Glock, 2008; 
рус. пер.: Глок, 2022). 

2 В частности, см. недавний и довольно оживлённый спор российских 
исследователей (Шохин, 2013; Шохин, 2015; Шохин, 2018; Целищев, 2018; Васильев, 
2019; Шохин, 2024; также см.: Круглый стол ИФ РАН, 2025). 

3 Оскорбление общественного вкуса (фр.). 
4 В этом отношении показательной является позиция Монка, который в одном из 

своих текстов, рассуждая о расколе между аналитической и континентальной 
философией, прямо заявил: «Никто ещё не придумал удовлетворительного способа 
провести границу» (Monk, 2019). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 160 

Вначале я дам краткий (по возможности) скетч того, какие в 
принципе у нас есть опции на историко-философском столе в случае, 
когда мы пытаемся найти ответ на вопрос «Что такое аналитическая фи-
лософия?», одновременно представив к ним ключевые возражения, 
подрывающие их обоснованность и применимость. Затем на его основе 
выделю некоторые наиболее правдоподобные гипотезы относительно 
того, что могло бы играть роль критерия, позволяющего провести гра-
ницу между тем, что мы привыкли называть аналитической и 
континентальной философией (далее АФ и КФ). После чего приведу 
краткое описание подхода, который, как мне кажется, игнорируется 
действующими историками философии. Сам я твёрдо уверен в том, что 
именно он даёт релевантное описание АФ. Пользуясь данным описа-
нием, мы проверим выделенные ранее гипотезы, оценив то, в какой мере 
они отражают (и отражают ли в принципе) реальное состояние совре-
менной АФ. Дискутируемый вопрос, как мне кажется, приобретает 
особую остроту именно в свете современного состояния АФ, поскольку 
многим её сторонникам и противникам кажется, что её прежнее един-
ство (вне зависимости от того, в чём конкретно оно заключается) в 
настоящий момент времени утеряно и, как следствие, АФ пребывает в 
полном упадке и/или нуждается в возвращении к своим «историческим 
корням», и/или требует радикальной ревизии и т. п. В заключении я сде-
лаю ряд выводов о парадигматических чертах АФ, которые 
воспроизводились в ней на протяжении её истории и которые, по всей 
вероятности, будут сохраняться, пока она продолжает свое существова-
ние. 

 
1. О том, что есть 

 
Когда впервые знакомишься с имеющимися отчётами, очерками 

и историями возникновения и развития АФ, первое, что бросается в 
глаза, — это их разнообразие. После прочтения складывается стойкое 
ощущение, что ответов на вопрос «Что такое АФ?» примерно столько 
же, сколько самих этих отчётов, очерков и историй. Однако значитель-
ная часть из них при внимательном чтении оказывается разной степени 
детализации рассказами философов об истории появления АФ в той или 
иной географической локации5. Все подобные тексты можно выделить 

 
5 Подобного рода примеры см. (Engel, 1987; Virvidakis, 1997; Laugier, 2001; Pudal, 

2004; Perez, 2018; Iida & Furuta, 2022; Joaquin, 2022; Lau & Chan, 2022; Иванов, 2015; 
Иванов, 2024). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 161 

в отдельную группу и фактически отложить в сторону6, поскольку непо-
средственного ответа на интересующий нас вопрос они не дают, 
ограничиваясь сложившимися историко-философскими стереотипами 
об АФ (вроде активного использования логического инструментария, 
анализа языка, антиметафизической направленности и т. п.). Оставша-
яся часть текстов вполне релевантна целям нашего исследования и 
может быть разделена на два самостоятельных жанра: во-первых, раз-
ного рода авторские манифесты, пытающиеся в первую очередь 
ответить на вопрос «Какой должна быть АФ?» и тем самым подразуме-
вающие определённое «правильное» понимание того, что такое АФ7; во-
вторых, специальные историко-философские исследования, где вопрос 
«Что есть такое АФ?» является ключевым, хотя на основе найденного 
ответа и могут делаться какие-то выводы относительно того, что АФ 
обязана в себе изменить, если она желает и в будущем развиваться и 
процветать. Знакомство с текстами обоих этих жанров позволяет выде-
лить ряд популярных подходов к пониманию АФ. Давайте кратко 
охарактеризуем каждый из них, указав некоторые очевидные возраже-
ния, с которыми сталкиваются их сторонники в попытках представить 
удовлетворительный ответ на вопрос «Что такое АФ?». 

Следует оговориться, что выделенный мной ниже набор подхо-
дов, разумеется, не образует полной таксономии8. Я отбирал и оценивал 
только самые популярные и распространённые, так что за пределами 
моего краткого обзора можно найти ряд весьма оригинальных и даже 
экзотических взглядов. К примеру, Блахович на роль критерия демарка-
ции АФ и КФ предлагает что-то вроде неврологического подхода, 
апеллируя к факту полушарной асимметрии мозга9. Акхёрст придержи-
вается культурологического подхода, утверждая, что АФ является 
продуктом «британской антипатии» к немцам после Второй мировой 
войны (Akehurst, 2010). Матар и вовсе предлагает отложить в сторону 

 
6 Делать исключение имеет смысл только для исследований, применяющих 

инструментарий так называемой истории, основанной на данных (Katzav & Vaesen, 2017; 
Katzlav, 2018; Katzav & Vaesen, 2022; Katzlav, 2023; Strassfeld, 2020). 

7 Наглядные примеры таких манифестов см. (Conant, 2016, 20–22). 
8 Альтернативные таксономии см. (May, 2002, 404–422; Levy, 2003, 285–290; 

Glock, 2004, 425–436; Preston, 2005, 22; Ламберов, 2010, 31–37; Baghramian, 2024, 18–25). 
9 В его недавней книге «Analytic vs. Continental Philosophy» мы читаем: «Было бы 

неудивительно, если бы были выявлены другие аспекты анатомии мозга, которые помогли 
бы определить основу расхождения между аналитическими и континентальными 
философами. … Чтобы инициировать нейробиологические исследования в данной 
области, нам необходимо, чтобы как аналитические, так и континентальные философы 
добровольно в товарном количестве проходили МРТ-сканирование, а также найти 
исследовательскую группу, которая сочла бы изучение такого рода феномена стоящим 
своего времени» (Blachowicz, 2023, 322).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 162 

(хотя бы временно) такие привычные ярлыки, как «АФ» и «КФ». Она 
считает, что критерием их демаркации может служить разница в миро-
ощущении их представителей — рационалистическом либо 
романтическом (Matar, 1998). Кроме того, в данный краткий обзор 
также не вошли всевозможные узкодоктринальные подходы, нацелен-
ные на установление границ между АФ и КФ в тех или иных 
конкретных дисциплинарных областях, наподобие интересного иссле-
дования Флойда, объясняющего аналитико-континентальный раскол в 
политической философии разными взглядами на природу человека у 
представителей этих двух противоборствующих лагерей (Floyd, 2016). 

Экуменический подход. Сторонники данного подхода10 отрицают, 
что существует какая-либо реальная граница между АФ и КФ, либо, 
пользуясь знаменитой фразой, утверждают, что оба термина «обозна-
чают различие без отличий» (Williams, 1990, v; ср. также: Williams, 
2002, 23–24). В лучшем случае они готовы признать, что разделение на 
АФ и КФ объяснимо сугубо дидактическими и/или иными конъюнктур-
ными соображениями. В частности, оно используется философскими 
факультетами при организации учебных программ, для рекламы своих 
курсов и аспирантур, в заявках о найме академического штата. Види-
мость «непреодолимого раскола» подкрепляется также стараниями 
многих академических философских журналов и оргкомитетов конфе-
ренций, которые, сигнализируя о своих миссиях, целях и задачах, часто 
прямо или косвенно ссылаются на различие между АФ и КФ. 

Можно было бы солидаризоваться с общим пафосом заявлений 
сторонников экуменизма, если бы не некоторые очевидные факты. Как 
известно, немногочисленные попытки наладить «интеллектуальные 

 
10 Чаще всего к ним относят Коэна, Уильямса, Патнэма, Розена и Стивенса (Cohen, 

1986; Williams, 1990; Putnam, 1997; рус. пер.: Патнэм, 2014; Rosen, 2001; Stevens, 2013; см. 
также: Engel, 1999, 218–219; Mordacci, 2016, 71–76; Conant, 2016, 35–36; Baghramian, 2024, 
18). С некоторыми оговорками, сторонниками экуменического подхода можно считать 
Барриса (Barris, 2012), Грязнова (Грязнов, 2006) и Васильева (Васильев, 2019), а при 
желании — Фоллесдала (Føllesdal, 1997; рус. пер.: Фоллесдал, 2002) и даже Папа, 
недвусмысленно подчёркивавшего во введении к одному из первых учебников по АФ: 
«История аналитической философии, если она когда-либо будет написана, не должна 
начинаться с двадцатого века. Она может быть возведена к Сократу, ведь сократовская 
"диалектика" есть не что иное, как метод прояснения значений, применяемый в первую 
очередь к моральным терминам. Опять же, большая часть трудов Аристотеля состоит из 
логического анализа... Особенно это касается так называемых британских эмпириков: 
Локка, Юма, Беркли и их наследников, которые практиковали философию прежде всего 
как аналитический метод» (Pap, 1949, vii; ср. с этим также: Stevens, 2013, 28). Тропизмом 
экуменического подхода, по-видимому, является и отстаиваемый Шохиным радикальный 
ревизионизм, в соответствии с которым АФ появляется уже в трудах древнеиндийских 
философов (Шохин, 2013; Шохин, 2015). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 163 

мосты» между АФ и КФ закончились полным провалом11. Это очень 
трудно объяснить простой ссылкой на наличие между АФ и КФ разно-
гласий по поводу лишь несущественных деталей. Помимо фактических 
возражений, экуменический подход часто сталкивается с обвинениями 
в открытой либо скрытой пропаганде идеологии philosophia perennis, в 
соответствии с которой существует некая универсальная вершина фи-
лософских истин, куда — просто с противоположных склонов — 
взбираются представители АФ и КФ12. Для современного аналитиче-
ского, как и для континентального философа, безусловно, приятно 
осознавать, что он находится в одной компании с Платоном, Аристоте-
лем, Декартом, Лейбницем, Юмом, Локком и Кантом. Тем не менее 
такой взгляд незаметным образом подменяет интересующий нас вопрос 
«Что такое АФ?» другим, пусть и важным, но в нашем случае нереле-
вантным вопросом — «Что такое философия?», или даже «Что такое 
хорошая философия?»13. В этом отношении экуменический подход ока-
зывается открыт возражению Хакера, согласно которому, чтобы 
понятие АФ имело хоть какой-то смысл как классификационный 

 
11 Хрестоматийными примерами могут служить хорошо задокументированные 

публичные дебаты, встречи и семинары представителей АФ и КФ: диспут Карнапа, 
Кассирера и Хайдеггера в Давосе (17.03–6.04.1929, Швейцария) (Friedman, 2000; рус. пер.: 
Фридман, 2021; Vrahimis, 2013a, 31–86; Chase & Reynolds, 2014, 27–30); коллоквиум в 
Руайомоне (8–13.04.1958, Франция), где Куайн, Айер, Райл, Остин, Урмсон, Хэйр, 
Уильямс и Стросон встретились с Мерло-Понти, Бером, Валем, Гольдманом и рядом 
европейских философов в тщетной попытке преодолеть возникшую между АФ и КФ 
«интеллектуальную пропасть» (подробнее см.: Critchley, 1997, 348; Glendinning, 2006, 70–
74; Glock, 2008, 62–63; рус. пер.: Глок, 2022, 95–96; Chase & Reynolds, 2014, 35–36; 
Heinämaa, 2016, 578–579; Donahue & Ochoa, 2016, 141; Frost-Arnold, 2017, 55–56; Marion, 
2018; Royaumont Colloquium, 1958). Представленный пессимистический взгляд на диалог 
между представителями АФ и КФ, тем не менее, иногда оспаривается (Friedlander, 1998; 
Overgaard, 2010; Vrahimis, 2013a, 110–159; Vrahimis, 2013b; Raatikainen, 2016, 16–18). 
Свидетельства того, что приблизительно с конца 1990-х годов в отношениях между 
представителями АФ и КФ наблюдается «оттепель», также см. (Baghramian, 2024, 26–27). 

12 В качестве аргументов в защиту такого представления об АФ и КФ обычно 
приводятся примеры «взаимной переводимости» их концепций (порой весьма красочные). 
Например, говорится о том, что идею имён собственных как жёстких десигнаторов 
Крипке в скрытой форме можно найти в работе Деррида «Отобиографии: учение Ницше 
и политика имени собственного», а идею обречённости на свободу Сартра несложно 
превратить в полноценный аргумент в духе либертарианских теорий свободы воли 
(другие примеры «парных идей» представителей АФ и КФ см.: Cooper, 1994, 3). 

13 В чём, например, открыто признается Стивенс: «То, к чему стремились 
аналитический философы, — это то, к чему стремились все философы (во всяком случае, 
хорошие): решать философские проблемы лучше, чем их предшественники. … 
Аналитическая философия — это просто философия» (Stevens, 2013, 32). И, как 
настоящий аналитический философ, он не отказывает себе в удовольствии, ниже 
язвительно добавляя: «… именно континентальная философия порвала с философской 
традицией, а не аналитическая. … Аналитическая философия — это просто традиционная 
философия с двадцатого века и до наших дней» (Stevens, 2013, 33). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 164 

термин для истории философии, оно должно «выполнять больше функ-
ций, а не просто устанавливать отличие мейнстрима западной 
философии от размышлений философствующих мудрецов или проро-
ков, вроде Паскаля или Ницше, и туманных суждений спекулятивных 
метафизиков, таких как Гегель, Брэдли или Хайдеггер» (Hacker, 1996, 3; 
также см.: Hacker, 2007, 125; Glock, 2008, 218; рус. пер.: Глок, 2022, 315–
316). 

Топико-тематический подход. В соответствии с ним границу 
между АФ и КФ следует демаркировать с помощью набора ключевых 
тематик и областей, наиболее типичных для исследовательской прак-
тики их представителей. В рамках данного подхода распространение 
получили две конкурирующие стратегии: комиссивная — когда мы фор-
мулируем оба набора ключевых тематик и областей путем их явного 
перечисления14, и омиссивная — когда мы формулируем один из таких 
наборов, а затем просто указываем, что в противоположном лагере им 
не занимаются15. Проблема топико-тематического подхода (вне зависи-
мости от выбранной нами стратегии) очевидна. Ни один из возможных 
наборов тематик и областей исследования не может предоставить 
надёжный критерий, позволяющий с уверенностью указать, где именно 
пролегает отделяющая АФ от КФ граница16. Современные 

 
14 В частности, как делает Пассмор: «Безусловно, известное различение "англо-

американской" и "континентальной" философии никогда не было точным в 
географическом плане. Приходилось относить к "англо-американской" большую часть 
финской философии, большую часть польской философии, а также приходилось помнить, 
что хотя "англо-американская" философия имеет корни в британской эмпирической 
традиции, она многим обязана немцу Фреге и таким австрийским философам, как венские 
позитивисты, Карл Поппер, а ещё раньше — Брентано. Тем не менее это различение в 
основном работало. На одной стороне располагалась франко-немецко-итальянская 
философия, которая концентрировалась вокруг Хайдеггера, Сартра, Ясперса, была 
пророческой по своему стилю и даже при атеистических конечных выводах считала 
центральными вопросы, которыми занималась теология. Её союзницей была литература, 
а не наука. Она провозглашала, что, стремясь к глубине и подлинной новизне идей, 
философ вынужден быть непонятным, и призывала признать право поэта искажать язык в 
угоду его, поэта, особым целям. На другой стороне располагалась аналитическая англо-
американская философия, для которой главным достоинством была ясность, которая 
продолжала руководствоваться лингвистическими принципами, сформулированными 
Королевским обществом в XVII веке, была близка по духу науке, сосредотачивала 
внимание на эпистемологии, сознании и языке…» (Passmore, 1985, 11; рус. пер. цит. по: 
Пассмор, 2002, 19; курсив мой. — прим. А. Н.). 

15 Яркий пример реализации подобной стратегии можно найти у Купера: «… я 
фиксирую три темы, которые проходят через труды самых влиятельных 
континентальных мыслителей и которые не имеют такой известности в аналитической 
традиции. … это культурная критика, озабоченность фоновыми условиями исследования 
и… "падение Я"» (Cooper, 1994, 4; курсив мой. — А. Н.). 

16 Образец критики данного подхода, в частности, омиссивной стратегии Купера 
см. (Levy, 2003, 287–288; также см.: Glock, 2008, 146–150; рус. пер.: Глок, 2022, 211–217). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 165 

аналитические философы занимаются всем — любыми темами и вопро-
сами17 (Stroll, 2000, 269–270; рус. пер.: Стролл, 2020, 343; Kanzian, 2006, 
92). К примеру, вопросы религии и политической философии до сере-
дины 1970-х годов действительно не вызывали особого ажиотажа среди 
представителей АФ, однако вскоре после публикации Ролзом «Теории 
справедливости» (1971 г.) и Плантингой «Природы необходимости» 
(1974 г.) и «Бога, свободы и зла (1974 г.) ситуация поменялась, и темы 
вроде метафизики воскресения или базового дохода теперь считаются 
не только академически респектабельными, но и формируют отдельные 
профили специализации в лагере представителей АФ. 

Доктринальный подход. Он является одним из наиболее популяр-
ных подходов среди исследователей истории АФ18. В отличие от 
топико-тематического подхода, сосредоточенного на составлении неко-
торого «официального и легального» набора тематик и областей 
(наподобие трудной проблемы сознания, проблемы Геттиера, проблемы 
следования правилу и т. п.), которыми обязан заниматься аналитиче-
ский философ, если желает иметь в кругах своих коллег репутацию 
«добропорядочного» исследователя, доктринальный подход предлагает 
нам определение АФ на основе общей доктрины, которой в той или 
иной степени придерживались представители АФ с момента её основа-
ния и вплоть до наших дней. Список претендентов на роль элементов 
такой общей доктрины представляет собой внушительный ряд разного 
рода метатеоретических презумпций и «-измов», вроде логицизма, ан-
тиисторизма, сциентизма, антипсихологизма, реализма, натурализма, 
антискептицизма и т. д. В целом, взгляды сторонников доктринального 
подхода не лишены здравого смысла. Их идея заключается в том, что 
как классификационный термин АФ должна быть именно обозначением 
какой-то общей доктрины (о содержании которой можно спорить), по-
скольку в противном случае данный термин не сможет выполнять 
возлагаемую на него функцию самоидентификации философов19. 

 
17 Ср. с этим тезис, что это справедливо также и для представителей ранней АФ 

(Floyd, 2009, 173). 
18 В том или ином виде его придерживаются Нагель (Nagel, 1936a; Nagel, 1936b), 

Даммит (Dummett, 1978), Коккьярелла (Cocchiarella, 1987), Кэмпбелл (Campbell, 2001), 
Букле (Buckle, 2004), Решер (Rescher, 2005, 35–47), Глок (Glock, 2008; Глок, 2022), 
Суровцев (Суровцев, 2010), Сомс (Soames, 2014). 

19 Имеет смысл подчеркнуть, что сама по себе самоидентификация философов без 
содержательной доктринальной «начинки» очевидно не образует необходимого и 
достаточного условия для ответа на вопрос «Что такое АФ?» (Frost-Arnold, 2017, 58). 
Иными словами, было бы неправильным думать, что АФ — это те и только те 
философы, которые называют себя «представителями АФ». Тот, кто действительно так 
считает, должен быть готов смириться с тем фактом, что Деррида, который, как известно, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 166 

Иными словами, для её представителей АФ не является лишь соци-
ально-историческим феноменом, объединённым по воле случая 
бессистемным списком доктрин. Напротив, задача сторонников доктри-
нального подхода состоит в том, чтобы выделить элементы общей 
доктрины представителей АФ, которые позволяли бы наилучшим обра-
зом её охарактеризовать на фоне других, конкурирующих с ней 
философских традиций.  

Популярность доктринального подхода обеспечивает его почти 
неисчерпаемым потоком критики. Стандартная модель любой такой 
критики очень проста. Обычно берётся какой-то конкретный образец 
предполагаемой общей доктрины АФ, из него извлекается отдельный 
элемент, а дальше на примерах демонстрируется, что этот доктриналь-
ный элемент отсутствует у того или иного, казалось бы, вполне себе 
парадигматического представителя АФ20. Я не вижу особого смысла пе-
речислять и разбирать здесь тексты с подобной критикой, их несложно 
найти самостоятельно. Обычно в них делаются разного рода утвержде-
ния, вроде следующих: «Рассел не был сторонником "лингвистического 
поворота" и не отвергал метафизику», «Оксфордские философы обы-
денного языка не одобряли логицизм Рассела» и т. д., и т. п. Хотя иногда 
критики данного подхода действуют чуть более изощрённо, утверждая, 
что извлечённый ими отдельный доктринальный элемент можно также 
обнаружить и у представителей КФ. К примеру, одним из наиболее ча-
сто упоминаемых элементов общей доктрины АФ считается её 
антиметафизический характер. Неудивительно, что именно он стано-
вится объектом для атак критиков доктринального подхода. В 
частности, Ричардсон справедливо отмечал: «В начале двадцатого века 
философы, которых впоследствии стали считать основателями конти-
нентальной философии, столь же громогласно отрицали старомодную 
систематическую метафизику, как и сами основатели аналитической 
философии» (Richardson, 1997, 423). Глок (ссылаясь на сборник Недо и 
Ранчетти), в свою очередь, также указывал, что «Витгенштейн не одоб-
рял войны с метафизикой… Он критиковал логических позитивистов на 
том (оправданном) основании, что "нет ничего нового в разрушении ме-
тафизики"» (Glock, 2008, 199; рус. пер.: Глок, 2022, 173; также см.: Nedo 
& Ranchetti, 1983, 243). Другим примером может служить 

 
заявлял: «Я — аналитический философ… Я говорю это очень серьёзно» (Derrida, 2000, 
381–382), является представителем АФ. 

20 Такая модель критики даже породила целый отдельный жанр в стане историков 
АФ, который можно обозначить с помощью следующего вида простой формулы, обычно 
выставляемой в качестве титула исследования: «Был ли X (Витгенштейн, Рассел, Мур, 
Фреге и т. д.) представителем АФ?» (Resnik, 1981; Monk, 1996a; Biletzki, 1998; Glock, 2004; 
Candlish, 2016; также см.: Родин, 2021). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 167 

антиисторизм, который, как считается, принимают и активно практи-
куют представители АФ. Иными словами, их часто обвиняют в том, что 
они интересуются Аристотелем, Декартом, Локком, Юмом, Кантом или 
даже Гегелем только в той мере, в которой из их трудов можно извлечь 
концепции или аргументы, имеющие отношение к современным фило-
софским дискуссиям; но её абсолютно не волнуют сами их философии 
(в смысле некоего аутентичного прочтения). Тем не менее, как верно 
замечает Инваген, данного рода антиисторизм не может быть отличи-
тельной чертой АФ, ведь так действуют все без исключения философы:  

 
«Аналитические философы… ответят, что они 

знают, что значит интересоваться философскими пробле-
мами пространства и времени, а также знанием a priori и 
каузальностью, и добавят, что они могут понять, почему 
тот, кто интересуется этими вещами, мог бы заинтересо-
ваться и тем, что обо всём этом говорил Кант, — но 
подчеркнут, что им неясно, что значит интересоваться 
чем-то таким, что называется "самой философией Канта". 
… Аналитические философы (в этом отношении) похожи 
на Канта, на Юма и на большинство других догегелевских 
философов. Когда они читают Платона, Оккама или Де-
карта, их в первую очередь (во всяком случае, обычно) 
интересуют не сами философии Платона, Оккама или Де-
карта. Скорее их интересует то, в чём заключались 
философии Платона, Оккама и Декарта» (Inwagen, 2006, 
87—88; ср. с этим также: May, 2002, 417; Crane, 2012, 33—
34). 

 
В итоге выясняется, что никакой образец общей доктрины АФ не 

выдерживает подобного рода критики, и делается вывод о несостоятель-
ности доктринального подхода в целом21. Именно под давлением такой 
критики постепенно складывалось и укреплялось мнение о том, что тер-
мин «АФ» может иметь только дизъюнктивное определение. Это 

 
21 К примеру, всё тот же Инваген прямо говорит о неприменимости для 

характеристики АФ любых «-измов»: «… быть аналитическим философом не 
подразумевает приверженности какой-либо философской доктрине» (Inwagen, 2006, 88; 
ср. с этим также: Conant, 2016, 19). Со сказанным можно лишь согласиться, поскольку 
АФ, как ни одна другая философская традиция, проявляет поистине уникальную 
интеллектуальную всеядность, демонстрируя свою совместимость с любыми 
доктринальными элементами, о чём свидетельствует появление в её лоне различных 
отдельных исследовательских фракций, вроде «аналитического прагматизма», 
«аналитического кантианства», «аналитического марксизма» или «аналитического 
гегельянства». 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 168 

позволило на основе доктринального подхода предложить очень любо-
пытную стратегию ответа на вопрос «Что такое АФ?», известную как 
тезис о «семейном сходстве»22. В соответствии с ним считается, что тер-
мин «АФ» обозначает понятие, для которого просто нельзя дать 
определения, — оно образовано сложным хитросплетением целого мно-
жества доктринальных элементов, в разное время и в разной степени 
поддерживаемых разными представителями АФ. Несмотря на свою 
правдоподобность, у данной стратегии есть одна существенная про-
блема: в чисто доктринальном отношении она, по всей видимости, 
полностью бесполезна. Чтобы проиллюстрировать это наглядно, можно 
предложить следующее упражнение: вообразите философскую тради-
цию Ù, которая появляется в момент времени t1 и является в 
доктринальном смысле набором элементов ABCD. Допустим теперь, 
что Ù в t2 претерпела небольшое доктринальное изменение и характери-
зуется набором элементов ACDE, после чего в t3, претерпев очередные 
доктринальные изменения, — DEFG, а в t4 — уже EFGH. И вот нас спра-
шивают о доктринальном содержании Ù. Что мы должны ответить? 
Определённо, здесь есть связанная диахронической сетью перекрываю-
щихся сходств «семья» доктрин: ABCD, ACDE, DEFG, EFGH. Но можем 
ли мы в ней выделить некое синхроническое «ядро»? Очевидно — нет23. 
И если кто-то по своей неопытности или неосторожности объявит, что 
таким «ядром» могла бы служить комбинация элементов ABCDEFGH, 
он будет ошибаться. Всё было бы легко и просто, если бы в нашем во-
ображаемом примере с философской традицией Ù её доктринальным 
содержанием были бы одни только разные «буковки». Однако пред-
ставьте, что на самом деле за ними скрываются конкретные 

 
22 Верным его амбассадором можно считать Глока (Glock, 2008; рус. пер.: Глок, 

2022) с той лишь оговоркой, что он развивает гибридный подход, поскольку в списке его 
элементов, образующих «семью» доктрин АФ, помимо сугубо доктринальных (отказ от 
метафизики, лингвистический поворот и др.), есть методологические (редуктивный 
анализ) и нормативно-стилистические (аргументированность и ясность) (Glock, 2008, 
218; рус. пер.: Глок, 2022, 315). Более того, он настаивает на том, что образованная на их 
основе «семья» доктрин АФ должна быть скомбинирована также и с генеалогическим 
подходом, выявляющим сети влияния различных представителей АФ друг на друга 
(Glock, 2008, 223; рус. пер.: Глок, 2022, 322–323). Сторонниками тезиса о доктринальном 
«семейном сходстве» можно также считать Муница (Munitz, 1981, 3), Слугу (Sluga, 1998, 
107), Стролла (Stroll, 2000, 7; рус. пер.: Стролл, 2020, 15), Пейненбург (Peijnenburg, 2000, 
373), Воленьского (Воленьский, 2004, 31–32, 95); из российских исследователей его до 
определённой степени готов поддержать Суровцев (Суровцев, 2010). 

23 Любопытно отметить, что Глок так не думает, напротив, он пишет: «Такая 
перспектива [семейного сходства. — А. Н.] плодотворна не только в отношении 
диахронических преемственностей и разрывов внутри аналитической традиции, но также 
и в том, что касается определения её синхронической идентичности» (Glock, 2008, 223; 
рус. пер.: Глок, 2022, 322). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 169 

содержательные элементы: допустим, за A — отказ от метафизики, а 
за F — интерес к метафизике. Тогда, я думаю, станет очевидным, что 
никакая комбинация из представляющих «семейные» черты «буковок» 
— A, B, C, D, E, F, G и H — в принципе не может образовывать искомого 
нами синхронического доктринального «ядра». Более того, следуя ме-
ханике воображаемого примера, нетрудно себе представить момент 
времени t4+x, в котором философская традиция Ù будет характеризо-
ваться каким-то совершенно новым набором доктринальных элементов 
WXYZ. Казалось бы, а что в этом страшного? Наверное — ничего. Хотя 
честнее было бы просто открыто признаться, что, принимая тезис о «се-
мейном сходстве», мы фактически готовы признать, что с течением 
времени философская традиция Ù может получить абсолютно любое 
доктринальное наполнение24. И такое признание ставит доктринальный 
подход в невыгодное положение относительно его конкурентов. Ведь 
кажется интуитивно правдоподобным то, что представитель АФ незави-
симо от момента времени, в котором мы его застаём, будет готов 
принять отнюдь не всякую комбинацию доктринальных элементов25. 

Методологический подход. Его сторонники определяют АФ как 
доктринально и тематически широкую, но тем не менее единую тради-
цию, представители которой в том или ином виде практикуют так 
называемый «философский анализ». Такой подход популярен26 и имеет 

 
24 Неслучайно, что Пейненбург, пользуясь такой невероятной доктринальной 

«гибкостью» (или, если угодно, «бесхребетностью»), вшитой в сами основания концепции 
«семейного сходства», пытается показать, как современная АФ фактически стала полной 
своей противоположностью: «... подобно старой аналитической философии, новая лучше 
всего описывается по линии семейного сходства. Разница лишь в том, что сама эта семья 
изменилась. В причудливом процессе эволюции смесь сходств и различий, посредством 
которых члены одной семьи были связаны друг с другом, претерпела полное изменение. 
В результате чего самые молодые отпрыски данной линии, похоже, произошли от 
континентального, а не аналитического ствола» (Peijnenburg, 2000, 373). 

25 На основе знакомства с исследованиями сторонников и критиков 
доктринального подхода у меня в целом сложилось довольно стойкое впечатление, что 
какое бы доктринальное определение АФ мы ни приняли, оно неизбежно приведёт нас к 
«большому террору» и «чисткам» рядов её представителей. В этом отношении 
показательна реакция Раатикайнена: «Нужно просто быть готовым признать, что ни 
Фреге, ни Рассел, ни Мур ещё не были настоящими аналитическими философами… Это 
просто цена, которую нужно платить, если мы хотим использовать термин "аналитическая 
философия" как ясное и отчётливое, полезное, содержательно классифицирующее 
историко-философское выражение, — цена, которую, по крайней мере, я сам готов 
платить» (Raatikainen, 2013, 21). 

26 К сторонникам данного подхода можно отнести Нагеля (Nagel, 1936a; Nagel, 
1936b), Папа (Pap, 1949), Даммита (Dummett, 1978), Хилтона (Hylton, 1998), Сёрла (Searle, 
2002), Сомса (Soames, 2003a; Soames, 2003b), Решера (Rescher, 2005), Бини (Beaney, 2007; 
Beaney, 2013b), Шрамко (Шрамко, 2007), Суровцева (Суровцев, 2010), Борисова (Борисов, 
2021). Интересным тропизмом методологического подхода можно считать взгляды 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 170 

внушительные текстологические подтверждения, датируемые самыми 
разными временными периодами. К примеру, в программной статье 
«Старая и новая логика» Карнап открыто декларирует (1930 г.): «… цель 
… содействовать разработке нового научного метода философствова-
ния. Отличительная особенность нового метода заключается … в том, 
что он направлен на логический анализ предложений и понятий эмпири-
ческой науки»27 (Carnap, 1930, 12; Карнап, 2006, 105; курсив мой. — 
А. Н.). В отчёте Нагеля о его трансатлантической командировке мы чи-
таем (1936 г.): «Их [представителей АФ. — А. Н.] заботит философия 
как анализ … во всех этих местах [Европы. — А. Н.] доминирует озабо-
ченность формулировкой метода философского анализа» (Nagel, 
1936a, 6). Чуть позднее у Папа мы находим схожие свидетельства един-
ства представителей АФ в понимании анализа как правильного метода 
философского исследования (1949 г.): «… единодушная практика ана-
литического метода как мощного инструмента критики имеет 
тенденцию стирать эти [доктринальные. — А. Н.] различия» (Pap, 1949, 
ix). Аналогичная формулировка встречается в предисловии учебника 
Фейгла и Селларса (1949 г.): «… они всё больше объединялись, чтобы 
создать подход к философским проблемам, который мы откровенно 
считаем решающим поворотом в истории философии» (Feigl & Sellars, 
1949, vi). Полстолетия спустя в предисловии к другому учебнику Сёрл 
указывает (1995 г.): «Самый простой способ описать её [аналитическую 
философию. — прим. А. Н.] — сказать, что она в первую очередь зани-
мается анализом значения» (Searle, 2002, 2). Ряд таких примеров можно 
(при желании) продолжать множить и дальше, но для целей моего ис-
следования достаточно уже представленных. 

Проблема, однако, в том, что среди самих сторонников данного 
подхода мы не наблюдаем единства в понимании формы философского 
анализа, которая могла бы стать надёжной отличительной характери-
стикой АФ. Возможные её трактовки образуют широкий диапазон — от 
буквального понимания философского анализа как метода деления 
чего-либо сложного на составные простые части (то есть как обычного 
декомпозиционного анализа) до различных тонких и нагруженных 

 
Болдуина, указывавшего на существенное изменение, которое произошло при «переходе 
от "философского анализа", задуманного как важный метод философского исследования, 
включавшего в себя в том числе и логический анализ, к "аналитической философии", 
которая ограничивает подлинную философию логическим анализом» (Baldwin, 2001, 6; 
курсив мой. — А. Н.). Проще говоря, отличие АФ от других философских традиций 
заключается не в какой-то особой технике используемого метода (логического анализа), 
а в требовании использовать исключительно только его, только так и никак иначе. 

27 Ср. с этим взгляды раннего Рассела о том, каким образом следует организовать 
исследовательскую практику так называемого аналитического реализма (Russell, 1911, 
61). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 171 

деталями интерпретаций, когда за термином «философский анализ» 
скрывается целое «семейство» исследовательских инструментов (транс-
формационный анализ, редуктивный анализ, коннективный анализ, 
концептуальный анализ и т. д.)28. В целом затруднения методологиче-
ского подхода во многом напоминают трудности, с которыми 
сталкиваются сторонники доктринального подхода. Слишком широкие 
декомпозиционные трактовки метода философского анализа будут вы-
нуждать нас мириться с присутствием в рядах представителей АФ почти 
всех без исключения выдающихся классиков философии, вроде Пла-
тона, Аристотеля, Декарта, Локка, Лейбница, Юма и Канта. При 
слишком узких трактовках, напротив, мы обнаружим, что различия в 
методе философского анализа ранних Кембриджских аналитиков и 
ключевых представителей Венского кружка столь существенны и зна-
чительны, что они явно не образуют единой традиции. Такие трактовки 
также имеют соответствующие текстологические подтверждения. К 
примеру, 22 марта 1933 года Стеббинг в стенах Британской академии 
читает лекцию «Логический позитивизм и анализ»29, где проводит чёт-
кую границу между кембриджскими представителями ранней АФ 
(прежде всего в лице Мура) и логическими позитивистами (Витген-
штейном, Карнапом, Шликом и др.). В лекции она неоднократно 
недвусмысленно подчёркивает, что практикуемый в Кембридже метод 
философского анализа не является методом логического анализа пред-
ставителей Венского кружка, то есть фактически это два разных метода 
(подробнее см.: Milkov, 2020, 181–192). Любопытно, но даже тридцать 
лет спустя диагностированный Стеббинг методологический разрыв 
между представителями АФ, как кажется, по-прежнему сохраняется. 
Так, в частности, уже Урмсон в 1960-е годы подтверждает наличие чёт-
кой границы между английскими представителями АФ и логическими 
позитивистами: «… любой, кто … назовёт современную английскую 
философию "позитивизмом", серьёзно ошибётся, поскольку она рази-
тельным образом отличается от Венского кружка как по типу анализа, 
который она практикует, так и по своим философским целям» (Urmson, 
1967, 296; также см.: Urmson, 1956, 115–129, 163–187). Период между 
диагнозами Стеббинг и Урмсона симптоматично характеризует Дам-
мит. По его словам, в 1940-е годы оксфордские представители АФ 
считали своим злейшим врагом вовсе даже не Хайдеггера (как можно 
было бы подумать), а именно Карнапа (Dummett, 1978, 437). 

 
28 Из соображений экономии я не буду подробно расписывать, в чём конкретно 

заключается отличие каждой из упомянутых здесь форм философского анализа. Для 
самостоятельного знакомства с ними рекомендую см. (Hylton, 1998; Beaney, 2007; Beaney, 
2016; Milkov, 2020; Beaney & Raysmith, 2024). 

29 Опубликованную позднее в виде одноимённой статьи (Stebbing, 1933). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 172 

Помимо этого, любая принятая нами узкая трактовка философ-
ского метода при всей детальности и строгости нет-нет да и пропустит 
сквозь «фильтр» отбора тех или иных «persona non grata»30. Приведу 
один, на мой взгляд, показательный пример (взят из: Hacker, 1996, 281; 
см. также: Hacker, 1998, 11; Glock, 2008, 124; рус. пер.: Глок, 2022, 180; 
Raatikainen, 2013, 14). Считается, что важный (если не важнейший) 
вклад в практикуемый представителями АФ метод философского ана-
лиза внёс Фреге, предложивший в §62 «Основоположений арифметики» 
(1884 г.) использовать при решении философских проблем принцип 
контекста (Frege, 1884, 73; рус. пер.: Фреге, 2000, 87). Этот принцип поз-
волял вместо традиционного метафизического вопроса «Что есть такое 
число?» обратиться к новому, прежде не обсуждавшемуся семантиче-
скому вопросу о том, как следует интерпретировать утверждения о 
числовом тождестве. На уровне метода изучения природы чисел это 
налагало требование анализа предложений, в которых встречаются чис-
лительные. Тем не менее, несмотря на его революционность, принцип 
контекста, утверждавший, что правильный метод анализа природы лю-
бого произвольного объекта X заключается в анализе предложений, в 
которых встречается обозначающий его термин «X», в явном виде 
можно обнаружить уже в «Chrestomathia» Бентама (1816 г.)31 (Bentham, 
1843, 188). Учитывая эти затруднения и проблемы, методологический 
подход вряд ли способен предложить нам надёжный критерий демарка-
ции границ АФ и КФ. 

Генеалогический подход. Сторонники данного подхода обычно не 
склонны проводить различие между следующими двумя типами вопро-
сов: «Как (в смысле, когда, где и у кого) возникла АФ?» и «Что такое 
АФ?». Ключевая идея заключается в том, что АФ следует рассматривать 
как разветвлённую во времени и обширную по географии сеть филосо-
фов, объединённых не какими-то общими доктринами либо методом, а 
отношениями интеллектуального влияния и научной коммуникации32. 
Под интеллектуальным влиянием здесь прежде всего понимается 

 
30 Подчеркну, «нежелательных» в кавычках не из-за их философских взглядов, а 

просто по причине календарных дат своего существования. 
31 К этому можно также добавить, что, по мнению Уиздома (Wisdom, 1931, 92), 

разработанный всё тем же Бентамом метод парафразы фактически предвосхитил теорию 
дескрипций Рассела (взят из: Beaney, 2013a, 42). Впрочем, Бентам не единственная 
«persona non grata» для методологического подхода к истории АФ. Другой столь же яркий 
пример позволяет нам идентифицировать «Принципы науки» Джевонса (1874 г.) (Jevons, 
1874; рус. пер.: Джевонс, 2011) в качестве раннего аналога метода логического анализа 
Рассела (подробнее см.: Patton, 2017). 

32 Генеалогический подход (по крайней мере, отдельные его элементы) активно 
практикуют в своих работах такие историки философии, как Глок (Glock, 2008; рус. пер.: 
Глок, 2022), Хакер (Hacker, 1998), Циммерман (Zimmerman, 2004), Милков (Milkov, 2020).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 173 

некоторая форма профессиональных отношений философов. Считается, 
что условный философ A оказал интересующий нас тип влияния на 
условного философа B, если мы находим свидетельства явного сходства 
между идеями B и идеями A и при этом знаем, что B был знаком с A 
лично (то есть между ними были взаимодействия по модели учитель–
ученик или же коллега–коллега) либо имел представление о его идеях 
через чтение текстов последнего (подробнее см.: Glock, 2008, 222; рус. 
пер.: Глок, 2022, 321). По словам Циммермана:  

 
Единственные определения «аналитической фило-

софии», которые близки к отслеживанию фактического 
применения термина (в его самом широком примене-
нии), — это такие, которые апеллируют к историческим 
связям и самоидентификации. … отличительной чертой 
аналитических философов является то, что они либо счи-
тают себя законными наследниками Рассела и Мура, либо 
наследниками тех философов, которые считали себя за-
конными наследниками Рассела и Мура ... Быть 
аналитическим философом — значит принять такую вер-
сию истории философии, согласно которой героями 
начала прошлого века были Фреге, Рассел и Мур, а не 
Брэдли, Бозанкет и Бергсон (Zimmerman, 2004, xiv–xv). 

 
Аналогичным образом фон Вригт заявляет: «На вопрос, что же 

сегодня считать аналитической философией, ответить непросто. Во 
многих случаях генетическая связь с Кембриджем или Веной является 
единственным критерием» (Wright, 1993, 47: рус. пер. цит. по: Вригт, 
2013b, 77). В отличие от большинства своих конкурентов, генеалогиче-
ский подход может получить интересные, а главное — независимые 
подкрепления со стороны исследований институциональных источни-
ков влияния и той доли внимания, которые со временем приобрела 
АФ33. Не секрет, что мировые интеллектуальные центры АФ, вроде Окс-
форда и Кембриджа, выпустили из своих стен больше академических 
философов, чем любые другие университеты (Dainton & Robinson, 2015, 
572). Хорошо известен и многократно описан институциональный фе-
номен так называемых «лейтенантов Райла»34. Эти дополнительные 

 
33 Образцы таких исследований см. (Katzav & Vaesen, 2017; Katzlav, 2018; 

Strassfeld, 2020; Verhaegh, 2020; Katzav & Vaesen, 2022; Katzlav, 2023; Verhaegh, 2025a; 
Verhaegh, 2025b). 

34 Речь идёт о забавном феномене из истории АФ периода конца 1940-х – начала 
1970-х годов, когда Райл, пользуясь своим институциональным и неформальным 
влиянием, продвигал на кафедры других университетов (иногда далеко за пределами 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 174 

подкрепления вкупе с кажущейся правдоподобной конструкцией об-
щего «генеалогического древа» АФ35 могут создавать впечатление, что 
это и есть правильное решение вопроса «Что такое АФ?»  

Но у генеалогического подхода много проблем. Я не буду их все 
перечислять, а отмечу только наиболее характерные. Во-первых, как 
справедливо указывает Пинкок, существует очевидная проблема с са-
мим отношением интеллектуального влияния в случаях, когда мы берём 
разные периоды академической карьеры того или иного конкретного 
философа. Бывает так, что тексты, написанные им в один из таких пе-
риодов, полностью соответствуют парадигматическим образцам АФ, 
тогда как написанные в другой период (скажем, более поздний), напро-
тив, наглядно свидетельствуют, что рассматриваемый нами философ не 
может более считаться представителем АФ36. В каждом подобном слу-
чае перед нами встаёт резонный вопрос: должны ли мы включать этого 
философа в общее «генеалогическое древо» АФ? 

Вторая, по-видимому, более фундаментальная проблема касается 
очевидной произвольности выбора тех конкретных философов, кото-
рых мы назначим на роль отцов-основателей и которые фактически 
станут своего рода «корнями» общего «генеалогического древа» АФ. 
Трудно не заметить, что в ключевом для данного подхода вопросе опре-
деления «канонического» списка отцов-основателей АФ царит 
неразбериха. С одной стороны, кто-то предлагает включить в него 

 
Оксбриджа) своих «протеже» — молодых и талантливых представителей АФ (подробнее 
см.: Monk, 2019). 

35 Пример подобного «генеалогического древа» для ранней АФ см. (Glock, 2008, 
227; рус. пер.: Глок, 2022, 328). Другими примерами могут служить проект Девера «The 
Philosophy Family Tree» (https://academictree.org/philosophy/) и схема, размещённая на 
личном сайте Чалмерса, на которой отображена австралийская «ветвь» АФ 
(https://consc.net/tree/).  

36 В качестве наглядной иллюстрации своего замечания Пинкок приводит пример 
Рорти, отмечая, что условный «Рортипосле-1998» обычно не считается представителем АФ, 
хотя, казалось бы, он находился под прямым интеллектуальным влиянием более раннего 
себя — условного «Рортидо-1998», который был вполне типичным представителем АФ 
(Pincock, 2013, 8). Ещё один хрестоматийный пример — многочисленные 
«Витгенштейны» раннего, среднего и позднего периодов. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 175 

Больцано37, кто-то — Брентано38, кто-то — Майнонга39, кто-то — Гус-
серля40, кто-то — Пирса41. С другой стороны, кто-то исключает из него 

 
37 Как, в частности, пишет Фоллесдал: «С моей точки зрения, Больцано, 

родившийся в 1781 году, был выдающимся аналитическим философом» (Føllesdal, 1997, 
6; рус. пер.: Фоллесдал, 2002, 230). Таких же взглядов придерживается Робинсон: 
«"Учение о науке" (1837 г.) Больцано имеет все основания претендовать на звание первой 
работы в аналитической традиции» (Robinson, 2015, 570; также см.: Dummett, 1991, vii; 
Sundholm, 1999; Inwagen, 2006, 85; Textor, 2006, 10–11; Künne, 2006). 

38 Известно, например, что Брентано оказал определённое влияние на 
Кембриджских аналитиков в лице Мура и Рассела через фигуру их учителя Стаута, 
который в своей «Аналитической психологии» (1896 г.) довольно успешно 
популяризировал идеи Брентано в интересах их рецепции последующими поколениями 
британских философов (Bell, 1999, 200–201; также см.: Schaar, 2013; хотя ср. с этим: Glock, 
2008, 74; рус. пер.: Глок, 2022, 111–112). Включить Брентано в состав отцов-основателей 
АФ имеет определённый смысл хотя бы на тех основаниях, что его ученик Твардовский 
создал Львовско-Варшавскую школу с такими важными для развития логики и 
мереологии фигурами, как Котарбинский, Лесьневский, Лукасевич, Айдукевич и Тарский 
(например, ср. с этим: Raatikainen, 2013, 16). 

39 К примеру, Шуберт Калси в первом же предложении своего исследования по 
теории объектов признаётся: «Майнонг был одним из великих философов, стоявших у 
истоков аналитической философии и феноменологии» (Schubert Kalsi, 1978, 4; также см.: 
Monk, 1996b, 13; Raatikainen, 2013, 15). 

40 Отрицать влияние Гуссерля на парадигматических представителей АФ очень 
непросто, поскольку оно подтверждается фактологически. Такого рода влияние отмечают 
многие историки философии. К примеру, Раатикайнен подчёркивает особое значение 
«Логических исследований» Гуссерля (1901 г.) для истории становления и развития 
ранней АФ: «"Aufbau" Карнапа также содержит много ссылок на неё; и Карнап посещал 
семинар Гуссерля во Фрайбурге в 1924–25 годах» (Raatikainen, 2013, 15; также см.: Künne, 
1990; Monk, 1996b, 13; Dummett, 2014, 41–53, 73–79, 105–114; Milkov, 2020, 111–124). 

41 В уже упоминавшемся выше учебнике, перечисляя фигуры тех, кого можно 
было бы назвать представителями АФ (Кембриджских аналитиков, членов Венского и 
Берлинского кружков и др.), Фейгл и Селларс включают туда в том числе Фреге и Пирса. 
Объясняя критерий выбора конкретных работ, опубликованных в их учебнике, в 
частности, они пишут: «Фреге, один из трудов которого мы включили, и Пирс, работы 
которого не были представлены, поскольку они и так широко доступны…» (Feigl & 
Sellars, 1949, vi; также см.: Nagel, 1936a, 18; Nagel, 1936b, 30, 37; Wilson, 1995, 124; Atkin, 
2008, 63; Soames, 2008, 449–450).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 176 

Фреге42, кто-то — Витгенштейна43, кто-то — Мура и Рассела44, а кто-
то — их всех вместе взятых45. При этом каждое из таких предложений 
имеет своих сторонников и противников, причины и объяснения, что 
только усиливает общее впечатление о произвольном характере любого 
из списков предполагаемых отцов-основателей АФ. Здесь я не буду 
оспаривать или обсуждать ничего из сказанного выше. Моя личная 
точка зрения состоит в том, что, принимая генеалогический подход, мы 
неизбежно ввязываемся в бесконечные бессмысленные «местнические 
войны», когда вместо изучения истории АФ начинаем заниматься выяс-
нением того, чьи претенденты на роль её отцов-основателей 
«родовитее». От себя сделаю только одно замечание. Проблема 

 
42 В частности, Хакер отказывает Фреге в праве быть отцом-основателем АФ из-

за того, что он и его труды в целом не играли серьёзной роли в период становления и 
зарождения АФ, в отличие, например, от исследований Мура и Рассела. В лучшем случае 
ему может быть отведена роль деда-предвестника и то лишь одного из многих: «Бентам, 
как и Фреге, был одним из многочисленных предшественников аналитической философии 
двадцатого века» (Hacker, 1996, 281; также см.: Frost-Arnold, 2017, 53–54; ср. с этим 
реплику Антона Кузнецова: Научный семинар МЦИС, 2018). 

43 Монк, по-видимому, не считает Витгенштейна отцом-основателем АФ, когда 
заявляет: «На моей карте Фреге, Рассел, Гуссерль и Майнонг находятся по одну сторону 
границы, в то время как Витгенштейн — по другую. И, таким образом, 
противоположностью "аналитическому" является не "континентальный", не 
"феноменологический", а скорее "витгенштейновский"» (Monk, 1996b, 13; ср. с этим 
реплику Юнусова и последующие на неё реакции в рамках недавней дискуссии: Круглый 
стол ИФ РАН, 2025). Сомнений нет в том, что Витгенштейн, пожалуй, самая неудобная 
(по разным причинам) и оспариваемая фигура во всём списке потенциальных отцов-
основателей АФ, поэтому настойчивое желание многих исследователей избавиться от неё 
вполне объяснимо. Однако не следует забывать, что, «вырывая Витгенштейна с корнем», 
мы попутно также «обрезаем» с общего «генеалогического древа» АФ и все «ветви», 
которые из него «произрастали», вроде его выдающихся учеников: Малкольма, фон 
Вригта или Блэка. И если бы я был сторонником генеалогического подхода, то я бы 
трижды подумал, стоит ли так делать.  

44 Даммит, известный своими симпатиями к Фреге, рассуждая об истории раннего 
периода АФ, пишет: «Термин "англо-американская" — это ошибочное обозначение, 
которое приносит много вреда. … создаёт абсолютно ложное впечатление о том, как 
возникла аналитическая философия. Как бы ни были важны Рассел и Мур, никто из них 
не был источником (или даже одним из источников) аналитической философии; а 
прагматизм был просто интересным притоком, который влился в основное русло 
аналитической традиции. Источниками аналитической философии были труды 
философов, которые писали в основном или только на немецком языке; и это оставалось 
бы очевидным для всех, если бы не чума нацизма, изгнавшая так много немецкоязычных 
философов за Атлантику» (Dummett, 2014, xiii). Буквально парой страниц ниже он также 
добавляет: «… эта терминология полностью искажает исторический контекст, в котором 
аналитическая философия родилась … её лучше было бы назвать "англо-австрийской", а 
не "англо-американской"» (Dummett, 2014, 1; ср. с этим «тезис Нейрата-Галлера» об 
интеллектуальной независимости и своеобычности австрийской философии: Simons, 
2000, 69–70). 

45 Именно так нам предлагает поступить Раатикайнен (Raatikainen, 2013, 21).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 177 

большей части подобного рода «местнических войн» в том, что они 
чаще всего просто нерелевантны заявленному в генеалогическом под-
ходе критерию отбора конкретных философов на право называться 
представителями АФ, поскольку обычно «битвы» в них ведутся не пу-
тём ссылок на факты интеллектуального влияния и/или научной 
коммуникации (описываемые в терминах «учил», «учился», «встре-
чался», «беседовал», «переписывался», «был коллегой по кафедре» 
и т. д.), а указанием на факты доктринального сходства/различия, тек-
стуально наблюдаемые в трудах условных философов A и B. Как по мне, 
так это очень странная форма критики генеалогического подхода. Пред-
положим, что некий условный историк философии S показал и самым 
убедительным образом обосновал наличие огромного числа удивитель-
ных доктринальных параллелей в трудах Ницше и Карнапа (Sachs, 
2011). Достаточно ли нам этого, чтобы мы могли считать Ницше хотя 
бы дедом-предвестником АФ? Я думаю, нет. Неудивительно, что 
обычно любая критика такого рода либо остаётся без внимания, либо 
получает «дежурные» ответы, вроде комментария Глока о том, что 
Больцано, в отличие от Фреге, не может быть отцом-основателем АФ по 
той простой причине, что его влияние на её представителей регистриру-
ется более поздним периодом, чем факт её появления на свет в виде 
оформившейся самостоятельной философской традиции (Glock, 2008, 
224–226; рус. пер.: Глок, 2022, 324–326). 

Третья проблема заключается в том, что интеллектуальное влия-
ние — это отношение степени, а не абсолютное состояние (если 
угодно, не дихотомическое отношение по принципу было/не было). И 
как к любому отношению степени к нему применим вопрос: сколько в 
точности нужно испытать условных «порций» интеллектуального вли-
яния условному философу B со стороны условного философа A, чтобы 
первый мог считаться представителем АФ? Ряд примеров с условными 
«порциями» интеллектуального влияния одного философа на другого 
можно множить до бесконечности. Поэтому я ограничусь только парой 
случаев. Известно, к примеру, что Деррида открыто говорил о себе как 
о философе, испытавшем сильное влияние Остина: 

 
Среди множества причин, которые лишают меня 

права представлять «выдающуюся философскую тради-
цию» [т. е. континентальную философию — А. Н.], есть и 
такая: я считаю себя во многих отношениях довольно 
близким к Остину, очень заинтересованным в его пробле-
матике и многим ему обязанным. … когда я задаю вопросы 
или возражаю, это всегда происходит в тех местах, где я 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 178 

распознаю в теории Остина предпосылки, которые явля-
ются наиболее устойчивыми и центральными 
предпосылками континентальной метафизической тради-
ции (Derrida, 1988, 38). 

 
Допустим, его заявления верны, и он действительно испытал 

сильное интеллектуальное влияние со стороны Остина. Значит ли это, 
что мы должны считать Деррида представителем АФ? Мюррей находил 
и убедительно описывал следы интеллектуального влияния «Бытия и 
времени» Хайдеггера на «Понятие сознания» Райла (Murrey, 1978). Бо-
лее того, именно Райл опубликовал в своё время вполне 
комплиментарную рецензию на «Бытие и время» Хайдеггера (Ryle, 
1929; рус. пер.: Райл, 2007). Так что не стоит удивляться заявлению ис-
торика Ренча: «Работа Райла в течение всей его жизни протекала под 
знаком аналитической рецепции феноменологии, и с самого начала его 
занимала дискуссия (Auseinandersetzung) с Хайдеггером» (Rentsch, 
2003, 104; рус. пер. цит. по: Борисов, 2007, 94). Если оценки Мюррея и 
Ренча корректны, очевидно, что Хайдеггер оказал некоторое (значи-
тельное, важное, решающее — нужное подчеркнуть) интеллектуальное 
влияние на Райла. Достаточно ли этого, чтобы мы назвали Райла пред-
ставителем КФ? Для меня это вопросы риторические, не требующие 
ответа. Тем не менее историки философии из случая Райла и Хайдеггера 
или любого другого похожего случая (Дильтея и Карнапа (Damböck, 
2012), Гуссерля и Деннета (Carr, 1998)) часто делают поспешные вы-
воды о включении/исключении условного философа B, испытавшего 
влияние условного философа A, в условную философскую традицию X, 
к которой последний принадлежал. Такого рода выводы напоминают 
мне следующую ситуацию. Представьте, что я пишу письмо своим ро-
дителям, и в соседнем доме вы делаете то же самое. Допустим, кто-то, 
прочитав моё и ваше письмо, обнаружит в них массу содержательных 
параллелей. Должен ли этот кто-то сделать на данном основании вывод 
о том, что я и вы — братья? Мне кажется, это был бы очень странный 
вывод. Если ваше письмо родителям по содержанию очень похоже (до 
неразличимости) на моё письмо родителям, это не делает нас с необхо-
димостью родственниками. Единственный вывод, который можно 
сделать на основе наших писем, — это то, что у нас одинаковые жиз-
ненные обстоятельства и мы любим своих разных родителей в 
одинаковой степени. Так что в работах условных философов A и B мо-
жет быть сколь угодно много доктринальных параллелей, на основании 
которых можно сделать вывод только о том, что эти параллели там есть, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 179 

но из этого никак не следует, что A и B с необходимостью являются 
представителями одной и той же философской традиции. 

Нормативно-стилистический подход. Согласно взглядам его 
сторонников, АФ характеризует не какой-то конкретный метод или 
набор исследовательских техник, а скорее стиль мышления и письма. 
Он включает в себя такие интеллектуальные добродетели, как ясность 
и аргументированность46. Общий пафос нормативно-стилистического 
подхода очень удачно и в то же время лаконично можно выразить фра-
зой Конанта47:  

 
… быть аналитическим философом означает быть 

больше связанным с определённым представлением о том, 
как нужно заниматься философией, чем с тем, к какому вы-
воду следует прийти на основе такого занятия, — с 
характером деятельности в момент философствования, а 
не с корпусом доктрины, в котором она воплощается» 
(Conant, 2016, 19–20). 

 
Существует (как минимум) две стратегии, в рамках которых 

обычно реализуется данный подход. Наиболее простая, хотя и наименее 
распространённая, определяет понятие стиля буквально — как манеру, 
в которой что-то пишется либо говорится48. Фактически она выстраива-
ется на известном из сравнительного литературоведения определении. 
Здесь ключевую роль при оценке стиля будут играть выбор условным 
философом A тех или иных слов (словарей) в некотором тексте T, 

 
46 Робинсон очень едко и метко формулирует солидарное мнение представителей 

АФ, когда пишет: «… с появлением и под влиянием работ Гегеля в практике 
философствования что-то серьёзным образом пошло не так. Дело не в доктрине как 
таковой, — по крайней мере, это никак не связано с её идеализмом или приоритетом 
"целого", — а в самом стиле философского дискурса» (Robinson, 2015, 575). 

47 Если Конант не ошибается в оценке, велика вероятность, что на самом деле за 
термином «АФ» скрывается очередное полиморфное понятие. Данный специфический 
класс понятий был впервые введён и изучен Райлом (Ryle, 1951). Его парадигмальными 
примерами служат понятия работать и мыслить. Ключевой особенностью полиморфных 
понятий принято считать то, что в пропозициях вида «A выполняет/занимается/делает X» 
вместо X всегда можно подставить какие-то конкретные виды деятельности, но ни один 
из них не будет тем видом деятельности, каждый случай которого обязательно является 
X-остью (подробнее см.: Urmson, 1970; рус. пер.: Урмсон, 2025). 

48 В истории философии были прецеденты анализа философских текстов в 
терминах литературного стиля. Баграмян, в частности, в качестве примера ссылается на 
работу Блэншарда «О философском стиле» (1954 г.) (Blanshard, 1954). Другими 
известными мне примерами являются эссе Твардовского «О ясном и неясном 
философском стиле» (1919 г.) (Twardowski, 1919) и исследование Ланга «Анатомия 
философского стиля» (1990 г.) (Lang, 1990). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 180 

использование конкретных фигур речи (гипербол, литот, инверсий, 
плеоназмов и т. д.), разного рода литературных приёмов (аллегорий, 
иронии, сарказма и т. п.), предпочитаемый формат предложений (про-
стые/сложносочинённые, короткие/длинные и т. д.) и в целом способ 
построения структуры текста. Такая стратегия считается не очень про-
дуктивной, поскольку она игнорирует эпистемическое содержание 
философии. Между литературой и философией как отдельными пись-
менными жанрами есть существенное различие. Последняя, в отличие 
от первой, чаще всего не занимается так называемым «созданием смыс-
лов» (точнее, не ограничивается этим). Чтение романов Золя из цикла 
«Ругонов-Маккаров» не то же самое, что чтение диалогов Платона. Фи-
лософия стремится пополнить знания о мире (пускай даже и на очень 
абстрактном уровне), в отличие от литературы, которая обычно не ста-
вит перед собой подобной задачи. По мнению Баграмян, разница в 
литературных стилях философов слишком поверхностна, чтобы с её по-
мощью можно было объяснить наличие границы между АФ и КФ, а 
также крайне неинформативна, поскольку не позволяет однозначно 
классифицировать ряд знаковых для современной философии фигур49: 
«Витгенштейн … обычно считается одним из основателей аналитиче-
ской философии, однако его уникальный стиль письма не похож ни на 
что другое в обеих традициях» (Baghramian, 2024, 22). Более популяр-
ной и общепринятой среди историков АФ является стратегия, где под 
стилем понимается специфический набор когнитивных норм, которыми 
руководствуется в своих исследованиях тот или иной философ50. В ней 
понятие стиля, объединяющего философов разных поколений, вклю-
чает в себя набор нормативных ориентиров, не придерживаясь которых 
(либо открыто нарушая которые), условный философ A не сможет стать 
частью единой традиции АФ. Ясность, аргументированность, откры-
тость к критике со стороны коллег, приверженность к соблюдению 

 
49 Другие возражения против чисто литературного понимания философского 

стиля также см. (Ross, 1998, 67–68). 
50 Примеры реализации данной стратегии см. (Williams & Montefiore, 1966; Engel, 

1999; Humphries, 1999; Levy, 2003; Trakakis, 2012; Baghramian, 2014; Robinson, 2015; 
Donahue & Ochoa, 2016; Conant, 2016). С некоторыми оговорками можно включить в 
состав её сторонников Фоллесдала (Føllesdal, 1997, 10–12, 14–15; рус. пер.: Фоллесдал, 
2002, 234–236; 238–239), Маллигана (Mulligan, 1991, 115–116) и даже Даммита, который 
в своём желании записать Эванса в ряды представителей АФ готов был сделать 
исключение из собственного же доктринально-методологического подхода, оправдывая 
это ссылками на философский стиль его работ (Dummett, 2014, 5). Из российских 
исследователей позиции нормативно-стилистического подхода в том или ином виде 
разделяют Целищев (Целищев, 2000), Грязнов (Грязнов, 2006), Лебедев (Лебедев & 
Петякшева, 2006), Джохадзе (Джохадзе, 2016), Макеева (Макеева, 2019), Борисов 
(Борисов, 2021) и Юнусов (Круглый стол ИФ РАН, 2025), из белорусских исследовате-
лей — Кардаш (Кардаш, 2021), из украинских — Шрамко (Шрамко, 2005; Шрамко, 2007). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 181 

правил рационального спора — вот далеко не полный, хотя и наиболее 
часто упоминаемый набор отличительных черт когнитивных норм пред-
ставителей АФ51. 

Так же, как и все предшествующие подходы, нормативно-стили-
стический имеет серьёзные проблемы, которые ставят под сомнение 
обоснованность и надёжность предлагаемого им критерия для разграни-
чения АФ и КФ. Возьмём, например, такие когнитивные нормы, как 
ясность и аргументированность. Принято считать, что, в отличие от ра-
бот в жанре КФ, исследования представителей АФ успешно 
справляются с тем, что я бы не без доли иронии называл Тестом Конта, 
когда взгляды и позицию условного философа A, представленную им в 
некотором тексте T, можно изложить аргументировано, ясно и на понят-
ном (технически универсальном) языке. Интересной его модификацией 
является тест, недавно предложенный Юнусовым (Юнусов, 2025). В 
нём оценке подлежит не конкретный текст T условного философа A, а 
имевшаяся в тот момент у A нормативная установка (в виде стремле-
ния A излагать свои мысли ясно и на понятном языке или, напротив, 
неясно и на изобилующем авторскими неологизмами языке), которая им 
двигала в момент написания T. Проблема, однако, в том, что не суще-
ствует стандарта для измерения ясности52, так же как и инструмента для 
определения стремления быть ясным53. Из-за отсутствия такого 

 
51 Если внимательно присмотреться, сложно не заметить их совпадение с набором 

стереотипных когнитивных норм любой научной деятельности. Многие историки АФ 
обращали на это внимание и даже считали поводом для гордости (Wright, 1993, 25; рус. 
пер.: Вригт, 2013a, 78; Hacker, 1998, 3; Engel, 1999, 222). В этом отношении вполне 
предсказуемо, что именно представители АФ периодически демонстрируют образцы 
оптимизма относительно наличия прогресса в философском знании. Ближайший 
пример — широко растиражированная реляция Уильямсона: «Во многих областях 
философии в 2007 нам известно гораздо больше, чем в 1957; как и в 1957 нам было 
известно гораздо больше, чем в 1907; а в 1907 — чем в 1857» (Williamson, 2007, 279–280). 

52 Как справедливо указывает Харт: «Поразительно, что во всём корпусе 
аналитической философии нет отчётливо артикулированного анализа ясности» (Hart, 
1990, 197). В итоге кто-то жалуется на «трудный для понимания» стиль работ Дэвидсона 
(Passmore, 1985, 63; рус. пер.: Пассмор, 2002, 71), кто-то в качестве примера «неясного 
философа» приводит Селларса (Inwagen, 2006, 86), и почти все без исключения — 
Витгенштейна (Ross, 1998, 67; Stevens, 2013, 31; Dainton & Robinson, 2015, 569; но ср. с 
этим: Candlish, 2016, 37–41). 

53 Если только мы не готовы принимать «за чистую монету» ангажированные 
саморазоблачения или косвенные свидетельства третьих лиц, наподобие слов из интервью 
Сёрла для журнала «Reason» (2000 г.): «… Фуко сказал, что Деррида практиковал метод 
obscurantisme terroriste (терроризм неясности). Мы говорили по-французски. И я спросил: 
"Что, чёрт возьми, вы имеете в виду?". Фуко ответил: "Он пишет так неясно, что вы 
никогда не можете понять, что именно он утверждает, в этом заключается его неясность, 
а затем, когда вы критикуете его, он всегда может сказать: «Вы меня не поняли; вы — 
идиот». И в этом заключается его терроризм"» (цит. по: Braune, 2024, 108). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 182 

стандарта все наши тесты на принадлежность того или иного философа 
к лагерю представителей АФ неизбежно будут содержать в себе ложно-
отрицательные и ложноположительные результаты. Применяя 
нормативно-стилистический подход неизбирательно, нам придётся 
рано или поздно вывести за границы АФ многих знаковых для неё фи-
лософов54. Некоторые представители АФ в своей «борьбе за чистоту 
рядов» так и делают. Например, в заключении рецензии Райта на книгу 
Макдауэлла «Разум и мир» (1994 г.) мы читаем следующее:  

 
Если аналитическая философия требует испыты-

вать чувство неловкости при виде необъяснённых или 
только частично объяснённых технических терминов, если 
она требует формальности и точности в изложении аргу-
ментов, максимально ясных обозначений и формулировок 
предположений, целей, задач и т. д., то перед нами явно не 
работа по аналитической философии» (Wright, 1996, 252; 
данный пример взят мной из: Conant, 2016, 33–34). 

 
Тем более что в некоторых случаях исследователи, как мне ка-

жется, путают между собой такие характеристики философских 
текстов, как «ясность» и «переводимость», тогда как это совсем не одно 
и то же. Многим моим коллегам, представителям АФ, кажется (и часто 
не без оснований), что, к примеру, Гуссерль и Сартр могут быть изло-
жены ясно и аргументировано (то есть они без проблем проходят Тест 
Конта), тогда как Витгенштейн и Хайдеггер — нет. Я думаю, что всем, 
кто знаком с каноническими текстами представителей АФ вроде «Осно-
воположений арифметики» Фреге, «Principia Mathematica» Уайтхеда и 
Рассела, «Защиты здравого смысла» Мура или «Понятия сознания» 
Райла, очевидно, что они стремились к идеалу ясности (строгости, 
точности — нужное подчеркнуть), часто прибегая для этой цели к ло-
гическим и даже математическим инструментам. Однако с теми же 
основаниями можно оценивать специфический словарь Хайдеггера как 
попытку представить ясное и точное выражение для того, что не мо-
жет быть выражено в нашем обычном языке. Тем самым Хайдеггер 
проходит Тест Юнусова55, но не справляется с Тестом Конта. 

 
54 Одновременно включая в число представителей АФ других философов, вроде 

Джеймса и Дьюи. 
55 По мнению Юнусова, вопрос о ясности работ условного философа A — это не 

вопрос конкретного текста T за авторством A (то есть не вопрос факта, решаемый с 
помощью утверждений вида «текст T автора A ясный/неясный»), а вопрос нормативный: 
была ли у A при работе над текстом T установка быть ясным или неясным. Следовательно, 
он может и должен допускать случаи, когда A актуально имел стремление к ясности, но 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 183 

Аргументированность как критерий для разграничения АФ и КФ 
не менее проблематична, чем ясность. Утверждения о том, что АФ и КФ 
различаются своими философскими стилями из-за роли, которую аргу-
мент играет в каждой из этих традиций, не находят эмпирических 
подтверждений56. Так что любые попытки определить АФ в качестве 
эксклюзивной философской традиции, представители которой занима-
ются решением философских вопросов с помощью ясных и строгих 
аргументов, при более близком рассмотрении не выдерживают критики. 
Подавляющее большинство философов, принадлежащих самым разным 
историческим эпохам и традициям, объединяет стремление предложить 
решение интересующих их вопросов на основе таких аргументов (аб-
дуктивных, дедуктивных или индуктивных)57. В этом смысле 
нормативно-стилистический подход уязвим к уже знакомому по экуме-
низму возражению Хакера: если мы готовы принять его, то нам нужно 
быть готовыми к тому, что в какой-то определённый момент «АФ» про-
сто перестанет работать как классификационный термин. Всё это делает 
нормативно-стилистический подход ненадёжным и, как мне кажется, 
практически полностью его обесценивает58. 

Историко-археологический подход. Это последний подход к АФ, 
на который мне хотелось бы обратить внимание. В самом примитивном 
виде лежащую в его основе идею можно выразить в форме следующего 
довольно нехитрого размышления: (1) поскольку к представителям АФ 
по определению относятся философы, которых принято называть ана-
литическими, (2) давайте попробуем раскопать в архивах и старых 
публикациях исходные примеры употребления термина «АФ», и в про-
цессе этого, возможно, мы узнаем что-то важное о том, где, как и почему 
следует проводить границу между АФ и всеми остальными философ-
скими традициями. Лежащую в основаниях историко-археологического 
подхода идею, на мой взгляд, удачно выразил Раатикайнен: 

 
(по тем или иным причинам) не сумел это реализовать на практике в своём конкретном 
тексте T (хотя ср. с этим любопытный мысленный эксперимент Анжеля с неким условным 
Деррида, решившим стремиться к ясности: Engel, 1999, 225–226). 

56 Напротив, есть хорошие эмпирические основания (за которыми стоят большие 
данные) считать, что между работами представителей АФ и КФ нет значимых различий в 
плане места, которое в них занимает рациональная аргументация (подробнее см.: Mizrahi 
& Dickinson, 2021). 

57 Подобное стремление прекрасно выразил Кант во введении к первому изданию 
Критики чистого разума (1781 г.): «… что касается формы исследования, то 
достоверность [Gewißheit] и ясность [Deutlichkeit] принадлежит к числу существенных 
требований…» (Kant, 1781, 13; рус. пер. цит. по.: Кант, 1994, 10). 

58 В целом, я солидарен и с Хакером (Hacker, 1996, 3; Hacker, 2007, 125), и с 
Глоком (Glock, 2008, 210; рус. пер.: Глок, 2022, 304; Glock, 2013, 40) в том, что критерий 
разграничения АФ и КФ, который подразумевает, что все или же большинство философов 
были аналитическими, — это явно не то, что мы ищем. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 184 

… следует признать, что весь вопрос о сущности 
аналитической философии в какой-то степени является во-
просом о словах. Использование слов произвольно и 
условно, и в какой-то момент можно просто решить ис-
пользовать то или иное слово по-другому. Но если мы 
хотим использовать термин "аналитическая философия" в 
соответствии с его изначальным значением, как содержа-
тельное, чёткое классификационное и дескриптивное 
выражение, то было бы желательным использовать его в 
разумно ограниченном и достаточно определённом 
смысле» (Raatikainen, 2013, 24). 

 
Как можно заметить, сторонников историко-археологического 

подхода интересует устоявшееся употребление, некая общая практика 
применения термина «АФ» как собирательного имени к тем или иным 
философским фигурам, существовавшая в разные исторические эпохи. 
Они считают необходимым уделять пристальное внимание истории 
происхождения самого термина «АФ», так как им кажется, что в своём 
первоначальном употреблении он имел ясное и отчётливое значение59. 

Есть разные стратегии того, как следует реализовывать данный 
подход в историко-философских исследованиях. Наиболее простая из 
них — антикварная, которая заключается в попытке найти и описать 
(желательно) самые ранние случаи употребления словосочетания 
«АФ». Такая стратегия сталкивается с предсказуемой проблемой. По-
добно другим именам собирательным, термин «АФ» в разное время и в 
разных контекстах использовался крайне небрежно. Поэтому даже сей-
час, когда условный философ A предпочитает называть себя 
«представителем АФ», неясно, что именно он имеет в виду. Точным 
описанием случая самого раннего употребления термина «АФ», и глав-
ное — убедительным доказательством того, что это именно такой 
случай, мы пока не располагаем. Но, по-видимому, из уже нами откры-
тых случаев им является словосочетание «philosophie analytique», 
встречающееся в работах французского оккультиста Кур де Жебелена 
(1781 г.) (подробнее см.: Васильев, 2019, 150–151). Вполне очевидно, 
что ни один из ещё неродившихся парадигматических представителей 
АФ не мог быть включён в экстенсионал этого словосочетания его ав-
тором. По этой причине, я думаю, что погоня за мифическим случаем 

 
59 Исследователей, готовых поддержать данный подход, на самом деле не так уж 

и много, но они всё же есть (Raatikainen, 2013; Frost-Arnold, 2017; Kosecki, 2025). В России, 
насколько мне известно, ему до определённой степени симпатизирует только Логинов 
(Круглый стол ИФ РАН, 2025). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 185 

самого раннего употребления термина «АФ» в целом лишена смысла. 
Неслучайно некоторые сторонники историко-археологического под-
хода предлагают нам избегать подобной практики в исследованиях. В 
частности, Фрост-Арнольд подчёркивает: «Нашим вопросом не может 
быть просто вопрос "Когда в печати впервые появилась двухсловная 
фраза «аналитическая философия» (либо её эквивалент в других язы-
ках)?" Этого явно недостаточно, так как, к примеру, Милль называет 
Локка "бесспорным основателем аналитической философии сознания 
[mind]" … однако никто не хочет классифицировать Локка как аналити-
ческого философа (по крайней мере, в том же смысле, что и Рассела, 
Карнапа и др.)» (Frost-Arnold, 2017, 32). Проще говоря, в погоне за ми-
фическим случаем самого раннего употребления термина «АФ» мы 
(весьма вероятно) узнаем что-то о его истории, хотя и ровным счётом 
ничего о том, что такое АФ60. Я не против фетишизации слов как тако-
вых, однако, если способ употребления термина «АФ» (либо его 
эквивалентов в других языках) был собирательным, а не нарицатель-
ным, любая такая погоня будет безнадёжной даже с точки зрения чистой 
лингвистики. 

Другая, более сложная стратегия — анахроническая61. Здесь во-
прос «Что такое АФ?» замещается вопросом «Когда сами философы 
стали употреблять термин "АФ" в том значении и тем способом, кото-
рый напоминает наше нынешнее его употребление?» (Frost-Arnold, 
2017, 32). Такая стратегия кажется более разумной и перспективной, 
хотя и она не лишена проблем. Первые известные нам случаи употреб-
ления термина «АФ» в современном значении датируются 1930-ми 
годами (Preston, 2010, 69; Ламберов, 2010, 26; Raatikainen, 2013, 19; 
Beaney, 2013a, 42; Frost-Arnold, 2017, 34; Kosecki, 2025, 221). Кто-то 

 
60 Единственный известный мне способ поставить полноценный знак тождества 

между историей «АФ» (как термина) и историей АФ (как философской традиции) 
заключается в наделении семантики слов независимой перформативной силой, 
собственной каузальностью в отношении эпистемического и социального порядка в 
нашем мире. Такие исследовательские практики существуют, достаточно вспомнить о 
Begriffsgeschichte Козеллека. Но все они весьма экзотичны и крайне обременительны 
(подробнее см.: Нехаев, 2014, 214–218). Так что я не думаю, что историки АФ всерьёз 
готовы практиковать подобное. Хотя робкие попытки двигаться в данном направлении 
всё же есть: в частности, при помощи так называемых «категорий акторов» (Frost-Arnold, 
2017, 27–31). 

61 Использованные мной названия для стратегий историко-археологического 
подхода неслучайны: они служат данью памяти замечательному шотландскому философу 
Аласдеру Макинтайру (12.01.1929–21.05.2025), известие о смерти которого застало меня 
в момент написания этой статьи. Термины «антикварный» [antiquarianism] и 
«анахронический» [anachronism] я взял из небольшого введения к сборнику (Rorty, 
Schneewind & Skinner, 1984, 10), в котором было опубликовано его очень важное эссе 
«Связь философии с её прошлым» (1984 г.) (MacIntyre, 1984). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 186 

находит их в работе Лангер «Практика философии» (1930 г.) (Langer, 
1930), кто-то — в трудах Уиздома: «Интерпретация и анализ в связи с 
теорией определения Бентама» (1931 г.) (Wisdom, 1931) или «Проблемы 
сознания и материи» (1934 г.) (Wisdom, 1934), кто-то — в статье Мон-
тегю «Философия как взгляд» (1933 г.) (Montague, 1933), кто-то — в 
книге Коллингвуда «Эссе о философском методе» (1933 г.) 
(Collingwood, 1933), кто-то — в отчёте Нагеля «Впечатления и оценки 
аналитической философии в Европе» (1936 г.) (Nagel, 1936a; Nagel, 
1936b), кто-то — в обзоре Айера «Аналитическое движение в современ-
ной британской философии» (1936 г.) (Ayer, 1936), а кто-то — в 
учебнике Лэрда «Современная философия» (1936 г.) (Laird, 1936). Труд-
ность в том, что все перечисленные случаи являются примерами 
употребления разных терминов, поскольку они различаются между со-
бой либо интенсионалами, либо экстенсионалами, либо обоими 
одновременно. В этом можно убедиться самостоятельно; для этого до-
статочно прочитать указанные выше тексты. Однако в интересах 
иллюстрации я всё же приведу один весьма показательный пример. В 
частности, интенсионалы терминов «АФ»лангер, «АФ»нагель и «АФ»лэрд 
можно считать эквивалентными (под АФ в них понимается особый тип 
философского исследования, оперирующий методом анализа, хотя и тут 
имеются нюансы: так, например, Лэрд включал в него инструменталь-
ный и остенсивный анализ, чего, как известно, не стал бы делать 
Нагель), в то время как их экстенсионалы сильно различаются: для 
«АФ»лангер экстенсионалом будут Майнонг, Гуссерль, Пирс, Дьюи, Рас-
сел, Броуд; для «АФ»нагель — Мур, Карнап, Рейхенбах, Витгенштейн, 
Тарский; а для «АФ»лэрд — Брентано, Майнонг, Гуссерль, Стаут, Рассел, 
Мур, Броуд, Дьюи, Джеймс, Карнап, Витгенштейн, Рейхенбах, Тарский. 
Кроме того, есть ещё два важных соображения, которые необходимо 
принять во внимание, когда мы погружаемся в изучение истории такого 
собирательного словосочетания, как «АФ» (либо его эквивалентов в 
других языках). Во-первых, нельзя забывать, что дополнительные раз-
личия на проиндексированные нами термины налагают имена для так 
называемых классов контраста, то есть термины, обозначающие что-
то, условно принимаемое за примеры не-АФ. Ряд таких имен включает 
в себя «спекулятивный», «традиционный», «метафизический» и т. д., а 
вовсе даже не один только уже привычный нам термин «континенталь-
ный» (подробнее см.: Frost-Arnold, 2017, 54–58). Во-вторых, если вы 
номиналист и не любите пустые споры о словах, также не стоит скиды-
вать со счетов сущности, обозначенные не проиндексированными выше 
терминами, а другими именами. Яркий пример — термин Броуда «кри-
тическая философия», введённый им в статье «Критическая и 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 187 

спекулятивная философия» (1924 г.) (Broad, 1924), интенсионал кото-
рого вполне эквивалентен современным способам употребления 
термина «АФ»62 (Gustavsson, 2021). Таким образом, когда мы имеем 
дело с различными случаями употребления термина «АФ», чтобы избе-
жать историко-философской путаницы, их необходимо индексировать: 
«АФ»лангер, «АФ»уиздом, «АФ»монтегю, «АФ»коллингвуд, «АФ»нагель, «АФ»айер, 
«АФ»лэрд. Наиболее щепетильные сторонники историко-археологиче-
ского подхода так и делают. Они честно и открыто признают, что не 
занимаются вопросом «Что такое АФ?», а специализируются на кон-
кретных вопросах из целой их серии: «Что такое "АФ"лангер?», «Что 
такое "АФ"уиздом?», «АФ»монтегю и т. д. Безусловно, это трудная, важная и 
нужная историко-философская работа. Проблема только в том, что каж-
дый из полученных ими ответов не будет ответом на вопрос «Что такое 
АФбез-индекса?». 

Большая часть исследований истории АФ реализуется в рамках 
представленных выше подходов (их разных версий и разновидностей). 
Хотя на практике историки АФ довольно редко пользуются только од-
ним из данных подходов, намного чаще в своих работах они применяют 
определённого рода гибрид. Например, Глок в своём opus magnum 
миксует доктринальный (основанный на тезисе «семейного сходства») 
и генеалогический подходы, Даммит — доктринальный и методологи-
ческий, Купер — топико-тематический и доктринальный. Для 
удобства я привожу ниже таблицу, в которой конкретные исследования 
историков АФ рассортированы по соответствующим строкам в зависи-
мости от того, какие именно подходы они (преимущественно) в них 
практиковали (Табл. 1). 

 
Подходы Исследователи и исследования 

Экуменистиче-
ский 

Cohen, 1986; Williams, 1990; Putnam, 1997; 
Rosen, 2001; Грязнов, 2006; Barris, 2012; Ste-
vens, 2013; Шохин, 2013; Васильев, 2019 

Топико-тематиче-
ский 

Ammerman, 1965; Passmore, 1985; Cohen, 1986; 
Cooper, 1994; Суровцев, 2010 

Доктринальный 

Nagel, 1936a; Nagel, 1936b; Dummett, 1978; Coc-
chiarella, 1987; Wright, 1993; Cooper, 1994; 
Critchley, 1998; Peijnenburg, 2000; Stroll, 2000; 
Campbell, 2001; Buckle, 2004; Воленьский, 

 
62 Исследовать отличные от словосочетания «АФ» имена имеет смысл хотя бы по 

той простой причине, что некоторые парадигматические представители АФ, к примеру, 
Карнап, отказывались себя так называть (Kosecki, 2025, 252). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 188 

2004; Rescher, 2005; Glock, 2008; Суровцев, 
2010; Soames, 2014 

Методологиче-
ский 

Laird, 1936; Pap, 1949; Feigl & Sellars, 1949; 
Dummett, 1978; Wright, 1993; Hylton, 1998; 
Soames, 2003a, 2003b; Rescher, 2005; Beaney, 
2007; Никоненко, 2007; Шрамко, 2007; Суров-
цев, 2010; Борисов, 2021 

Генеалогический Hacker, 1998; Zimmerman, 2004; Williamson, 
2007; Glock, 2008; Dummett, 2014; Milkov, 2020 

Нормативно-сти-
листический 

Williams & Montefiore, 1966; Mulligan, 1991; 
Føllesdal, 1997; Engel, 1999; Humphries, 1999; 
Leiter, 2000; Целищев, 2000; Levy, 2003; Stanley, 
2005; Шрамко, 2005; Грязнов, 2006; Лебедев & 
Петякшева, 2006; Trakakis, 2012; Baghramian, 
2014; Robinson, 2015; Donahue & Ochoa, 2016; 
Conant, 2016; Джохадзе, 2016 Макеева, 2019; 
Milkov, 2020; Борисов, 2021; Юнусов, 2025 

Историко-архео-
логический 

Raatikainen, 2013; Frost-Arnold, 2017; Kosecki, 
2025; Логинов, 2025 

Другие 
Matar, 1998; Preston, 2005; Akehurst, 2010; 
Crane, 2012; Strassfeld, 2020; Katzlaw, 2023; Bla-
chowicz, 2023; Petrovich, 2024 

Таблица 1. Распределение исследователей по практикуемым под-
ходам к АФ63. 

 
Такое почти повальное стремление к гибридизации разных под-

ходов не просто случайность. Историки АФ готовы в целом признать, 
что ни один из существующих подходов не позволяет нам сформулиро-
вать необходимые и достаточные условия, которые могли бы служить 
строгими и надёжными критериями для (бесспорной) классификации 
существующего в мире множества философов (и, как следствие, произ-
водимых ими теорий, концепций и т. д.) как представителей АФ64. По 
этой причине идея гибридизации подходов и кажется многим историкам 

 
63 Из хронологических соображений в таблице даются ссылки на оригинальные 

тексты, поскольку год перевода того или иного текста на русский язык (в тех случаях, 
когда таковой имеется) может существенно отличаться от года издания (переиздания) 
оригинального текста (например: Wright, 1993; Вригт, 2013a, Вригт, 2013b). Также в 
случаях, когда у исследователя имеется нескольких работ по истории АФ, в которых он 
поддерживал одни и те же взгляды, ссылки даны либо на самую раннюю работу, либо на 
наиболее репрезентативную для соответствующего подхода. 

64 Из чего иногда даже делается вывод, что на самом деле таких критериев нет 
(Levy, 2003, 285; также см.: May, 2002). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 189 

АФ столь привлекательной. Они полагают, что там, где не справляется 
один подход, должен себя оправдать гибрид из нескольких подходов. 
Главное — угадать, что и с чем нужно смешать, а также понять, следует 
ли, смешав, всё это взбалтывать. Я считаю, что стремление историков 
АФ к гибридизации в принципе бессмысленно. Проблема гибридов не в 
том, что и с чем мы в итоге смешиваем. Подлинная проблема в том, что 
нам не поможет в решении вопроса «Что такое АФ?» даже гипотетиче-
ский супергибрид, созданный на основе всех подходов. Допустим, мы 
бы захотели его создать. Нет ничего проще. Обозначим для удобства 
подходы буквами: Э (экуменистический), ТТ (топико-тематический), Д 
(доктринальный), М (методологический), Г (генеалогический), НС (нор-
мативно-стилистический), ИА (историко-археологический). На их 
основе возможны две разновидности супергибрида: конъюнктивная и 
дизъюнктивная. Первая их них выглядит следующим образом: (К) 
Э∧ТТ∧Д∧М∧Г∧НС∧ИА. Тогда как вторая: (Д) Э∨ТТ∨Д∨М∨Г∨НС∨ИА. 
Если теперь мы применим (К) к множеству всех философов как своего 
рода «фильтр», пройдя сквозь который философ получал бы право счи-
таться представителем АФ, то обнаружим, что никто и никогда не был 
представителем АФ. Применив же (Д) к множеству всех философов, 
мы выясним, что все (либо почти все) известные нам философы были 
представителями АФ65. Думаю, оба эти результата в комментариях не 
нуждаются. 

После того, как мы перебрали наиболее популярные подходы к 
истории АФ и отвергли их все (по тем или иным причинам), неизбежно 
возникает ощущение, что мы оказались в тупике. Кто-то даже может за-
паниковать и, подобно Престону, впасть в нигилизм (Preston, 2010), 
заявив, что АФ — это историко-философская иллюзия66, опасная и очень 

 
65 К аналогичным результатам и выводам приходит, в частности, и Раатикайнен, 

когда отмечает, что если мы соединим различные критерии, предложенные ведущими 
специалистами по истории АФ, то ничего, кроме разочарования, не получим (Raatikainen, 
2013, 15).  

66 Справедливости ради стоит заметить, что скандальное заявление Престона об 
«иллюзорности» АФ часто неверно интерпретируют. Он вовсе не отрицает существование 
АФ как социального феномена, сложившегося в среде профессиональных философов. Он 
лишь отрицает существование АФ в статусе эпистемической сущности (понимаемой им 
как различимое гомогенное доктринальное целое). С его точки зрения, быть (называться) 
представителем АФ, по сути, значит не более чем быть (называться) болельщиком 
хоккейного клуба Авангард. Очевидно, что в мире есть такие люди, кого мы могли бы 
считать болельщиками Авангарда. Но не менее очевидно, что между ними нет никаких 
значимых сходств, кроме чисто внешних (наподобие таких, как «иногда носят бейсболки 
и шарфики с символикой любимого клуба», «иногда кричат "Авангард — чемпион!" без 
всякой на то причины» и т. д.). Поэтому, когда вам о ком-то говорят, что он является 
болельщиком Авангарда, вряд ли из этого вы сможете сделать хоть какой-то 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 190 

влиятельная секта философов, новоявленная масонская ложа мастеров 
пера и свитка, опутавшая своими сетями ведущие университеты мира. 
Но я бы не спешил с такими выводами. Ниже я представлю новый под-
ход к истории АФ, который не только выведет нас из этого кажущегося 
тупика, но и, как мне кажется, навсегда изменит наше представление о 
том, как правильно заниматься исследованием историко-философских 
вопросов вида «Что такое X?» (где под X подразумевается какая-то раз-
личимая традиция, вроде АФ или КФ). Однако прежде, чем это сделать, 
кажется разумным выделить из существующих подходов некоторый 
имеющийся в них cum grano salis (здравый смысл). Это будут своего 
рода предварительные общие интуиции относительно разных, но харак-
терных черт АФ, которые я сформулирую в виде гипотез. В этом 
качестве они для нас весьма полезны, тем более что подход к истории 
АФ, который я представлю, позиционирует её как объект эмпириче-
ского исследования. На его основе мы проведём верификацию наших 
гипотез и увидим, что за некоторыми из них скрыты реальные струк-
турные свойства того, чем на самом деле является АФ, а некоторые — 
ошибочны, хотя характер содержащихся в них ошибок вполне объясним 
и даже, если угодно, предсказуем. 

Опираясь на изученный мной массив текстов по истории АФ (в 
самом широком диапазоне — от автобиографий отдельных философов, 
коллективных манифестов, программных статей, больших специальных 
исследований до заметок в личных и корпоративных блогах), я считаю 
интересными и заслуживающими внимания следующие три утвержде-
ния67: 

Гипотеза Райла–Васильева68: АФ является наследницей и про-
должательницей классической (традиционной) философии. Это очень 

 
обоснованный вывод о его поле, возрасте, росте, весе, цвете глаз, группе крови, 
религиозных взглядах и даже месте жительства. 

67 Не стоит думать, что это все гипотезы, которые можно было бы выделить из 
текстов по истории АФ. На самом деле их намного больше. Просто часть из них я не вижу 
смысла здесь формулировать отдельно, ведь они уже сфальсифицированы известными 
нам эмпирическими данными. Хорошим примером является гипотеза Анжеля-Юнусова, 
согласно которой АФ определяется нормативными ориентациями её представителей, а 
именно такими, как ясность и аргументированность. Недавние результаты, полученные в 
исследовании Мизрахи и Дикинсона (Mizrahi & Dickinson, 2021), как мне кажется, 
показывают её ошибочность. В целом, я бы отметил, что сейчас мы располагаем 
хорошими эмпирическими свидетельствами ложности большей части распространённых 
стереотипов об АФ. Например, успешно развенчан устойчивый миф о её логицизме 
(Bonino, Maffezioli & Tripodi, 2021). 

68 К сожалению, я вынужден констатировать, что бо́льшая часть тезисов 
относительно критериев, позволяющих выделить АФ на фоне других философских 
традиций, выдвигаемых в ходе дискуссии многими моими коллегами — российскими 
аналитическими философами, — неоригинальны в том смысле, что они уже давно были 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 191 

популярная гипотеза, которая встречается чуть ли не в каждой второй 
работе по истории АФ. Приведу в качестве примеров только малую 
часть текстуальных свидетельств её присутствия в работах, которые в 
целом нельзя причислить к экуменизму, где она была бы нормой по 
умолчанию. Сёрл в своём предисловии к учебнику современной фило-
софии подчёркивает, что «аналитическая философия пытается 
объединить определённые традиционные философские темы с совре-
менными техниками» (Searle, 2002, 2), а ниже отдельно добавляет: «… 
теперь есть ощущение исторической преемственности аналитической 
философии с традиционной философией, это создаёт резкий контраст с 
первоначальным взглядом аналитических философов, которые считали, 
что они знаменуют собой радикальный или, по сути, революционный 
разрыв с философской традицией» (Searle, 2002, 20). Лейтер в одном из 
старых постов пишет: «… то, что называют "аналитической" филосо-
фией, является … движением, в высшей степени непрерывным с 
"великой" философской традицией — традицией Аристотеля, Декарта и 
Юма» (Leiter, 2000). Грязнов, обсуждая историко-философские корни 
АФ, прямо указывает: «… выскажем довольно рискованную, но имею-
щую право на существование гипотезу: именно аналитическая 
философия в XX столетии, более чем любая другая философская тради-
ция, наследует идеи и принципы классического философствования» 
(Грязнов, 2006, 18). Милков, в свою очередь, разбирая историю ранней 
АФ, также признается в том, что «аналитическая философия … является 
развитием мейнстримной западной философии, история которой насчи-
тывает вот уже 2500 лет» (Milkov, 2020, 220). Он же приводит и весьма 
оригинальный довод в защиту подобного взгляда. Согласно его точке 
зрения, вовсе не КФ, а именно АФ является продолжательницей класси-
ческой философской традиции, потому что она и только она наследует 
её универсалистский интеллектуальный настрой, о чём свидетельствует 
тот факт, что результаты, полученные представителями КФ, в принципе 
(при желании) могут быть исследованы и оценены методами АФ69. 

 
высказаны и критически разобраны их зарубежными коллегами. Однако, мне кажется, 
здесь мы имеем тот самый случай, когда стоит сделать определённого рода скидку, 
принимая во внимание хотя бы тот факт, что представители АФ появились в России 
совсем недавно (по-видимому, не ранее 1980-х годов). Так что в ярлыках для гипотез я 
буду использовать не только имя её предположительного автора (философа, в работах 
которого я обнаружил наиболее ранние и явные их формулировки), но также и имя одного 
из российских коллег, который публично и последовательно их поддерживал. 

69 Как замечает Милков: «Это объясняет то, почему у нас есть аналитический 
марксизм, аналитический феминизм, а также аналитические прочтения Канта, но не vice 
versa: ведь нет никакой континентальной философии жёстких десигнаторов или 
семантики возможных миров» (Milkov, 2020, 220). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 192 

Гипотеза Даммита–Лебедева: АФ сосредоточена на вопросах 
анализа языка, для неё философия языка является ключевым топико-те-
матическим доменом. Главным пропагандистом этой гипотезы 
заслуженно считается Даммит, именно ему принадлежит и её наиболее 
популярная формулировка: (1) целью философии является анализ 
структуры мысли, (2) единственно правильным методом для реализации 
этой цели является анализ языка (подробнее см.: Dummett, 1978, 458; 
Dummett, 2014, 5; также см.: Pataut, 1996, 18). Хотя есть и другие, более 
ранние формулировки, например, одна из них содержится в небольшой 
статье Аммермана: «… мы будем использовать слово "анализ" (или 
"аналитическая философия") для обозначения любой философии, кото-
рая уделяет наибольшее внимание изучению языка» (Ammerman, 1965, 
2). 

Гипотеза Леви–Нехаева: АФ характеризуется прежде всего 
(квази)научной практикой критической оценки и обсуждения со сто-
роны коллег. Первичные следы этой гипотезы можно обнаружить уже у 
Карнапа в его знаменитой Der logische Aufbau der Welt (1922–1928 гг.), 
из предисловия к которой мы узнаем о появлении «новой практики фи-
лософствования»: «Отдельный человек больше не берёт на себя 
смелость воздвигать всё здание философии целиком. Вместо этого каж-
дый работает на своей конкретной позиции в рамках единой общей 
науки» (Carnap, 1966, xix). Явные же формулировки, подчёркивающие 
факт сознательного копирования и последующего следования со сто-
роны представителей АФ правилам и практикам, характеризующим 
научную деятельность (открытость полученных исследователем резуль-
татов к критике со стороны коллег, их перепроверка в свете новых 
данных, моделирование возможных контрпримеров и т. д.), присут-
ствуют в работах Уильямса и Монтефиоре (Williams & Montefiore, 1966, 
13), Маллигана (Mulligan, 1991, 115–116), Анжеля (Engel, 1999, 222), 
Кэмпбелла (Campbell, 2001, 342), Леви (Levy, 2003, 293), Конанта 
(Conant, 2016, 29). 

К выделенным трём гипотезам я бы добавил ещё и пару очевид-
ных презумпций здравого смысла. Они редко произносятся вслух и ещё 
реже попадают на страницы серьёзных исследований, но, на мой взгляд, 
это ничуть не умаляет их важности и той роли, которую они играют в 
наших исследованиях истории АФ. Я уверен в том, что если в ходе ис-
следований мы получаем результаты, которые им противоречат, значит, 
в наших исследованиях где-то что-то пошло не так. Проблема именно с 
ними, а не с нашим здравым смыслом. Первая из таких презумпций: АФ 
существовала не всегда. Я не считаю, что АФ является одним из авата-
ров philosophia perennis (и тем более её единственным аватаром). Было 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 193 

время, когда никакой АФ не существовало, и, если верить нашему здра-
вому смыслу, это значит, что АФ когда-то возникла. Разумеется, можно 
по-разному проводить водораздел между периодом времени, когда АФ 
не было, и периодом времени, когда она уже появилась. Например, 
можно говорить, что она наследует темы и проблемы классической фи-
лософии, но решает их с помощью новых техник философского 
исследования или что-то в подобном роде. Можно много спорить о кон-
кретной дате рождения АФ. Считать таковой 1884 год, 1903 год или 
какой-то другой. Я отмечу лишь один, на мой взгляд, ключевой момент, 
который утверждает меня в этой презумпции: для представителей ран-
ней АФ («отцов-основателей») принципиально важным было ощущение 
того, что они являются инициаторами поворотного момента в истории 
философии, совершенно нового революционного понимания задач фи-
лософского исследования и природы философских проблем70 (ср. с этим 
также: Conant, 2016, 27–28). Оно отражено во всей массе программных 
манифестов и заявлений представителей АФ, например, в знаменитой 
декларации Шлика «Поворотный пункт в философии» (1930 г.) (Schlick, 
1930; рус. пер.: Шлик, 2006), и было столь сильно, что получило отго-
лоски даже в более поздних коллективных и индивидуальных 
прокламациях вроде сборника под редакцией Райла «Революция в фи-
лософии» (1956 г.) (Ryle (ed.), 1956) или статьи Эмброуз «Революция в 
философии: от структуры мира к структуре языка» (1968 г.) (Ambrose, 
1968). И поэтому, я думаю, есть прямой смысл продолжать заниматься 
поисками тех наиболее характерных черт АФ, которые выделяют её из 
philosophia perennis и отличают от других философских традиций71. 

Вторая из очевидных презумпций может быть частично извле-
чена из понимания бессмысленности погони за любыми 
супергибридными определениями АФ. Отказ от них не означает, что мы 
готовы опустить руки и признать, что в её случае anything goes. Здравый 

 
70 Отдельно стоит оговориться, что в данном случае меня интересует не наша 

оценка задним числом «революционности» АФ. Неважно какая — от радостного 
признания, что всё так и было, что именно АФ дала нам подлинную революцию, до 
грустной констатации, что её представители не сделали ничего особенного и их вклад в 
историю философии слишком переоценён (как пример см.: Грязнов, 2006, 17–18; Beaney, 
2016). Меня интересует в данном случае только самоощущение, которое было частью 
внутренней мотивации, запустившей процесс самоидентификации некоторых 
различимых групп философов (вроде Берлинского кружка, Венского кружка, 
Кембриджской школы анализа, Львовско-Варшавской школы и т. д.). 

71 В противном случае, следовало бы распустить всевозможные общества истории 
АФ, вроде HEAPS (https://www.lehman.edu/faculty/rcarey/heaps/MembersOfficers_files/ 
index.htm) и SSHAP (https://sshap.org/), а специализированный журнал «Journal for the 
History of Analytical Philosophy» (https://jhaponline.org) просто закрыть за ненадобностью 
либо хотя бы переименовать. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 194 

смысл подсказывает, что у термина «АФ» есть фокальное значение. 
Очевидно, что большинство академических философов не выразит про-
теста, когда мы употребим его в отношении Рассела или Мура, в 
отличие от ситуации с Гегелем или Хайдеггером (ср. с этим: Frost-
Arnold, 2017, 32; Milkov, 2020, 208). Также очевидно, что существуют 
спорные фигуры философов, в отношении которых у нас нет уверенно-
сти в том, стоит ли их включать/исключать из лагеря представителей 
АФ. Поэтому «фильтр», через который мы будем просеивать множество 
философов, должен иметь такое устройство, чтобы мы могли менять ве-
личину его ячеек без необходимости полной замены самого этого 
«фильтра». Грубо говоря, должно быть так, чтобы мы могли при необ-
ходимости в целях исследования — допустим, когда нам нужно из 
множества философов отобрать только «ключевых» представителей 
АФ, — выставить меш нашего «фильтра» на «крупное зерно». Предпо-
ложим, «фильтр» на «крупном зерне» отобрал условных философов A и 
B, и теперь мы хотим отобрать ещё и «важных» представителей АФ. Для 
этого мы не меняем наш «фильтр», а просто выставляем его меш на 
«среднее зерно». На «среднем зерне» он отобрал нам условных филосо-
фов A, B, C, D, E и F. Разница между множествами {A, B} и {A, B, C, D, 
E, F} очевидна, но мы знаем, что она возникает не потому, что мы сме-
нили наш «фильтр» на «фильтр» какой-то другой конструкции, и не 
потому, что наш «фильтр» сломан или плохо работает, а потому, что в 
целях исследования мы просто его так настроили. Поэтому для пра-
вильно сконструированного «фильтра» не может быть проблемой 
ситуация, когда очередной историк философии, желая поспорить, выло-
жит на стол условного философа G и заявит, что это тоже представитель 
АФ, и раз наш «фильтр» его не отобрал, значит, он плохой и/или беспо-
лезный72. Следовательно, если мы принимаем презумпцию о фокальном 

 
72 Подозреваю, что кто-то из потенциальных критиков может неправильно 

воспринять метафору с «фильтром». К примеру, он может заявить: а как нам быть с 
ситуацией, когда, допустим, на «мелком зерне» ваш «фильтр» отобрал множество 
философов {A, B, C, D, E, F, G, H, J, I}, хотя мы точно знаем, что J не был представителем 
АФ? Мой ответ будет такой: это невозможно. Представленная выше ситуация является 
результатом когнитивного искажения из-за того, что кто-то понимает метафору с 
«фильтром» слишком буквально. Давайте подыграем ему и приведем пример «фильтра», 
который якобы не справился со своей работой. Предположим, у вас есть куча, которая 
состоит из смеси песка и соли, гранулы которых совпадают по своим размерам. Допустим, 
перед вами стоит задача отделить соль от песка с помощью фильтра. В качестве решения 
вы берёте стальное сито с соответствующим гранулам соли мешем, просеиваете вашу 
кучу и предсказуемо получаете всё ту же смесь из песка и соли. «Проклятье! Кажется, наш 
"фильтр" не работает!», — могли бы воскликнуть вы и были бы неправы. Представим, что 
за вашими муками наблюдает ваш сосед Говард — инженер, выпускник MIT. Он подходит 
к вам и говорит: «Фильтрация соли и песка производится не железным ситом, а 
процедурой выпаривания. Брось свою кучу в воду, соль в ней растворится, а песок нет. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 195 

значении термина «АФ» и пытаемся в своих исследованиях подобрать 
нужный «фильтр» и правильно его настроить, один (или даже не-
сколько) потенциально возможных контрпримеров не будут означать 
фальсификации принимаемого нами подхода к истории АФ73. 

 
2. О том, что должно быть 

 
Как профессиональному исследователю мне приходится посто-

янно иметь дело с огромным множеством самых разных текстов. В 
интересах оптимизации этого процесса у меня со временем сложилась 
определённая практика их чтения. Когда я открываю новый, прежде не-
читанный текст, первое, что я внимательно изучаю, — это не заглавие, 
не аннотация (в случаях, когда она имеется) и уж тем более не его ос-
новные разделы. Это список литературы. На основе такой практики я 
даже могу предложить простой экспресс-тест, позволяющий почти без-
ошибочно определить, является ли тот или иной философский текст X 
работой, написанной представителем АФ или КФ. В качестве нагляд-
ного примера его эффективности ниже я приведу таблицу с 
извлечёнными фрагментами из списков литературы74 двух произвольно 
выбранных текстов M и N75, на основании которых, думаю, легко 

 
Затем слей всю воду в огромную кастрюлю, поставь её на медленный огонь и полностью 
выпари её. И тогда на дне кастрюли у тебя останется соль без какой-либо примеси песка». 
Думаю, из слов Говарда уже всё понятно. Роль «фильтра» в этом воображаемом случае 
играет процедура выпаривания растворённой в воде соли. Образно говоря, мы пропускаем 
смесь из песка и соли через «фильтр» растворимости, а не буквально через железное сито. 
Выбор правильного «фильтра» — это не концептуальная проблема, а просто техническая 
задача. Такими задачами не занимаются учёные, ими занимаются специально обученные 
инженеры. Учёные придумали идею «фильтрации», а инженеры придумали выпаривание 
соли из смеси песка и соли, просеивание горной породы для отделения нужных фракций 
от ненужных и т. д., и т. п. Поэтому, если вы думаете, что ситуация с условным философом 
J представима, это вовсе не значит, что у нас есть проблема с «фильтром», это значит, что 
вы — плохой инженер и не умеете решать технические задачи. 

73 Похожее чисто техническое понимание роли и значения контрпримеров см. 
(Levy, 2003, 284; Petrovich, 2024, 53–54). 

74 Полные списки литературы текстов M и N мной не приводятся из соображений 
экономии объёма статьи; при необходимости с ними несложно ознакомиться 
самостоятельно (Perri, 2013; Puryear, 2013). Сами же извлечения нормировались по языку 
публикации, а именно мной отбирались только англоязычные тексты из списков 
литературы, чтобы избежать неявных «подсказок» в виде ссылок на франкоязычные или 
немецкоязычные тексты. 

75 Тексты отбирались случайным образом, но внутри одной и той же 
хронологической страты для того, чтобы (возможные) временные различия в 
распространённых формальных и неформальных правилах цитирования не создавали 
каких-либо дополнительных искажений в нашем восприятии той очевидной разницы, 
которая есть между представленными списками литературы. Иными словами, это могли 
бы быть не обязательно два текста, опубликованные в 2013 году, их место вполне могли 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 196 

идентифицировать философскую традицию, к которой принадлежат их 
авторы (Табл. 2). 

 
Текст M Текст N 

Barbaras R. The Being of the Phe-
nomenon. Bloomington: Indiana 
University Press, 2004. 
Bernet R. Unconscious Conscious-
ness in Husserl and Freud // 
Phenomenology and the Cognitive 
Sciences. 2002. Vol. 1. № 3. P. 327–
352. DOI: 
10.1023/A:1021316201873. 
Bernet R. Phenomenological and 
Aesthetic Epoché: Painting the In-
visible Things Themselves // The 
Oxford Handbook of Contemporary 
Phenomenology / Ed. D. Zahavi. 
Oxford: Oxford University Press, 
2012. P. 564–582. 
Besmer K. Merleau-Ponty’s Phe-
nomenology. London: Continuum, 
2007. 
Collingwood R. G. The Principles of 
Art. Oxford: Oxford University 
Press, 1958. 
… 

Baker G. P., Hacker P. M. S. Frege: 
Logical Excavations. Oxford: Ox-
ford University Press, 1984. 
Dummett M. Frege: Philosophy of 
Language. Cambridge (Mass.): Har-
vard University Press, 1974. 
Kemp G. Frege’s Sharpness Re-
quirement // Philosophical 
Quarterly. 1996. Vol. 46. № 183. P. 
168–184. DOI: 10.2307/2956385. 
McDowell J. On the Sense and Ref-
erence of a Proper Name // Mind. 
1977. Vol. 86. № 342. P. 159–185. 
DOI: 
10.1093/mind/LXXXVI.342.159. 
Rein A. Frege and Natural Language 
// Philosophy. 1985. Vol. 60. № 234. 
P. 513–524. DOI: 
10.1017/S0031819100042546. 
Williamson T. Vagueness. New 
York: Routledge, 1994. 
… 

 
Можно ли считать полученные при помощи данного экспресс-те-

ста результаты случайностью или чередой удачных совпадений? Мне 
кажется, нет. Удивительная эффективность моего экспресс-теста в дей-
ствительности имеет под собой вполне надёжные эмпирические 
основания. Личный опыт чтения мне подсказывает, что наиболее оче-
видным и воспроизводимым различием между АФ и КФ является состав 
цитируемых их представителями текстов76. Выше я уже отмечал, что ни 

 
бы занять два текста 1983 года, но не два текста, один из которых был опубликован в 1913, 
а другой — в 2013. 

76 Практические основания моего экспресс-теста можно выразить словами 
Глендиннинга: «… одна из главных функций идеи аналитического/континентального 
раскола … рационализировать свою готовность не читать» (Glendinning, 2006, 6). 
Справедливости ради стоит отметить, что в подобной практике чтения философских 
текстов я не одинок. Аналогичные предложения можно обнаружить в работах разных 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 197 

один из пользующихся популярностью подходов к истории АФ не в со-
стоянии поймать и описать её протейянскую сущность. Однако из этого 
не стоит делать поспешный вывод о том, что это в принципе невоз-
можно. Молодой итальянский исследователь Петрович совсем недавно 
предложил новый, на мой взгляд, оригинальный подход, который 
можно отнести к классу количественных исследований философии77. Он 
предлагает нам взглянуть на АФ как на структурно различимый объект 
внутри так называемой документальной вселенной философских тек-
стов. Ключевая идея данного подхода состоит в том, чтобы 
рассматривать некоторый текст X условного философа A как элемент 
более крупной по своим масштабам структуры, в основе которой лежит 
определённая и хорошо упорядоченная цитационная сеть. Как пишет 
сам Петрович: «С правильного расстояния цитационная сеть стано-
вится видимой как более крупный организм, частью которого является 
наша исходная статья с её немногочисленными щупальцами цитирова-
ния. Эту новую структуру можно исследовать, её части можно 
картировать, и можно отслеживать её эволюцию во времени» (Petrovich, 
2024, 7). Для изучения таких крупных структур необходимы подходя-
щие инструменты, которые предсказуемо носят количественный 
характер. В этом отношении подход Петровича не следует отождеств-
лять с разновидностью генетического подхода, в соответствии с 
которым сущность АФ индивидуализируется вовсе не её особым мето-
дом, доктриной или же техникой исследования, а исторически 
сконструированной коллекцией текстов, определяющих набор её клю-
чевых проблем и интересов78 (Crane, 2012, 20–24).  

В своём исследовании Петрович разбирает два семейства, обра-
зованные так называемыми каузальными и структурными теориями 
цитирования (Petrovich, 2024, 13–26). Имеет смысл кратко их описать, 

 
историков АФ (Crane, 2012, 23; Glock, 2013, 40; Conant, 2016, 32; Baghramian, 2024, 20). К 
примеру, похожий экспресс-тест предлагает Леви: «Если в статье процитированы, в одном 
случае, Фреге, Рассел, Куайн или Дэвидсон, а в другом — Гуссерль, Хайдеггер, Деррида 
или Гадамер, обычно ясно, к какой традиции она относится» (Levy, 2003, 287). 

77 Подробное описание подхода см. в работе Петровича «Количественный портрет 
аналитической философии» (2024 г.) (Petrovich, 2024), а также в его диссертации на 
степень PhD (Petrovich, 2019) и серии более ранних статей (Petrovich, 2018a; Petrovich, 
2018b; Petrovich & Buonomo, 2018; Petrovich, 2021; Petrovich, 2022). 

78 Дополнительно подчеркну, что имеется существенная разница между 
генетическим и генеалогическим подходами, которые по неопытности можно спутать 
между собой. Во многих отношениях генетический подход изоморфен генеалогическому, 
тем не менее необходимо понимать и не забывать, что первый из них отслеживает 
траектории влияния между теориями, концепциями, аргументами и т. д., в то время как 
последний — цепочки преемственности между людьми. Или, если мы хотим выражаться 
точнее, классификационной единицей генетического подхода являются теории, 
концепции, аргументы и т. д., а генеалогического — отдельные исследователи. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 198 

потому что после этого многие потенциальные возражения либо будут 
сняты, либо перестанут казаться релевантными для версии количествен-
ного подхода к истории АФ, которую нам предлагает принять 
Петрович79. 

Семейство каузальных теорий цитирования включает в себя нор-
мативную (НТЦ) и инструментальную (ИТЦ). В НТЦ понимание 
практики цитирования ставится в зависимость от CUDOS — знамени-
тых мертоновских норм научного поведения (Merton, 1973). Это 
интуитивно правдоподобная и в чем-то элегантная трактовка функции, 
которую призвана выполнять сложившаяся в академическом мире прак-
тика цитирования. НТЦ определяет её как особый социальный 
институт, балансирующий индивидуальные стремления исследователей 
получить признание со стороны своих коллег с коммунальной ценно-
стью знания. Недостатки CUDOS хорошо известны и многократно 
описаны (подробнее см.: Демина, 2005). Критики института цитирова-
ния подчёркивают весьма спорные неявные допущения, лежащие в 
основаниях НТЦ: тезис о нейтральности системы научной коммуника-
ции (выражающийся в вере в то, что стратифицированная по 
показателю престижа система научных журналов никак не влияет на ве-
роятность опубликованного в них текста быть процитированным), тезис 
об исследователе как эпистемически совершенном агенте (убеждение в 
том, что исследователи прочитали в своей области все опубликованные 
тексты и цитируют только лучшие из них) и т. д., и т. п. (подробнее см.: 
Petrovich, 2024, 17–18). ИТЦ предлагает альтернативный взгляд на прак-
тику академического цитирования. Научная коммуникация 
рассматривается как площадка сложной (политической) борьбы иссле-
дователей за право и возможность оказывать влияние на коллег-
конкурентов. Согласно ИТЦ, список литературы и используемые в тек-
сте X условного философа A цитаты служат частями и деталями 
«риторической машины», нацеленной на убеждение коллег-конкурен-
тов в состоятельности и обоснованности представленных в тексте 
результатов исследования. Разумеется, «эффект убеждения» будет с 
большей вероятностью достигнут, если в «союзники» текста X услов-
ным философом A привлекаются авторитетные тексты и признанные 
авторы. Поэтому считается, что ИТЦ хорошо описывает властные отно-
шения и структуры престижа внутри академического сообщества, но 
очень плохо справляется с оценкой эпистемической составляющей 

 
79 Истории философии уже известны проекты, в которых количественные методы 

играют ключевую роль. Хорошими примерами служат исследования Кройцмана 
(Kreuzman, 2001) или исследования группы Альгрена (Ahlgren, Pagin, Persson & Svedberg, 
2015), а наиболее масштабным примером — так называемый атлас современной 
философии Нойхла (Noichl, 2019; Noichl, 2021).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 199 

трудов того или иного исследователя (подробнее см.: Petrovich, 2024, 
19–20). 

Семейство структурных теорий цитирования состоит из индика-
торной (ТИЦ) и эпистемической (ЭТЦ). ТИЦ занимается описанием 
чисто статистических метрик и профилей объектов наукометрического 
анализа (в самом широком их диапазоне — от отдельных публикаций 
до целых национальных академических сообществ). Она оперирует 
большими данными напрямую без какой-либо их очистки. Здесь все 
метрики и профили цитирования формируются простым либо нормиро-
ванным подсчётом общего числа ссылок на интересующий нас объект 
наукометрического анализа. ТИЦ не принимает во внимание степень 
беспристрастности цитационного поведения представителей академи-
ческого мира, их мотивы и иные важные для семейства каузальных 
теорий цитирования характеристики, полагаясь на то, что в глобальном 
масштабе закон больших чисел нивелирует предвзятость, стереотипы и 
когнитивные дефекты отдельных исследователей. Общепринятая прак-
тика подсчёта общего числа цитирований делает ТИЦ полностью 
нечувствительной к разнообразию расположенных внутри академиче-
ского сообщества социальных и эпистемических структур, выявляя 
лишь статистически значимые метрики и профили объектов наукомет-
рического анализа (подробнее см.: Petrovich, 2024, 22). В свою очередь, 
ЭТЦ фокусируется на роли, которую практика цитирования играет в 
процессах роста наших знаний. Цитирование рассматривается как один 
из важнейших механизмов построения академического знания. В тексте 
X условного философа A ссылки и цитаты выполняют прежде всего эпи-
стемическую функцию, связывая его с более обширной сетью уже 
существующих знаний. Согласно ЭТЦ, цитирования не просто связы-
вают между собой философские тексты внутри документальной 
вселенной — они также связывают изложенные в них идеи, концепции 
и теории, формируя аргументативную структуру академической фило-
софии (Petrovich, 2024, 24). Эпистемическая функция цитат как 
концептуальных символов (ярлыков тех или иных идей, теорий и аргу-
ментов) не требует изучения мотивов цитационного поведения 
условного философа A и может быть объективно определена на основе 
написанного им текста X. Имея приоритетной задачей описание эписте-
мической структуры документальной вселенной, ЭТЦ не одобряет 
использование неочищенных данных и не поддерживает «наивные» ин-
терпретации цитационных метрик и профилей объектов 
документальной вселенной80. Важным преимуществом ЭТЦ перед 

 
80 Как саркастично пишет Петрович, «самая наивная и вредная из этих 

интерпретаций — приравнять количество цитирований к "философскому качеству", как 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 200 

конкурирующими теориями служит то, что она не требует принятия ка-
ких-либо обременительных теоретических презумпций (вроде тезиса об 
исследователе как эпистемически совершенном агенте и т. п.), доволь-
ствуясь признанием лишь той минимальной функции, которую 
цитирования выполняют в академических текстах, — функции связыва-
ния множества текстов внутри документальной вселенной и 
ассоциирования изложенных в них идей. 

Версия количественного подхода к истории АФ, которую нам 
предлагает принять Петрович, основывается на базовых принципах 
ЭТЦ. Его исследование пользуется очищенными данными81 выборки 
(6853 статей за 1995–2021 гг. из пяти топовых «универсальных» журна-
лов: «Mind», «Nous», «Philosophical Review», «Journal of Philosophy», 
«Philosophy and Phenomenological Research»)82. Помимо прочего, очи-
щенные данные подвергаются дополнительной обработке, прежде чем 
становятся объектом для интерпретации. В качестве метода обработки 
применяется эпистемологический анализ контекста цитаты (ЭАКЦ). 
Техника его применения основывается на идее о том, что академические 
цитирования можно изучать, анализируя текстовый контекст, в котором 
они появляются83. Подобного рода анализ фокусируется на эпистемиче-
ских связях между двумя текстами X (цитирующим) и Y (цитируемым), 
а не на мотивах академического поведения условных философов A и B 
как авторов этих текстов. Метод ЭАКЦ позволяет классифицировать 
цитирования на основе объективной функции, которую они играют в 
тексте X (независимо от изначальных намерений как цитируемого ав-
тора B, так и цитирующего автора A)84. 

 
если бы большое число цитирований указывало на высокое философское качество, а 
малое число — на низкое» (Petrovich, 2024, 113). В свете сказанного, очевидно, что 
разрабатываемый Петровичем количественный подход не испытывает никаких симпатий 
к «быстрым и грязным» наукометрическим исследованиям в духе Швитцгебеля 
(Schwitzgebel, 2022), обычно выполняемых на основе методик и техник ТИЦ. 

81 Системы очистки данных могут варьироваться в зависимости от задач 
конкретного исследования. Петрович подробно описывает принятую в его исследовании 
систему очистки данных (Petrovich, 2024, 72–75). Из соображений экономии я не стану 
(даже вкратце) на ней останавливаться. 

82 Причины, по которым результаты, полученные на основе выборки, могут быть 
экстраполированы на весь паттерн современной АФ внутри документальной вселенной, я 
отдельно обсуждать не буду, а просто отмечу, что они есть и с ними можно ознакомиться 
самостоятельно (Petrovich, 2024, 131; также см.: Petrovich & Buonomo, 2018; Gingras & 
Khelfaoui, 2019; Malaterre, Chartier & Pulizzotto, 2019; Malaterre, Lareau, Pulizzotto & St-
Onge, 2021). 

83 Объём релевантного для такого анализа контекста может варьироваться от 
одного единственного предложения до абзаца и даже всего цитирующего текста целиком. 

84 Детальное описание метода ЭАКЦ см. (Petrovich, 2024, 124–126). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 201 

Специально под цели и задачи исследования истории современ-
ной АФ Петрович разрабатывает классификацию из шести основных 
категорий академического цитирования: (1) обзорное (используется в 
тексте X для нейтрального описания текущего состояния философской 
субдисциплины и/или положения дел по какому-либо вопросу); (2) до-
кументальное (цитируемый текст Y используется для иллюстрации 
исторической реконструкции, представленной в цитирующем тексте X); 
(3) поддерживающее (цитирование используется для поддержки аргу-
ментации и/или предоставления дополнительных аргументов в пользу 
утверждений текста X либо демонстрации согласия между утверждени-
ями цитирующего текста X и цитируемого текста Y)85; (4) критическое 
(цитируемый текст Y служит мишенью представленной в тексте X кри-
тики, либо цитирование используется в целях демонстрации несогласия 
между утверждениями цитирующего текста X и цитируемого текста Y); 
(5) признательное (цитирование используется в тексте X в церемониаль-
ных целях, чтобы отдать дань уважения автору B цитируемого текста 
Y); (6) небрежное (случайное цитирование, которое нельзя использо-
вать для поддержки аргументации текста X)86. Очевидно, что для 
корректного описания эпистемической структуры АФ внутри докумен-
тальной вселенной особое значение имеют категории цитирования (3) и 
(4), а также (1)87. 

Очищенные и обработанные методом ЭАКЦ данные выборки ис-
пользуются для построения ко-цитационных моделей, описывающих 
историю современной АФ в трёх последовательных временных интер-
валах её существования (1980–1995 гг., 1996–2004 гг., 2005–2021 гг.)88. 
В основе ко-цитационного моделирования лежит идея о том, что цити-
рования можно использовать для оценки степени интеллектуального 
сходства двух произвольных текстов X и Y документальной вселенной. 
Предполагается, что частота, с которой тексты X и Y совместно цитиру-
ются в некотором наборе других объектов документальной вселенной, 

 
85 Цитируемый текст Y может использоваться для поддержки утверждений 

цитирующего текста X, даже если автор B цитируемого текста Y не одобрил бы такого 
использования. 

86 Также Петрович отдельно выделяет седьмую категорию цитирований, в 
которую включает всё, что не вписывается в основные категории цитирований (1)–(6) 
(Petrovich, 2024, 127). Конкретные примеры цитирований из основных категорий (1)–(6) 
см. (Petrovich, 2024, 128–130). 

87 Цитирования из категории (3) и (4) составляют всего 52,2% от данных выборки, 
а цитирования из категории (1) — около 34,5%. Процентное соотношение цитирований 
по основным категориям (1)–(6) в данных выборки за указанный период см. (Petrovich, 
2024, 133). 

88 Более ранние робкие попытки исследования цитационных сетей и ко-
цитационных моделей АФ см. (Healy, 2013а; Healy, 2013b; Higgins & Smith, 2013). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 202 

так называемый индекс ко-цитирования, является показателем их ин-
теллектуальной близости. Часто ко-цитируемые тексты X и Y, вероятнее 
всего, будут обладать топико-тематическим сходством, применять по-
хожие методологии и/или приходить к аналогичным результатам. Тогда 
как редко ко-цитируемые тексты, напротив, вероятнее всего, будут ин-
теллектуально несхожими (например, принадлежать к философским 
традициям, представители которых обычно не коммуницируют друг с 
другом). Нетрудно догадаться, что попарный анализ ко-цитирования 
объектов документальной вселенной даёт более полное представление 
о её эпистемической структуре, чем простое ранжирование философ-
ских текстов по их цитационным метрикам и профилям. Он позволяет 
выделить не только наиболее цитируемые тексты, но и обнаружить це-
лые кластеры текстов, обладающих эпистемическим сходством89. Тем 
самым ко-цитационное моделирование отображает внутреннюю струк-
туру документальной вселенной путём выделения ассоциаций 
связанных общими цитационными сетями текстов. Полученная эписте-
мическая структура визуализируется в виде библиометрической карты. 
Ко-цитационные модели, описывающие историю современной АФ, ви-
зуализированные в виде библиометрических карт, отображающих 
кластеры эпистемически связанных текстов90, не только позволяют от-
следить динамику её изменений во времени как отдельного 
структурного объекта документальной вселенной, но и отображают не-
обходимые эмпирические данные для верификации всех трёх наших 
гипотез (Табл. 3). 

 

Гипотезы Результаты верифи-
кации 

Гипотеза Райла-Васильева * 
Гипотеза Даммита–Лебедева – 

Гипотеза Леви–Нехаева + 
Таблица 3. Результаты верификации гипотез о природе АФ (на 

основе данных выборки из исследования Петровича)91. 
 

 
89 Иными словами, правильно проведённый ко-цитационный анализ отвечает на 

вопрос «Что может быть общего у текста X и текста Y, один из которых цитируется в 50 
раз чаще, чем другой?». 

90 Библиометрическая карта АФ 1980–1995 гг. (https://tinyurl.com/yc9gybra). 
Библиометрическая карта АФ 1996–2004 гг. (https://tinyurl.com/ycjspz2e). 
Библиометрическая карта АФ 2005–2021 гг. (https://tinyurl.com/y89w9ow4). В качестве 
алгоритма кластеризации использовались инструменты VOSviewer. 

91 Таблица содержит следующие условные обозначения: «+» гипотеза 
подтверждена, «*» гипотеза подтверждена частично, «–» гипотеза не подтверждена. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 203 

Гипотеза Райла–Васильева, в соответствии с которой АФ явля-
ется наследницей и продолжательницей классической философии, 
подтверждается лишь частично. Все три библиометрические карты АФ 
содержат в себе классические философские тексты. Ко-цитационная мо-
дель АФ за период 1980–1995 гг. даже содержит в себе отдельный 
кластер, который фактически почти целиком состоит из классических 
философских текстов92. В более поздние периоды данный кластер исче-
зает из ко-цитационных моделей АФ. Таким образом, было бы 
неверным говорить, что АФ полностью разрывает с классической фило-
софской традицией. Однако считать АФ в прямом смысле наследницей 
и продолжательницей классической философии тоже было бы невер-
ным93. Представители АФ проявляют крайнюю избирательность при 
выборе, чтении и цитировании классических философских текстов (по-
дробнее см.: Petrovich, 2024, 88, 106, 109). К примеру, во всех трёх ко-
цитационных моделях АФ вы не обнаружите ни одного представителя 
немецкого идеализма, вроде Гегеля, Фихте и Шеллинга94 (Petrovich, 
2024, 106). 

Гипотеза Даммита–Лебедева, утверждающая, что философия 
языка является ключевым топико-тематическим доменом АФ, данными 
ко-цитационных моделей не подтверждается. Скорее напротив, дина-
мика эпистемической структуры АФ как объекта документальной 

 
92 В частности, среди таких текстов особенно выделяются «Трактат о 

человеческой природе» Юма, «Рассуждение о методе» и «Первоначала философии» 
Декарта, «Опыт о человеческом разумении» Локка, «Критика чистого разума» и «Критика 
практического разума» Канта, «Сумма теологии» Фомы Аквинского, «Метафизика» и 
«Никомахова этика» Аристотеля. 

93 Стоит отдельно оговориться, что сам по себе термин «классическая философия» 
не имеет чёткого экстенсионала. В этом смысле даже загадочная фраза «мейнстрим 
классической философии» ничего не может кардинально изменить для гипотезы Райла-
Васильева. Очевидно, что философы и труды, которым наследуют представители АФ 
(неважно ранней, средней или поздней), — это явно и далеко не весь мейнстрим 
классической философии (чем бы он, в конечном счёте, ни оказался). 

94 Разумеется, следует правильно понимать сделанное мной здесь утверждение, 
памятуя о том, что я говорил выше о технической конструкции используемого «фильтра», 
о результатах его применения на разном меше и т. д. (подробнее см. сноску 72). Иными 
словами, у меня лично нет сомнений в том, что кто-то из представителей АФ где-то иногда 
что-то читает и даже цитирует из трудов немецких идеалистов. Даже я за свою не очень 
долгую академическую карьеру умудрился один раз упомянуть Гегеля (Нехаев, 2023). В 
конце концов, в АФ есть и такая штука как аналитическое гегельянство. Но ничто из этого 
не является контрпримером, опровергающим результаты исследования Петровича. 
Выставив меш на «фильтре» визуализации библиометрической карты на самое «мелкое 
зерно» (1 цитирование), вполне вероятно, вы обнаружите там цитирование журнала 
«Мурзилка», который кто-то из представителей АФ когда-то и где-то процитировал по 
каким-то своим особым причинам. Разбирать такие казусы или гипотетически опасаться 
их возможного появления — значит просто не понимать принципов работы «фильтра» 
используемого Петровичем количественного подхода. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 204 

вселенной позволяет нам утверждать обратное. Кластер философии 
языка неуклонно съёживался на протяжении всего периода 1980–
2004 гг., а ко-цитационная модель АФ за период 2005–2021 гг. и вовсе 
его не содержит95 (Petrovich, 2024, 109–111). 

Гипотеза Леви–Нехаева, согласно которой АФ должна характе-
ризоваться как специфическая (квази)научная практика, 
подтверждается её ко-цитационными моделями. Рассматриваемая как 
структурно различимый объект документальной вселенной АФ демон-
стрирует определённую и достаточно чёткую эпистемическую 
идентичность, которая очень выгодным образом отличает её от всех 
остальных философских традиций. Представители современной АФ 
(равно как и ранней) могут иметь очень мало либо даже совсем ничего 
общего между собой в своих доктринальных и методологических взгля-
дах, но быть, тем не менее, похожими друг на друга как две капли воды 
в плане организации своей исследовательской практики. Как пишет 
Стивенс: «… единственное, в чём согласны все [представители АФ. — 
А. Н.], — так это в том, что они делают что-то принципиально отличное 
от того, что делают континентальные философы» (Stevens, 2013, 30). С 
момента зарождения АФ была, есть и остаётся особой практикой фило-
софского исследования. Её представители сознательно копировали и 
вполне успешно заимствовали наиболее общие черты, характерные для 
любого научного исследования (наподобие открытости полученных 
ими результатов к критике со стороны коллег, их проверка и перепро-
верка в свете новых данных, моделирование возможных контрпримеров 
и т. д.). Именно на основе ко-цитационных моделей АФ за период 1980–
2021 гг. Петрович делает вывод о том, что на современном этапе своего 
развития АФ является примером нормальной науки с мягкой парадиг-
мой96 (Petrovich, 2024, 140–142; ср. с этим также: Engel, 1999, 222; Levy, 

 
95 Можно высказать очень осторожное предположение, что «живучесть» мифа об 

АФ как философии языка подпитывается любопытной аномалией, которую 
обнаруживают рассматриваемые нами ко-цитационные модели. В частности, 
исследования представителей АФ по философии языка имеют аномально высокую 
плотность цитирования (106% от средней по всем кластерам АФ). Петрович объясняет это 
тем, что они, потеряв прежний статус топико-тематического ядра АФ, тем не менее 
сохранили за собой роль своеобразного эпистемико-социального «клея» для остальных её 
кластеров. Анализ социальной структуры современной АФ показывает, что философия 
языка, в отличие от других кластеров, дисперсно «размазана» по всему сообществу её 
представителей (Petrovich, 2024, 235). 

96 Такая оценка текущего состояния АФ имеет под собой объективные 
количественные показатели. В частности, ко-цитационные модели показывают, что 
коэффициент модульности паттерна АФ внутри документальной вселенной неуклонно 
рос на протяжении 1980–2021 гг. (от 0,25 в 1980–1995 до 0,34 в 2005–2021 гг.) (Petrovich, 
2024, 111–112). В целом, высокая модульность означает наличие более плотных связей 
между публикациями внутри одного кластера и менее плотных связей между 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 205 

2003, 284; Conant, 2016, 29). В отличие от характерной для большинства 
естественных наук жёсткой парадигмы, она стабилизирует структуру 
АФ не на уровне её доктрины или метода, а на уровне организации ис-
следовательских практик, успешно обеспечивая эффективное 
коллективное производство нового философского знания97. Данное 
структурное свойство АФ как объекта документальной вселенной мо-
жет служить чётким и недвусмысленным демаркационным критерием, 
отделяющим АФ от КФ. К сожалению, мне неизвестны какие-либо спе-
циализированные исследования ко-цитационных моделей КФ; они 
давали бы наглядную демонстрацию структурного различия между АФ 
и КФ с помощью визуализации их библиометрических карт. Поэтому я 
рискну высказать лишь предположение о том, как могли бы выглядеть 
ко-цитационные модели КФ при их библиометрической визуализации, 
если бы они были исследованы на основе количественного подхода Пет-
ровича. Вероятнее всего, для них будет справедливой гипотеза 
Уильямса-Монтефиоре98, согласно которой элементы общей эпистеми-
ческой структуры КФ внутри документальной вселенной (а именно 
наиболее ко-цитируемые публикации представителей данной традиции) 
будут группироваться в подобия кластеров, характеризуемых не типами 
проблем, а скорее именами собственными наиболее значительных пред-
ставителей КФ. Проще говоря, в отличие от АФ с её характерной 
(квази)научной формой организации исследовательской практики, кла-
стеризация эпистемической структуры КФ будет происходить не по 
философским проблемам, а по именам отдельных философов99. В итоге 

 
публикациями разных кластеров рассматриваемой ко-цитационной модели. Рост 
модульности, регистрируемый ко-цитационными моделями современной АФ, 
свидетельствует о процессах её субдисциплинарной специализации. В академических 
дисциплинах с высокой и растущей модульностью исследователи, работающие над 
проблемами одного кластера (к примеру, над проблемами этики и политической 
философии), в своих публикациях чаще ссылаются друг на друга, чем на остальных своих 
коллег по дисциплине, занимающихся проблемами других кластеров (к примеру, 
проблемами метафизики, эпистемологии и т. д.). 

97 Неслучайно Петрович даже цитирует слова итальянского философа Маркони: 
«Аналитический философ может идентифицировать себя так, как это обычно делают 
учёные-естественники, — как профессионала, вносящего вклад в решение проблемы, над 
которой работают многие другие аналитические философы» (Marconi, 2014, 24; Petrovich, 
2024, 46). 

98 В имплицитном виде она была высказана в совместно написанном ими 
введении к «Британской аналитической философии»: «Природа "британского стиля" в 
философии, безусловно, связана со … взглядом, который подчёркивает доступность 
предмета исследования в объективном изучении и рациональном обсуждении. Это взгляд, 
в котором акцент делается на коллеге, а не на мастере» (Williams & Montefiore, 1966, 13). 

99 Видимо, на что-то подобное хочет обратить наше внимание Маллиган в своём 
кратком введении в историю КФ, вкладывая в уста типичного представителя АФ 
следующие слова: «"Спросите меня, над чем я работаю, и я отвечу названием 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 206 

при визуализации ко-цитационных моделей КФ100 мы обнаружим подо-
бие кластера исследователей Гегеля, кластера исследователей Ницше, 
кластера исследователей Фуко, кластера исследователей Делёза, кла-
стера исследователей Деррида и т. д. 

 
3. Заключение 

 
Принимая во внимание всё сказанное выше, несложно сделать 

вывод о том, что историкам философии, занимающимся крупномас-
штабными объектами документальной вселенной, вроде философских 
традиций, течений и направлений, следовало бы в своей работе обра-
щаться к данным количественных исследований. Группа 
исследователей, интересующаяся историко-философскими вопросами 
вида «Что такое X-изм?», в современных условиях, как мне кажется, 
должна включать в себя специалиста, владеющего инструментами 
наукометрического анализа. Я не буду здесь отдельно защищать данный 
вывод относительно будущего историко-философских исследований, а 
отмечу ряд фактов, которые обычно ускользают из поля зрения тради-
ционно-ориентированных историков философии. К примеру, рост числа 
членов одной только Американской философской ассоциации (APA) за 
последние 80 лет XX века составил более 41400% (с 270 членов в 1920-
х гг. до 11200 членов в 2000-х гг.), количество же публикаций в период 
1945–1980 гг., согласно данным «Philosopher’s Index», удваивалось каж-
дые 5–7 лет (подробнее см.: Kucklick, 2001, 259–260; Petrovich, 2024, 43–
44). Такой экспоненциальный рост числа академических философов и 
публикуемых ими исследований уже к середине 1990-х гг. ознамено-
вался отсутствием доминирующих философов, способных навязать 
свои доктринальные взгляды и исследовательскую повестку всему со-
обществу представителей АФ в целом. Парафразируя Решера, для нас 
не было бы ошибкой утверждать, что историк философии только в «ге-
роический» период ранней АФ мог себе позволить спокойно 
сосредоточить своё внимание на доминирующих тогда фигурах (Фреге, 
Расселе, Муре или Витгенштейне), ожидая, что этим он достигнет опре-
делённой полноты понимания того, что же в тот период времени «на 
самом деле имело значение» для становления и развития АФ (Rescher, 
2005, 24). Не стоит забывать и о том, что одновременно с этим в 1980–

 
проблемы", — гордо заявит аналитический философ, — "спросите их [представителей 
КФ. — А. Н.], и они ответят именем собственным"» (Mulligan 1991, 115). 

100 Трудно предсказать точное значение коэффициента модульности современной 
КФ, не имея под рукой необходимых очищенных и обработанных данных её реальных ко-
цитационных моделей, но, по всей видимости, оно будет существенно (или, как минимум, 
заметным образом) ниже, чем у ко-цитационных моделей современной АФ. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 207 

2010-х гг. шла активная субдисциплинарная специализация АФ, факти-
чески упразднившая идею prima philosophia как своего рода некой 
общей концептуальной основы, связывающей и обосновывающей дея-
тельность всех без исключения представителей АФ, роль которой, как 
считается, в периоды ранней и средней АФ выполняла философия языка 
(Williamson, 2014, 31). В итоге современная АФ в тех случаях, когда мы 
пытаемся предъявлять к ней вопросы вида «Что она есть такое?», не 
поддаётся (либо плохо поддаётся) изучению стандартными историко-
философскими методами. Чтобы быть правильно понятым коллегами — 
историками философии, отдельно подчеркну: сказанное мной выше ни-
как не отменяет ценности исследований, интересующихся вопросами 
историко-философской реконструкции оснований, принципов, концеп-
туального дизайна и/или отдельных деталей определённой 
философской теории в рамках той или иной философской традиции, 
вроде работ из недавнего сборника «Early Analytic Philosophy: Origins 
and Transformations» под редакцией Конанта и Нира (Conant & Nir, 
2025). Разумно предположить, что специалист по наукометрии будет 
бесполезен в случае, если задачей исследования является, предполо-
жим, выявление кантовских и кантианских мотивов и/или элементов, 
допустим, в политической философии Нозика или этической теории 
Парфита. Подобного рода традиционная историко-философская работа 
как была важной, так и продолжает ею оставаться. Так что виды вопро-
сов, которые по-прежнему подлежат изучению стандартными историко-
философскими методами, всё ещё обширны и разнообразны101, но инте-
ресующий нас вопрос «Что такое АФ?» не относится к их числу. 

 
Список литературы 
 
Борисов, Е. В. (2007). Гилберт Райл и феноменология. Топос, 3(17), 94–
99. 
Борисов, Е. В. (2021). Аналитическая философия. Философская антро-
пология, 7(1), 143–167. https://doi.org/10.21146/2414-3715-2021-7-1-143-
167. 
Васильев, В. В. (2019). Что такое аналитическая философия и почему 
важен этот вопрос? Философский журнал, 12(1), 144–158. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-144-158. 
Воленьский, Я. (2004). Львовско-Варшавская философская школа. М.: 
РОССПЭН. 

 
101 Примеры и полезные комментарии о приоритетных задачах и правильном 

позиционировании традиционно-ориентированных историко-философских исследований 
см. (Lapointe & Pincock, 2017, 11–16). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 208 

Вригт, Г. Х. (2013a). Аналитическая философия: историко-критический 
обзор. Кантовский сборник, 1(43), 78–89. https://doi.org/10.5922/0207-
6918-2013-1-7. 
Вригт, Г. Х. (2013b). Аналитическая философия: историко-критический 
обзор. Кантовский сборник, 2(44), 69–82. https://doi.org/10.5922/0207-
6918-2013-2-6. 
Глок, Г.-И. (2022). Аналитическая философия: как она есть. М.: Канон+ 
РООИ Реабилитация. 
Грязнов, А. Ф. (2006). Аналитическая философия. М.: Высшая школа. 
Демина, Н. В. (2005). Концепция этоса науки: Мертон и другие в поис-
ках социальной геометрии норм. Социологический журнал, (4), 5–48. 
Джевонс, У. С. (2011). Основы науки: Трактат о логике и научном ме-
тоде. М.: ЛИБРОКОМ. 
Джохадзе, И. Д. (2016). Аналитическая философия сегодня: кризис 
идентичности. Логос, 26(5), 1–18. 
Иванов, Д. В. (2015). Рецепция аналитической философии в России. Фи-
лософия науки и техники, 20(2), 106–117. 
Иванов, Д. В. (2024). От поколения континентальной философии к по-
колению аналитической философии. Политическая концептология, (1), 
64–75. 
Кант, И. (1994). Критика чистого разума. М.: Мысль. 
Кардаш, А. (2021). Аналитический и континентальный стили в филосо-
фии (28.03.2021). В Проект Insolarance. https://insolarance.com/analytic-
and-continental-philosophy/. 
Карнап, Р. (2006). Старая и новая логика. В О. А. Назарова (Ред.), Жур-
нал «Erkenntnis» («Познание»). Избранное (с. 105–119). М.: Территория 
будущего, Идея-Пресс. 
Круглый стол «Что такое аналитическая философия?», ИФ РАН, 
23.01.2025. https://www.youtube.com/watch?v=qCgCdNEfbjA&t=6732s. 
Ламберов, Л. Д. (2010). О мифах и проблемах определения термина 
«аналитическая философия». Analytica, 4, 25–37. 
Лебедев, М. В. & Петякшева, Н. И. (2006). Введение. Эволюция и основ-
ные характеристики аналитической философии. В М. В. Лебедев & А. 
З. Черняк (Ред.), Аналитическая философия (с. 9–38). М.: РУДН. 
Логинов, Е. В. (2025). Доклад на круглом столе «Что такое аналитиче-
ская философия?», ИФ РАН, 23.01.2025. 
https://www.youtube.com/watch?v=qCgCdNEfbjA&t=6732s. 
Макеева, Л. Б. (2019). Аналитическая философия как историко-фило-
софский феномен. Философский журнал, 12(1), 130–143. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-130-143. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 209 

Научный семинар Центра исследования сознания «Аналитическая фи-
лософия – это иллюзия?», МГУ, 30.10.2018. 
https://www.youtube.com/watch?v=LuEBIYqAios&t=6446s. 
Нехаев, А. В. (2014). Что такое «ортодоксальная теория и история 
идей»? Дисциплинарная новелла в критико-иронических тонах. Социо-
логическое обозрение, 13(1), 176–233. 
Нехаев, А. В. (2023). Наказание (не)виновных? Омский научный вест-
ник. Серия: Общество. История. Современность, 8(3), 73–94. 
https://doi.org/10.25206/2542-0488-2023-8-3-73-94. 
Никоненко, С. В. (2007). Аналитическая философия: основные концеп-
ции. СПб.: Санкт-Петербургский университет. 
Пассмор, Дж. (2002). Современные философы. М.: Идея-Пресс. 
Патнэм, Х. (2014). Полвека философии, рассмотренной изнутри. В В. В. 
Целищев (Сост.), Философский переписчик: переводы и размышления 
(с. 218–252). Новосибирск: Омега Пресс. 
Райл, Г. (2007). Мартин Хайдеггер. Бытие и время. Топос, 3(17), 100–
116. 
Родин, К. А. (2021). Витгенштейн в лагере логических позитивистов. 
Ответ оппонентам. Эпистемология и философия науки, 58(1), 79–81. 
https://doi.org/10.5840/eps202158110. 
Стролл, А. (2020). Аналитическая философия: двадцатый век. М.: Ка-
нон+ РООИ Реабилитация. 
Суровцев, В. А. (2010). Аналитическая философия: всеобщее и нюанс. 
Вопросы философии, (8), 23–29. 
Урмсон, Дж. О. (2025). Полиморфные понятия. Омский научный вест-
ник. Серия: Общество. История. Современность, 10(2), 144–152. 
https://doi.org/10.25206/2542-0488-2025-10-2-144-152. 
Фоллесдал, Д. (2002). Аналитическая философия: что это такое и по-
чему этим стоит заниматься? В В. А. Суровцев (Сост.), Язык, истина и 
существование (с. 225–239). Томск: Томский университет. 
Фреге, Г. (2000). Основоположения арифметики: Логико-математиче-
ское исследование о понятии числа. Томск: Водолей. 
Фридман, М. (2021). Философия на перепутье: Карнап, Кассирер и 
Хайдеггер. М.: Канон+ РООИ Реабилитация. 
Целищев, В. В. (2000). Будущее философии XXI века: аналитическая 
или континентальная философия? Философия науки, 2(8), 13–20. 
Целищев, В. В. (2018). Аналитическая философия и ревизионизм без бе-
регов. Философский журнал, 11(2), 138–155. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2018-11-2-138-155. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 210 

Шлик, М. (2006). Поворот философии. В О. А. Назарова (Ред.), Журнал 
«Erkenntnis» («Познание»). Избранное (с. 98–104). М.: Территория бу-
дущего, Идея-Пресс, 2006. 
Шохин, В. К. (2013). Что же всё-таки такое аналитическая философия? 
В защиту и укрепление «ревизионизма». Вопросы философии, (11), 137–
148. 
Шохин, В. К. (2015). Аналитическая философия: некоторые непрото-
ренные пути. Философский журнал, 8(2), 16–27. 
Шохин, В. К. (2018). Новый феномен: страсти по аналитической фило-
софии. Философский журнал, 11(4), 106–114. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2018-11-4-106-114. 
Шохин, В. К. (2024). Аналитическая философия: удалось ли наконец её 
определить? Логос, 34(6), 297–322. https://doi.org/10.17323/0869-5377-
2024-6-297-320. 
Шрамко, Я. В. (2005). Очерк истории возникновения и развития анали-
тической философии. Логос, 2(47), 4–12. 
Шрамко, Я. В. (2007). Что такое аналитическая философия? Эпистемо-
логия и философия науки, 11(1), 87–110. 
Юнусов, А. Т. (2025). Доклад на круглом столе «Что такое аналитиче-
ская философия?», ИФ РАН, 23.01.2025. 
https://www.youtube.com/watch?v=qCgCdNEfbjA&t=6732s. 
Acero, J. J. (2011). Analytic Philosophy as Metaphilosophy. Teorema: Re-
vista Internacional de Filosofía, 30(1), 65–75. 
Akehurst, T. L. (2010). The Cultural Politics of Analytic Philosophy: British-
ness and the Spectre of Europe. New York: Continuum. 
Ahlgren, P., Pagin, P., Persson, O. & Svedberg, M. (2015). Bibliometric 
Analysis of Two Subdomains in Philosophy: Free Will and Sorites. Scien-
tometrics, 103(1), 47–73. https://doi.org/10.1007/s11192-015-1535-4. 
Alvarez, M. (2011). Glock on Analytic Philosophy and History. Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía 30(1), 95–102. 
Ambrose, A. (1968). The Revolution in Philosophy: From the Structure of 
the World to the Structure of Language. The Massachusetts Review, 9(3), 
551–564. 
Ammerman, R. (1965). A Short History of Analytic Philosophy. In R. Am-
merman (Ed.) Classics of Analytic Philosophy (pp. 1–12). Indianapolis: 
Hackett. 
Atkin, A. (2008). Peirce’s Final Account of Signs and the Philosophy of Lan-
guage. Transactions of the Charles S. Peirce Society, 44(1), 63–85. 
Ayer, A. J. (1936). The Analytic Movement in Contemporary British Philos-
ophy. In Actes du Congrès international de philosophie scientifique, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 211 

Sorbonne, Paris 1935, Facs. VIII, Historie de la logique et de la philosophie 
scientifique (pp. 53–59). Paris: Hermann. 
Baghramian, M. (2014). The Depths and Shallows of Philosophical Style. 
Journal of Philosophical Research, 38, 311–323. 
https://doi.org/10.5840/jpr20148722. 
Baghramian, M. (2024). Overcoming the Big Divide? The IJPS and the An-
alytic Continental Schism. International Journal of Philosophical Studies, 
32(1), 16–29. https://doi.org/10.1080/09672559.2024.2327294. 
Baldwin, T. (2001). Contemporary Philosophy: Philosophy in English since 
1945. Oxford, Oxford University Press. 
Barris, J. (2012). The Convergent Conceptions of Being in Mainstream Ana-
lytic and Postmodern Continental Philosophy. Metaphilosophy, 43(5), 592–
681. https://doi.org/10.1111/j.1467-9973.2012.01771.x. 
Beaney, M. (2006). Is Analytic Philosophy an Illusion? A Reply to Preston. 
The Bertrand Russell Society Quarterly, 132–135, 27–34. 
Beaney, M. (2007). The Analytic Turn in Early Twentieth-Century Philoso-
phy. In M. Beaney (Ed.), The Analytic Turn: Analysis in Early Analytic 
Philosophy and Phenomenology (pp. 1–30). London: Routledge. 
Beaney, M. (2011). Putting Analysis Rightfully Back into Analytic Philoso-
phy. Teorema: Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 87–94. 
Beaney, M. (2013a). The Historiography of Analytic Philosophy. In M. 
Beaney (Ed.), The Oxford Handbook of the History of Analytic Philosophy 
(pp. 30–60). New York: Oxford University Press. 
Beaney, M. (2013b). What Is Analytic Philosophy? In M. Beaney (Ed.), The 
Oxford Handbook of the History of Analytic Philosophy (pp. 3–29). New 
York: Oxford University Press. 
Beaney, M. (2016). The Analytic Revolution. Royal Institute of Philosophy 
Supplement, 78, 227–249. https://doi.org/10.1017/S1358246116000229. 
Beaney, M. & Raysmith, T. (2024). Analysis. In E. N. Zalta (Ed.). The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy. 
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/analysis/. 
Bell, D. (1999). The Revolution of Moore and Russell: A Very British Coup? 
Royal Institute of Philosophy Supplement, 44, 193–209. 
https://doi.org/10.1017/S135824610000672X. 
Bentham, J. (1843). Chrestomathia. In J. Bowring (Ed.), The Works of Jeremy 
Bentham (pp. 1–191). Edinburgh: William Tait. 
Biletzki, A. (1998). Wittgenstein: Analytic Philosopher? In A. Bilezki & A. 
Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and Heroes (pp. 197–
208). New York: Routledge. 
Blachowicz, J. (2023). The Bilateral Mind as the Mirror of Nature: A 
Metaphilosophy. London: Palgrave Macmillan. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 212 

Blanshard, B. (1954). On Philosophical Style. Manchester: Manchester Uni-
versity Press. 
Bonino, G., Maffezioli, P. & Tripodi, P. (2021). Logic in Analytic Philoso-
phy: A Quantitative Analysis. Synthese, 198(11), 10991–11028. 
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02770-5. 
Braune, S. (2024). In Defense of Obscure Academic Writing. Thesis Eleven, 
184–185(1), 102–121. https://doi.org/10.1177/07255136241292082. 
Broad, C. D. (1924). Critical and Speculative Philosophy. In J. H. Muirhead 
(Ed.), Contemporary British Philosophy (pp. 77–100). London: George Allen 
& Unwin. 
Buckle, S. (2004). Analytic Philosophy and Continental Philosophy: The 
Campbell Thesis Revised. British Journal for the History of Philosophy, 
12(1), 111–150. https://doi.org/10.1080/0960878042000188883. 
Campbell, R. (2001). The Covert Metaphysics of the Clash Between «Ana-
lytic» and «Continental» Philosophy. British Journal for the History of 
Philosophy, 9(2), 341–359. https://doi.org/10.1080/09608780110045335. 
Candlish, S. (2016). Was Wittgenstein an Analytic Philosopher? Wittgenstein 
vs Russell. Frontiers of Philosophy in China, 11(1), 35–53. 
https://doi.org/10.3868/s030-005-016-0004-5. 
Carnap, R. (1930). Die alte und die neue Logik. Erkenntnis, 1(1), 12–26. 
https://doi.org/10.1080/096725598342028. 
Carnap, R. (1966). Der logische Aufbau der Welt. Hamburg: Felix Meiner 
Verlag. 
Carr, D. (1998). Phenomenology and Fiction in Dennett. International Jour-
nal of Philosophical Studies, 6(3), 331–344. 
https://doi.org/10.1080/096725598342028. 
Chase, J. & Reynolds, J. (2014). Analytic versus Continental: Arguments on 
the Methods and Value of Philosophy. New York: Routledge. 
Cocchiarella, N. (1987). Logical Studies in Early Analytic Philosophy. Co-
lumbus: Ohio State University. 
Cohen, L. J. (1986). The Dialogue of Reason: An Analysis of Analytical Phi-
losophy. Oxford: Clarendon Press. 
Collingwood, R. G. (1933). An Essay on Philosophical Method. Oxford: 
Clarendon. 
Conant, J. (2016). The Emergence of the Concept of the Analytic Tradition 
as a Form of Philosophical Self-Consciousness. In J. A. Bell, A. Cutrofello 
& P. M. Livingston (Eds.), Beyond the Analytic-Continental Divide: Pluralist 
Philosophy in the Twenty-First Century (pp. 17–58). New York: Routledge. 
Conant, J. F. & Nir, G. (Eds.) (2025). Early Analytic Philosophy: Origins and 
Transformations. London: Routledge. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 213 

Cooper, D. E. (1994). The Presidential Address: Analytical and Continental 
Philosophy. Proceedings of the Aristotelian Society, 94(1), 1–18. 
https://doi.org/10.1093/aristotelian/94.1.1. 
Crane, T. (2012). Philosophy, Logic, Science, History. Metaphilosophy, 
43(1/2), 20–37. https://doi.org/10.1111/j.1467-9973.2011.01732.x. 
Critchley, S. (1997). What Is Continental Philosophy? International Journal 
of Philosophical Studies, 5(3), 347–363. 
https://doi.org/10.1080/09672559708570862. 
Dainton, B. & Robinson, H. (2015). Coda A: What is Analytic Philosophy. 
In B. Dainton & H. Robinson (Eds.), The Bloomsbury Companion to Analytic 
Philosophy (pp. 569–574). London: Bloomsbury Academic. 
Damböck, С. (2012). Rudolf Carnap and Wilhelm Dilthey: «German» Em-
piricism in the Aufbau. In R. Creath (Ed.) Rudolf Carnap and the Legacy of 
Logical Empiricism (pp. 67–88). Dordrecht: Springer. 
Derrida, J. (1988) Limited Inc. Evanston (Ill.): Northwestern University 
Press. 
Derrida, J. (2000). Arguing with Derrida: Discussion. Ratio, 13(4), 373–386. 
https://doi.org/10.1111/1467-9329.00135. 
Donahue, T. J. & Ochoa, E. P. (2016). The Analytical-Continental Divide: 
Styles of Dealing with Problems. European Journal of Political Theory, 
15(2), 138–154. https://doi.org/10.1177/1474885115585324. 
Dummett, M. (1978). Truth and Other Enigmas. London: Duckworth. 
Dummett, M. (1991). Frege and Other Philosophers. Oxford: Clarendon 
Press. 
Dummett, M. (2011). On Analytical Philosophy. Teorema: Revista Internac-
ional de Filosofía, 30(1), 19–21. 
Dummett, M. (2014). Origins of Analytic Philosophy. London: Bloomsbury. 
Engel, P. (1987). Continental Insularity: Contemporary French Analytical 
Philosophy. Royal Institute of Philosophy Lecture Series, 21, 1–19. 
https://doi.org/10.1017/S0957042X00003448. 
Engel, P. (1999). Analytic Philosophy and Cognitive Norms. Monist, 82(2), 
218–234. https://doi.org/10.5840/monist199982218. 
Feigl, H. & Sellars, W. (1949). Preface. In H. Feigl & W. Sellars (Eds.), Read-
ings in Philosophical Analysis (pp. v–vi). New York: Appleton-Century-
Crofts. 
Floyd, J. (2009). Recent Themes in the History of Early Analytic Philosophy. 
Journal of the History of Philosophy, 47(2), 157–200. 
https://doi.org/10.1353/hph.0.0106. 
Floyd, J. (2016). Analytics and Continentals: Divided by Nature but United 
by Praxis? European Journal of Political Theory, 15(2), 155–171. 
https://doi.org/10.1177/1474885115582075. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 214 

Føllesdal, D. (1997). Analytic Philosophy: What Is It and Why Should One 
Engage in It? In H.-J. Glock (Ed.), The Rais of Analytic Philosophy (pp. 1–
16). Oxford: Blackwell Publishers. 
Frege, G. (1884). Die Grundlagen der Arithmetik: eine logisch-mathe-
matische Untersuchung über den Begriff der Zahl. Breslau: Verlag von 
Wilhelm Koebner. 
Friedlander, E. (1998). Heidegger, Carnap, Wittgenstein: Much Ado about 
Nothing. In A. Bilezki & A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy 
– Plot and Heroes (pp. 226–237). New York: Routledge. 
Friedman, M. (2000). A Parting of the Ways: Carnap, Cassirer, and 
Heidegger. Chicago: Open Court. 
Frost-Arnold, G. (2017). The Rise of «Analytic Philosophy»: When and How 
Did People Begin Calling Themselves «Analytic Philosophers»? In S. 
Lapointe & C. Pincock (Eds.), Innovations in the History of Analytical Phi-
losophy (pp. 27–67). London: Palgrave Macmillan.  
García-Carpintero, M. (2011). A Genealogical Notion. Teorema: Revista In-
ternacional de Filosofía, 30(1), 43–52. 
Gingras, Y. & Khelfaoui, M. (2019). Do We Need a Book Citation Index for 
Research Evaluation? Research Evaluation, 28(4), 383–393. 
https://doi.org/10.1093/reseval/rvz024. 
Glendinning, S. (2006). The Idea of Continental Philosophy: A Philosophical 
Chronicle. Edinburgh: Edinburgh University Press. 
Glock, H.-J. (2004). Was Wittgenstein an Analytic Philosopher? Metaphilos-
ophy, 35(4), 419–444. https://doi.org/10.1111/j.1467-9973.2004.00329.x. 
Glock, H.-J. (2008). What Is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press. 
Glock, H.-J. (2011a). Resumen de «What Is Analytic Philosophy?» Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 5–11. 
Glock, H.-J. (2011b). Précis of «What Is Analytic Philosophy?» Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 13–18. 
Glock, H.-J. (2011c). Replies to My Commentators. Teorema: Revista Inter-
nacional de Filosofía, 30(1), 115–144. 
Glock, H.-J. (2013). Replies to My Commentators. Journal for the History of 
Analytic Philosophy, 2(2), 35–42. https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 
Gustavsson, K. (2021). Charlie Dunbar Broad. In E. N. Zalta (Ed.). The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy. 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/broad/. 
Haaparanta, L. (2013). Philosophy and Its Recent History: Remarks on What 
is Analytic Philosophy?, by Hans-Johann Glock. Journal for the History of 
Analytic Philosophy, 2(2), 2–5. https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 215 

Hacker, P. M. S. (1996). Wittgenstein’s Place in the Twentieth Century Ana-
lytic Philosophy. Oxford, Blackwell. 
Hacker, P. M. S. (1998). Analytic Philosophy: What, Whence, and Whither? 
In A. Bilezki & A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and 
Heroes (pp. 3–34). New York: Routledge. 
Hacker, P. M. S. (2007). Analytic Philosophy: Beyond the Linguistic Turn 
and Back Again. In M. Beaney (Ed.), The Analytic Turn: Analysis in Early 
Analytic Philosophy and Phenomenology (pp. 125–141). London: Routledge. 
Hacker, P. M. S. (2011). Analytic Philosophy – the Heritage. Teorema: Re-
vista Internacional de Filosofía, 30(1), 77–85. 
Hansson, S. O. (2009). Analytic Philosophy. Theoria, 75(2), 69–74. 
https://doi.org/10.1111/j.1755-2567.2009.01031.x. 
Hardcastle, G. (2007). Preston on Analytic Philosophy. The Bertrand Russell 
Society Quarterly, 136–139, 35–39. 
Hart, W. D. (1990). Clarity. In D. A. Bell & N. Cooper (Eds.), The Analytic 
Tradition: Meaning, Thought, and Language (pp. 197–222). Cambridge: 
Blackwell. 
Healy, K. (2013a). A Co-Citation Network for Philosophy. https://kieran-
healy.org/blog/archives/2013/06/18/a-co-citation-network-for-philosophy/. 
Healy, K. (2013b). Citation Networks in Philosophy: Some Followup. 
https://kieranhealy.org/blog/archives/2013/06/24/citation-networks-in-phi-
losophy-some-followup/. 
Heinämaa, S. (2016). Hermeneutics and the Analytic–Continental Divide. In 
N. Keane & C. Lawn (Eds.), The Blackwell Companion to Hermeneutics (pp. 
573–584). Oxford: Wiley Blackwell. 
Higgins, A. & Smith, B. (2013). A Citation Based View of the Ontology 
Community in Philosophy. https://philpapers.org/archive/HIGACB.pdf. 
Humphries, R. (1999). Analytic and Continental: The Division in Philosophy. 
Monist, 82(2), 253–277. https://doi.org/10.5840/monist199982212. 
Hylton, P. (1998). Analysis in Analytic Philosophy. In A. Bilezki & A. Matar 
(Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and Heroes (pp. 37–55). New 
York: Routledge. 
Jevons, W. S. (1874). Principles of Science: A Treatise on Logic and Scien-
tific Method. London: Richard Clay & Sons. 
Joaquin, J. J. (2022). Analytic Philosophy in the Philippines. Asian Journal 
of Philosophy, 1(36), 1–32. https://doi.org/10.1007/s44204-022-00029-z. 
Iida, T. & Furuta, T. (2022). Analytic Philosophy in Japan 1933–2000. Asian 
Journal of Philosophy, 1(30), 1–24. https://doi.org/10.1007/s44204-022-
00032-4. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 216 

Inwagen, P. (2006). What Is Naturalism? What Is Analytical Philosophy? In 
A. Corradini, S. Galvan & E. J. Lowe (Eds.), Analytic Philosophy without 
Naturalism (pp. 74–88). London: Routledge. 
Kant, I. (1781). Critik der reinen Vernunft. Riga: verlegts Johann Friedrich 
Hartknoch. 
Kanzian, C. (2006). Naturalism, Physicalism, and Some Notes on «Analytical 
Philosophy»: Comment on van Inwagen’s Paper. In A. Corradini, S. Galvan 
& E. J. Lowe (Eds.), Analytic Philosophy without Naturalism (pp. 89–93). 
London: Routledge. 
Katzav, J. (2018). Analytic Philosophy, 1925–69: Emergence, Management 
and Nature. British Journal for the History of Philosophy, 26(6), 1197–1221. 
https://doi.org/10.1080/09608788.2018.1450219. 
Katzav, J. (2023). To What Extent Can Institutional Control Explain the 
Dominance of Analytic Philosophy? Asian Journal of Philosophy, 2(45), 1–
14. https://doi.org/10.1007/s44204-023-00099-7. 
Katzav, J. & Vaesen, K. (2017). On the Emergence of American Analytic 
Philosophy. British Journal for the History of Philosophy, 25(4), 772–798. 
https://doi.org/10.1080/09608788.2016.1261794. 
Katzav, J. & Vaesen, K. (2022). The Rise of Logical Empiricist Philosophy 
of Science and the Fate of Speculative Philosophy of Science. HOPOS: The 
Journal of the International Society for the History of Philosophy of Science, 
12(2), 327–358. https://doi.org/10.1086/721135. 
Kosecki, A. (2025). The Rise of the Term «Analytic Philosophy» in Britain 
in the Early 1930s and Its Contemporary Evolution: Conceptual Creativity 
and Conceptual Engineering. Forum Philosophicum, 29(2), 221–253. 
https://doi.org/10.35765/forphil.2024.2902.01. 
Kreuzman, H. (2001). A Co-Citation Analysis of Representative Authors in 
Philosophy: Examining the Relationship between Epistemologists and Phi-
losophers of Science. Scientometrics, 51(3), 525–539. 
https://doi.org/10.1023/A:1019647103469. 
Kuklick, B. (2001). A History of Philosophy in America: 1720–2000. Oxford: 
Clarendon. 
Künne, W. (1990). The Nature of Acts: Moore on Husserl. In D. Bell & N. 
Cooper (Eds.), The Analytic Tradition (pp. 104–116). Oxford: Blackwell. 
Künne, W. (2006). Analyticity and Logical Truth: From Bolzano to Quine. 
In M. Textor (Ed.), The Austrian Contribution to Analytic Philosophy (pp. 
184–249). New York: Routledge.  
Laird, J. (1936). Recent Philosophy. London: Thornton Butterworth. 
Lang, B. (1990). The Anatomy of Philosophical Style: Literary Philosophy 
and the Philosophy of Literature. Oxford: Basil Blackwell. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 217 

Langer, S. (1930). The Practice of Philosophy. New York: Henry Holt and 
Company. 
Lapointe, S. & Pincock, C. (2017). Introduction. In S. Lapointe & C. Pincock 
(Eds.), Innovations in the History of Analytical Philosophy (pp. 1–23). Lon-
don: Palgrave Macmillan. 
Lau, J. Y. F. & Chan, J. K. L. (2022). A Brief History of Analytic Philosophy 
in Hong Kong. Asian Journal of Philosophy, 1(27), 1–20. 
https://doi.org/10.1007/s44204-022-00031-5. 
Laugier, S. (2001). Quel avenir pour la philosophie analytique en France? 
Cités, 5, 151–155. 
Leiter, B. (2000). «Analytic» and «Continental» Philosophy (The Philosoph-
ical Gourmet Report). https://www.philosophicalgourmet.com/analytic-and-
continental-philosophy/. 
Levy, N. (2003). Analytic and Continental Philosophy: Explaining the Dif-
ferences. Metaphilosophy, 34(3), 284–304. https://doi.org/10.1111/1467-
9973.00274. 
MacIntyre, A. (1984). The Relationship of Philosophy to Its Past. In R. Rorty, 
J. B. Schneewind & Q. Skinner (Eds.), Philosophy in History: Essays in the 
Historiography of Philosophy (pp. 31–48). Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press. 
Malaterre, C., Chartier, J.-F. & Pulizzotto, D. (2019). What Is This Thing 
Called Philosophy of Science? A Computational Topic-Modeling Perspec-
tive, 1934–2015. HOPOS: The Journal of the International Society for the 
History of Philosophy of Science, 9(2), 215–249. 
https://doi.org/10.1086/704372. 
Malaterre, C., Lareau, F., Pulizzotto, D. & St-Onge, J. (2021). Eight Journals 
over Eight Decades: A Computational Topic-Modeling Approach to Contem-
porary Philosophy of Science. Synthese, 199(1–2), 2883–2923. 
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02915-6. 
Marconi, D. (2011). Analytic Philosophy and Intrinsic Historicism. Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 23–32. 
Marconi, D. (2014). Il mestiere di pensare: la filosofia nell’epoca del profes-
sionismo. Torino: Giulio Einaudi editore. 
Matar, A. (1998). Analytic Philosophy: Rationalism vs. Romanticism. In A. 
Bilezki & A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and He-
roes (pp. 71–87). New York: Routledge. 
Marion, M. (2018). Was Royaumont Merely a dialogue de sourds? An Intro-
duction to the discussion générale. Philosophical Inquiries, 6(1), 197–214. 
https://doi.org/10.4454/philinq.v6i1.219. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 218 

May, T. (2002). On the Very Idea of Continental (or for That Matter Anglo-
American) Philosophy. Metaphilosophy, 33(4), 401–425. 
https://doi.org/10.1111/1467-9973.00237. 
Milkov, N. (2020). Early Analytic Philosophy and the German Philosophical 
Tradition. London: Bloomsbury Academic. 
Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The Analytic-Continental Divide in 
Philosophical Practice: An Empirical Study. Metaphilosophy, 52(5), 668–
680. https://doi.org/10.1111/meta.12519. 
Merton, R. K. (1973). The Normative Structure of Science. In N. W. Storer 
(Ed.), The Sociology of Science: Theoretical and Empirical Investigations 
(pp. 267–278). Chicago: Chicago University Press. 
Monk, R. (1996a). Was Russell Analytic Philosopher? Ratio, 9(3), 227–242. 
https://doi.org/10.1111/j.1467-9329.1996.tb00161.x. 
Monk, R. (1996b). What Is Analytical Philosophy? In R. Monk & A. Palmer 
(Eds.), Bertrand Russell and the Origins of Analytical Philosophy (pp. 1–22). 
Bristol: Thoemmes Press. 
Monk, R. (2011). Definitions, Characterisations... «and Similar Things»: 
Hans-Johann Glock on Analytic Philosophy. Teorema: Revista Internacional 
de Filosofía, 30(1), 33–41. 
Monk, R. (2019). How the Untimely Death of RG Collingwood Changed the 
Course of Philosophy Forever. https://www.prospectmaga-
zine.co.uk/ideas/philosophy/39183/how-the-untimely-death-of-rg-
collingwood-changed-the-course-of-philosophy-forever. 
Montague, W. P. (1933). Philosophy as Vision. International Journal of Eth-
ics, 44(1), 1–22. https://doi.org/10.1086/208129. 
Mordacci, R. (2016). From Analysis to Genealogy. Bernard Williams and the 
End of the Analytic-Continental Divide. Philosophical Inquiries, 4(1), 17–
84. https://doi.org/10.4454/philinq.v4i1.139. 
Mulligan, K. (1991). Introduction: On the History of Continental Philosophy. 
Topoi, 10(2), 115–120. https://doi.org/10.1007/BF00141332. 
Mulligan, K. (2011). Grumbles and Quibbles from Mitteleuropa. Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 103–113. 
Munitz, M. K. (1981). Contemporary Analytic Philosophy. New York: Mac-
millan. 
Murrey, M. (1978). Heidegger and Ryle: Two Versions of Phenomenology. 
In M. Murrey (Ed.), Heidegger and Modern Philosophy: Critical Essays (pp. 
271–290). New Haven: Yale University Press. 
Nagel, E. (1936a). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24. 
https://doi.org/10.2307/2016895. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 219 

Nagel, E. (1936b). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. II. The Journal of Philosophy, 33(2), 29–53. 
https://doi.org/10.2307/2016015. 
Nedo, M. & Ranchetti, M. (1983). Ludwig Wittgenstein: sein Leben in Bild-
ern und Texten. Frankfurt-on-Main: Suhrkamp. 
Noichl, M. (2019). The Structure of Recent Philosophy: Layed Out According 
to Its Co-Citation Patterns. https://homepage.univie.ac.at/maximil-
ian.noichl/full/zoom_final/index.html 
Noichl, M. (2021). Modeling the Structure of Recent Philosophy. Synthese, 
198(6), 5089–5100. https://doi.org/10.1007/s11229-019-02390-8. 
Overgaard, S. (2010). Royaumont Revisited. British Journal for the History 
of Philosophy, 18(5), 899–924. 
https://doi.org/10.1080/09608788.2010.524764. 
Pap, A. (1949). Elements of Analytic Philosophy. New York: The Macmillan 
Company. 
Patton, L. (2017). Russell’s Method of Analysis and the Axioms of Mathe-
matics. In S. Lapointe & C. Pincock (Eds.), Innovations in the History of 
Analytical Philosophy (pp. 105–126). London: Palgrave Macmillan. 
Passmore, J. (1985). Recent Philosophers: A Supplement to A Hundred Years 
of Philosophy. London: Duckworth. 
Pataut, F. (1996). An Anti-Realist Perspective on Language, Thought, Logic 
and the History of Analytic Philosophy: An Interview with Michael Dum-
mett. Philosophical Investigations, 19(1), 1–33. 
https://doi.org/10.1111/j.1467-9205.1996.tb00118.x. 
Peijnenburg, J. (2000). Identity and Difference: A Hundred Years of Analytic 
Philosophy. Metaphilosophy, 31(4), 365–381. https://doi.org/10.1111/1467-
9973.00156. 
Perez, D. I. (2018). Analytic Philosophy in Latin America. In E. N. Zalta 
(Ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://plato.stan-
ford.edu/entries/latin-american-analytic/ 
Perri, T. (2013). Image and Ontology in Merleau-Ponty. Continental Philos-
ophy Review, 46(1), 75–97. https://doi.org/10.1007/s11007-013-9249-x. 
Petrovich, E. (2018a). Accumulation of Knowledge in Para-Scientific Areas: 
The Case of Analytic Philosophy. Scientometrics, 116(2), 1123–1151. 
https://doi.org/10.1007/s11192-018-2796-5. 
Petrovich, E. (2018b). Forms, Patterns, Structures. Citation Analysis and the 
History of Analytic Philosophy. Journal of Interdisciplinary History of Ideas, 
7(13), 1–21. https://doi.org/10.13135/2280-8574/2843. 
Petrovich, E. (2019). The Fabric of Knowledge. Towards a Documental His-
tory of Late Analytic Philosophy (PhD Thesis). Milano: Università degli Studi 
di Milano Statale. https://air.unimi.it/handle/2434/613334. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 220 

Petrovich, E. (2021). Acknowledgments. Informal Collaboration and Sym-
bolic Power in Recent Analytic Philosophy. Logique et Analyse, 256, 425–
448. https://doi.org/10.2143/LEA.256.0.3290352. 
Petrovich, E. (2022). Acknowledgments-Based Networks for Mapping the 
Social Structure of Research Fields. A Case Study on Recent Analytic Phi-
losophy. Synthese, 200(3), 1–40. https://doi.org/10.1007/s11229-022-03515-
2. 
Petrovich, E. (2024). A Quantitative Portrait of Analytic Philosophy: Looking 
Through the Margins. Cham: Springer. 
Petrovich, E. & Buonomo, V. (2018). Reconstructing Late Analytic Philoso-
phy. A Quantitative Approach. Philosophical Inquiries, 6(1), 151–181. 
https://doi.org/10.4454/philinq.v6i1.184. 
Pincock, C. (2007). Preston on the Illusory Character of Analytic Philosophy. 
The Bertrand Russell Society Quarterly, 136–139, 40–47. 
Pincock, C. (2013). On Hans-Johann Glock, What is Analytic Philosophy? 
Journal for the History of Analytic Philosophy, 2(2), 6–10. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 
Preston, A. (2005). Implications of Recent Work on Analytic Philosophy. The 
Bertrand Russell Society Quarterly, 127, 11–30. 
Preston, A. (2006). Reply to Beaney. The Bertrand Russell Society Quarterly, 
132–135, 35–43. 
Preston, A. (2007). Replies to Hardcastle and Pincock. The Bertrand Russell 
Society Quarterly, 136–139, 48–55. 
Preston, A. (2010). Analytic Philosophy: The History of an Illusion. New 
York: Continuum. 
Preston, A. (2011). Two Wrongs Don’t Make a Right: A Response to Glock’s 
«What Is Analytic Philosophy?». Teorema: Revista Internacional de 
Filosofía, 30(1), 53–63. 
Pudal, R. (2004). La difficile réception de la philosophie analytique en 
France. Revue d’Histoire des Sciences Humaines, 11(2), 69–100. 
https://doi.org/10.3917/rhsh.011.0069. 
Puryear, S. (2013). Frege on Vagueness and Ordinary Language. The Philo-
sophical Quarterly, 63(250), 120–140. https://doi.org/10.1111/j.1467-
9213.2012.00103.x. 
Putnam, H. (1997). A Half Century of Philosophy, Viewed from Within. 
Daedalus, 126(1), 175–208. 
Raatikainen, P. (2013). What Was Analytic Philosophy? Journal for the His-
tory of Analytic Philosophy, 2(2), 11–27. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 221 

Rentsch, T. (2003). Heidegger und Wittgenstein. Existential- und Spra-
chanalysen zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart, 
Klett-Cotta. 
Rescher, N. (2005). Collected Papers. Vol. 1: Studies in 20th Century Phi-
losophy. Frankfurt: Ontos Verlag. 
Richardson, A. (1997). Toward a History of Scientific Philosophy. Perspec-
tives on Science, 5(3), 418–451. https://doi.org/10.1162/posc_a_00533. 
Resnik, M. D. (1981). Frege and Analytic Philosophy: Facts and Specula-
tions. Midwest Studies in Philosophy, 6(1), 83–104. 
https://doi.org/10.1111/j.1475-4975.1981.tb00430.x. 
Robinson, H. (2015). Coda B: Analytic versus Continental. In B. Dainton & 
H. Robinson (Eds.), The Bloomsbury Companion to Analytic Philosophy (pp. 
575–578). London: Bloomsbury Academic. 
Rorty, R., Schneewind, J. B. & Skinner, Q. (1984). Introduction. In R. Rorty, 
J. B. Schneewind & Q. Skinner (Eds.), Philosophy in History: Essays in the 
Historiography of Philosophy (pp. 1–14). Cambridge: Cambridge University 
Press. 
Rosen, S. (2001). The Identity of, and the Difference between, Analytical and 
Continental Philosophy. International Journal of Philosophical Studies, 9(3), 
341–348. https://doi.org/10.1080/09672550110058830. 
Ross, J. J. (1998). Analytical Philosophy as a Matter of Style. In A. Bilezki 
& A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and Heroes (pp. 
56–70). New York: Routledge. 
Royaumont Colloquium 1958 – Analytic Philosophy (General Discussion). 
Philosophical Inquiries, 6(1), 215–255. 
https://doi.org/10.4454/philinq.v6i1.219. 
Russell, B. (1911). Le réalisme analytique. Bulletin de la Société Française 
de Philosophie, 11, 53–61. 
Ryle, G. (1929). Sein und Zeit. By Martin Heidegger. Mind, 38(151), 355–
370. 
Ryle, G. (1951). Symposium: Thinking and Language. Aristotelian Society 
Supplementary Volume, 25(1), 65–82. https://doi.org/10.1093/aristoteli-
ansupp/25.1.25. 
Ryle, G. (1956). In G. Ryle (Ed.), The Revolution in Philosophy. London: 
MacMillan. 
Sachs, C. B. (2011). What Is To Be Overcome? Nietzsche, Carnap, and 
Modernism as the Overcoming of Metaphysic. History of Philosophy Quar-
terly, 28(3), 303–318. 
Schaar, M. (2013). G. F. Stout and the Psychological Origins of Analytic Phi-
losophy. London: Palgrave Macmillan. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 222 

Searle, J. R. (2002). Contemporary Philosophy in the United States. In N. 
Bunnin & E. P. Tsui-James (Eds.), The Blackwell Companion to Philosophy 
(pp. 1–22). Oxford: Blackwell Publishers. 
Schlick, M. (1930). Die Wende der Philosophie. Erkenntnis, 1(1), 4–11. 
https://doi.org/10.1007/BF00208605. 
Schubert Kalsi, M.-L. (1978). Alexius Meinong on Objects of Higher Order 
and Husserl’s Phenomenology. The Hague: Martinus Nijhoff. 
Schwitzgebel, E. (2022). The Continental/Analytic Divide Is Alive and Well 
in Philosophy: A Quantitative Analysis. https://schwitzsplinters.blog-
spot.com/2022/06/the-continentalanalytic-divide-is-alive.html. 
Simons, P. (2000). The Four Phases of Philosophy: Brentano’s Theory and 
Austria’s History. Monist, 83(1), 68–88. https://doi.org/10.5840/mon-
ist20008315. 
Sluga, H. (1998). What Has History to Do with Me? Wittgenstein and Ana-
lytic Philosophy. Inquiry, 41(1), 99–121. 
https://doi.org/10.1080/002017498321959. 
Soames, S. (2003a). Philosophical Analysis in the Twentieth Century. Vol. 1: 
The Dawn of Analysis. Princeton: Princeton University Press. 
Soames, S. (2003b). Philosophical Analysis in the Twentieth Century. Vol. 2: 
The Age on Meaning. Princeton: Princeton University Press. 
Soames, S. (2008). Analytic Philosophy in America. In C. Misak (Ed.), The 
Oxford Handbook of American Philosophy (pp. 449–481). Oxford: Oxford 
University Press. 
Soames, S. (2014). The Analytic Tradition in Philosophy. Vol. 1: The Found-
ing Giants. Princeton: Princeton University Press.  
Stebbing, S. (1933). Logical Positivism and Analysis. Proceedings of the 
British Academy, 19, 53–87. 
Stanley, J. (2005). Analytic and Continental. http://leiterre-
ports.typepad.com/blog/2005/11/analytic_and_co.html. 
Stevens, G. (2013). Analytic Philosophy as Philosophy. Journal for the His-
tory of Analytic Philosophy, 2(2), 28–34. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 
Strassfeld, J. (2020). American Divide: The Making of «Continental» Philos-
ophy. Modern Intellectual History, 17(3), 833–866. 
https://doi.org/10.1017/S1479244318000513. 
Stroll, A. (2000). Twentieth-Century Analytic Philosophy. New York: Co-
lumbia University Press. 
Sundholm, G. (1999). When, and Why, Did Frege Read Bolzano? In T. Chil-
ders (Ed.), Logica Yearbook (pp. 164–174). Prague: FILOSOFIA-
ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 223 

Textor, M. (2006). Introduction. In M. Textor (Ed.), The Austrian Contribu-
tion to Analytic Philosophy (pp. 1–19). New York: Routledge. 
Trakakis, N. N. (2012). Doing Philosophy in Style: A New Look at the Ana-
lytic/Continental Divide. Philosophy Compass, 7(12), 919–942. 
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2012.00526.x. 
Twardowski, K. (1919). O jasnym I niejasnym stylu filozofocznym. Ruch 
Filozoficzny, 5(2), 25–27. 
Urmson, J. O. (1956). Philosophical Analysis: Its Development between the 
Two World Wars. Oxford: Clarendon Press. 
Urmson, J. O. (1967). The History of Philosophical Analysis. In R. Rorty 
(Ed.), The Linguistic Turn: Essays in Philosophical Method (pp. 294–301). 
Chicago: University of Chicago Press. 
Urmson, J. O. (1970). Polymorphous Concepts. In O. P. Wood & G. Pitcher 
(Eds.), Ryle (pp. 249–266). London: Macmillan. 
Verhaegh, S. (2020). The American Reception of Logical Positivism: First 
Encounters (1929–1932). HOPOS: The Journal of the International Society 
for the History of Philosophy of Science, 10(1), 106–142. 
https://doi.org/10.1086/707750. 
Verhaegh, S. (2025a). The Analytic Turn in American Philosophy: An Insti-
tutional Perspective – Part I: Scientific versus Humanistic Philosophy. 
HOPOS: The Journal of the International Society for the History of Philoso-
phy of Science, 15(1), 61–98. https://doi.org/10.1086/734648. 
Verhaegh, S. (2025b). The Analytic Turn in American Philosophy: An Insti-
tutional Perspective – Part II: Analytic vs. Continental Philosophy. HOPOS: 
The Journal of the International Society for the History of Philosophy of Sci-
ence, 15(2), 354–388. https://doi.org/10.1086/735587. 
Virvidakis, S. (1997). Analytic Philosophy in Greece. Dialectica, 51(2), 135–
142. https://doi.org/10.1111/j.1746-8361.1997.tb00025.x. 
Vrahimis, A. (2013a). Encounters between Analytic and Continental Philos-
ophy. Basingstoke, Hampshire: Palgrave MacMillan. 
Vrahimis, A. (2013b). Is the Royaumont Colloquium the Locus Classicus of 
the Divide Between Analytic and Continental Philosophy? Reply to Over-
gaard. British Journal for the History of Philosophy, 21(1), 177–188. 
https://doi.org/10.1080/09608788.2012.689751. 
Williams, B. (1990). L’ethique et les limites de la philosophie. Paris: Gal-
limard. 
Williams, B. (2002). Contemporary Philosophy: A Second Look. In N. Bun-
nin & E. P. Tsui-James (Eds.), The Blackwell Companion to Philosophy (pp. 
23–34). Oxford: Blackwell Publishers. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 224 

Williams, B. & Montefiore, A. (1966). Introduction. In B. Wiliams & A. 
Montefiore (Eds.), British Analytical Philosophy (pp. 1–16). London: 
Routledge & Kegan Paul. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Oxford: Blackwell. 
Williamson, T. (2014). How Did We Get Here from There? The Transfor-
mation of Analytic Philosophy. Belgrade Philosophical Annual, 27, 7–37. 
https://doi.org/10.5937/BPA1427007W. 
Wilson, D. J. (1995). Fertile Ground: Pragmatism, Science, and Logical Pos-
itivism. In R. Hollinger & D. Depew (Eds.), Pragmatism: From 
Progressivism to Postmodernism (pp. 122–141). Westport (Conn.): Praeger. 
Wisdom, J. (1931). Interpretation and Analysis in Relation to Bentham’s The-
ory of Definition. London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. 
Wisdom, J. (1934). Problems of Mind and Matter. Cambridge: Cambridge 
University Press. 
Wright, G. H., von. (1993). Analytic Philosophy – A Historico-Critical Sur-
vey. In G. H. Wright, The Tree of Knowledge and Other Essays (pp. 25–52). 
Leiden: E. J. Brill. 
Wright, C. (1996). Human Nature? European Journal of Philosophy, 4(2), 
235–254. https://doi.org/10.1111/j.1468-0378.1996.tb00076.x. 
Zimmerman, D. (2004). Prologue: Metaphysics after the Twentieth Century. 
In D. Zimmerman (Ed.), Oxford Studies in Metaphysics. Vol. I (pp. ix–xxii). 
Oxford: Oxford University Press. 
 
Информация об авторе: Нехаев Андрей Викторович, доктор философ-
ских наук, доцент, профессор кафедры философии, медиа и 
журналистики Тюменского государственного университета, г. Тюмень 
a.v.nekhaev@utmn.ru. 
 
Поступила в редакцию: 22 июля 2025 г. 
Принята к публикации: 09 сентября 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 225 

Andrei V. Nekhaev 
 

«Holy War Can’t Carry Double»: On the Border 
Between Analytical and Continental Philosophy 

 
Abstract. The article critically analyses the most popular approaches to the 
history of analytic philosophy (doctrinal, methodological, genealogical, the-
matic, etc.). Each of these approaches has its own shortcomings and, as a 
consequence, does not provide a satisfactory answer to the question «What is 
analytic philosophy?». As an alternative, it proposes a quantitative approach 
that allows the construction and study of co-citation models of objects of the 
so-called documentary universe. In the optics of this approach, analytic phi-
losophy is an example of a normal science with a soft paradigm that defines 
the structure of analytic philosophy not at the level of its doctrine or method, 
but at the level of the organization its research practices. Such a structural 
property of the analytic philosophy, as an object of the documentary universe, 
can provide a clear and unambiguous demarcation criterion separating it from 
all other philosophical traditions. 
 
Keywords: analytical philosophy, continental philosophy, documentary uni-
verse, co-citational models, soft paradigm. 
 
Citation: Nekhaev, A. V. (2025). «Holy War Can’t Carry Double»: On the 
Border Between Analytical and Continental Philosophy. Analytica, 10, 158–
243. 
 
References 
 
Acero, J. J. (2011). Analytic Philosophy as Metaphilosophy. Teorema: Re-
vista Internacional de Filosofía, 30(1), 65–75. 
Ahlgren, P., Pagin, P., Persson, O. & Svedberg, M. (2015). Bibliometric 
Analysis of Two Subdomains in Philosophy: Free Will and Sorites. Scien-
tometrics, 103(1), 47–73. https://doi.org/10.1007/s11192-015-1535-4. 
Akehurst, T. L. (2010). The Cultural Politics of Analytic Philosophy: British-
ness and the Spectre of Europe. New York: Continuum. 
Alvarez, M. (2011). Glock on Analytic Philosophy and History. Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 95–102. 
Ambrose, A. (1968). The Revolution in Philosophy: From the Structure of 
the World to the Structure of Language. The Massachusetts Review, 9(3), 
551–564. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 226 

Ammerman, R. (1965). A Short History of Analytic Philosophy. In R. Am-
merman (Ed.) Classics of Analytic Philosophy (pp. 1–12). Indianapolis: 
Hackett. 
Atkin, A. (2008). Peirce’s Final Account of Signs and the Philosophy of Lan-
guage. Transactions of the Charles S. Peirce Society, 44(1), 63–85. 
Ayer, A. J. (1936). The Analytic Movement in Contemporary British Philos-
ophy. In Actes du Congrès international de philosophie scientifique, 
Sorbonne, Paris 1935, Facs. VIII, Historie de la logique et de la philosophie 
scientifique (pp. 53–59). Paris: Hermann. 
Baghramian, M. (2014). The Depths and Shallows of Philosophical Style. 
Journal of Philosophical Research, 38, 311–323. 
https://doi.org/10.5840/jpr20148722. 
Baghramian, M. (2024). Overcoming the Big Divide? The IJPS and the An-
alytic Continental Schism. International Journal of Philosophical Studies, 
32(1), 16–29. https://doi.org/10.1080/09672559.2024.2327294. 
Baldwin, T. (2001). Contemporary Philosophy: Philosophy in English since 
1945. Oxford, Oxford University Press. 
Barris, J. (2012). The Convergent Conceptions of Being in Mainstream Ana-
lytic and Postmodern Continental Philosophy. Metaphilosophy, 43(5), 592–
681. https://doi.org/10.1111/j.1467-9973.2012.01771.x. 
Beaney, M. & Raysmith, T. (2024). Analysis. In E. N. Zalta (Ed.). The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy. 
https://plato.stanford.edu/archives/fall2024/entries/analysis/. 
Beaney, M. (2006). Is Analytic Philosophy an Illusion? A Reply to Preston. 
The Bertrand Russell Society Quarterly, 132–135, 27–34. 
Beaney, M. (2007). The Analytic Turn in Early Twentieth-Century Philoso-
phy. In M. Beaney (Ed.), The Analytic Turn: Analysis in Early Analytic 
Philosophy and Phenomenology (pp. 1–30). London: Routledge. 
Beaney, M. (2011). Putting Analysis Rightfully Back into Analytic Philoso-
phy. Teorema: Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 87–94. 
Beaney, M. (2013a). The Historiography of Analytic Philosophy. In M. 
Beaney (Ed.), The Oxford Handbook of the History of Analytic Philosophy 
(pp. 30–60). New York: Oxford University Press. 
Beaney, M. (2013b). What Is Analytic Philosophy? In M. Beaney (Ed.), The 
Oxford Handbook of the History of Analytic Philosophy (pp. 3–29). New 
York: Oxford University Press. 
Beaney, M. (2016). The Analytic Revolution. Royal Institute of Philosophy 
Supplement, 78, 227–249. https://doi.org/10.1017/S1358246116000229. 
Bell, D. (1999). The Revolution of Moore and Russell: A Very British Coup? 
Royal Institute of Philosophy Supplement, 44, 193–209. 
https://doi.org/10.1017/S135824610000672X. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 227 

Bentham, J. (1843). Chrestomathia. In J. Bowring (Ed.), The Works of Jer-
emy Bentham (pp. 1–191). Edinburgh: William Tait. 
Biletzki, A. (1998). Wittgenstein: Analytic Philosopher? In A. Bilezki & A. 
Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and Heroes (pp. 197–
208). New York: Routledge. 
Blachowicz, J. (2023). The Bilateral Mind as the Mirror of Nature: A 
Metaphilosophy. London: Palgrave Macmillan. 
Blanshard, B. (1954). On Philosophical Style. Manchester: Manchester Uni-
versity Press. 
Bonino, G., Maffezioli, P. & Tripodi, P. (2021). Logic in Analytic Philoso-
phy: A Quantitative Analysis. Synthese, 198(11), 10991–11028. 
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02770-5. 
Borisov, E. V. (2007). Gilbert Rail i fenomenologiia [Gilbert Ryle and Phe-
nomenology]. Topos, 3(17), 94–99. (in Russian). 
Borisov, E. V. (2021). Analiticheskaia filosofiia [Analytic Philosophy]. 
Filosofskaia antropologiia [Philosophical Anthropology], 7(1), 143–167. 
https://doi.org/10.21146/2414-3715-2021-7-1-143-167 (in Russian). 
Braune, S. (2024). In Defense of Obscure Academic Writing. Thesis Eleven, 
184–185(1), 102–121. https://doi.org/10.1177/07255136241292082. 
Broad, C. D. (1924). Critical and Speculative Philosophy. In J. H. Muirhead 
(Ed.), Contemporary British Philosophy (pp. 77–100). London: George Allen 
& Unwin. 
Buckle, S. (2004). Analytic Philosophy and Continental Philosophy: The 
Campbell Thesis Revised. British Journal for the History of Philosophy, 
12(1), 111–150. https://doi.org/10.1080/0960878042000188883. 
Campbell, R. (2001). The Covert Metaphysics of the Clash Between «Ana-
lytic» and «Continental» Philosophy. British Journal for the History of 
Philosophy, 9(2), 341–359. https://doi.org/10.1080/09608780110045335. 
Candlish, S. (2016). Was Wittgenstein an Analytic Philosopher? Wittgenstein 
vs Russell. Frontiers of Philosophy in China, 11(1), 35–53. 
https://doi.org/10.3868/s030-005-016-0004-5. 
Carnap, R. (1930). Die alte und die neue Logik. Erkenntnis, 1(1), 12–26. 
https://doi.org/10.1080/096725598342028. 
Carnap, R. (1966). Der logische Aufbau der Welt. Hamburg: Felix Meiner 
Verlag. 
Carnap, R. (2006). Staraia i novaia logika [Old and New Logic]. In O. A. 
Nazarova (Ed.), Zhurnal «Erkenntnis» («Poznanie»). Izbrannoe [The 
«Erkenntnis» Journal («Cognition»). Selected Works] (pp. 105–119). Mos-
cow: Territoriia budushchego, Ideia-Press. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 228 

Carr, D. (1998). Phenomenology and Fiction in Dennett. International Journal 
of Philosophical Studies, 6(3), 331–344. 
https://doi.org/10.1080/096725598342028. 
Chase, J. & Reynolds, J. (2014). Analytic versus Continental: Arguments on 
the Methods and Value of Philosophy. New York: Routledge. 
Cocchiarella, N. (1987). Logical Studies in Early Analytic Philosophy. Co-
lumbus: Ohio State University. 
Cohen, L. J. (1986). The Dialogue of Reason: An Analysis of Analytical Phi-
losophy. Oxford: Clarendon Press. 
Collingwood, R. G. (1933). An Essay on Philosophical Method. Oxford: 
Clarendon. 
Conant, J. (2016). The Emergence of the Concept of the Analytic Tradition 
as a Form of Philosophical Self-Consciousness. In J. A. Bell, A. Cutrofello 
& P. M. Livingston (Eds.), Beyond the Analytic-Continental Divide: Pluralist 
Philosophy in the Twenty-First Century (pp. 17–58). New York: Routledge. 
Conant, J. F. & Nir, G. (Eds.) (2025). Early Analytic Philosophy: Origins and 
Transformations. London: Routledge. 
Cooper, D. E. (1994). The Presidential Address: Analytical and Continental 
Philosophy. Proceedings of the Aristotelian Society, 94(1), 1–18. 
https://doi.org/10.1093/aristotelian/94.1.1. 
Crane, T. (2012). Philosophy, Logic, Science, History. Metaphilosophy, 
43(1/2), 20–37. https://doi.org/10.1111/j.1467-9973.2011.01732.x. 
Critchley, S. (1997). What Is Continental Philosophy? International Journal 
of Philosophical Studies, 5(3), 347–363. 
https://doi.org/10.1080/09672559708570862. 
Dainton, B. & Robinson, H. (2015). Coda A: What is Analytic Philosophy. 
In B. Dainton & H. Robinson (Eds.), The Bloomsbury Companion to Ana-
lytic Philosophy (pp. 569–574). London: Bloomsbury Academic. 
Damböck, С. (2012). Rudolf Carnap and Wilhelm Dilthey: «German» Em-
piricism in the Aufbau. In R. Creath (Ed.) Rudolf Carnap and the Legacy of 
Logical Empiricism (pp. 67–88). Dordrecht: Springer. 
Demina, N. V. (2005). Kontseptsiia etosa nauki: Merton i drugie v poiskakh 
sotsial'noi geometrii norm [The Concept of the Ethos of Science: Merton and 
Others in Search of the Social Geometry of Norms]. Sotsiologicheskii zhurnal 
[Sociological Journal], (4), 5–48. (in Russian). 
Derrida, J. (1988) Limited Inc. Evanston (Ill.): Northwestern University 
Press. 
Derrida, J. (2000). Arguing with Derrida: Discussion. Ratio, 13(4), 373–386. 
https://doi.org/10.1111/1467-9329.00135. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 229 

Donahue, T. J. & Ochoa, E. P. (2016). The Analytical-Continental Divide: 
Styles of Dealing with Problems. European Journal of Political Theory, 15(2), 
138–154. https://doi.org/10.1177/1474885115585324. 
Dummett, M. (1978). Truth and Other Enigmas. London: Duckworth. 
Dummett, M. (1991). Frege and Other Philosophers. Oxford: Clarendon 
Press. 
Dummett, M. (2011). On Analytical Philosophy. Teorema: Revista Internac-
ional de Filosofía, 30(1), 19–21. 
Dummett, M. (2014). Origins of Analytic Philosophy. London: Bloomsbury. 
Dzhokhadze, I. D. (2016). Analiticheskaia filosofiia segodnia: krizis iden-
tichnosti [Analytic Philosophy Today: An Identity Crisis]. Logos, 26(5), 1–
18. (in Russian). 
Engel, P. (1987). Continental Insularity: Contemporary French Analytical 
Philosophy. Royal Institute of Philosophy Lecture Series, 21, 1–19. 
https://doi.org/10.1017/S0957042X00003448. 
Engel, P. (1999). Analytic Philosophy and Cognitive Norms. Monist, 82(2), 
218–234. https://doi.org/10.5840/monist199982218. 
Feigl, H. & Sellars, W. (1949). Preface. In H. Feigl & W. Sellars (Eds.), Read-
ings in Philosophical Analysis (pp. v–vi). New York: Appleton-Century-
Crofts. 
Floyd, J. (2009). Recent Themes in the History of Early Analytic Philosophy. 
Journal of the History of Philosophy, 47(2), 157–200. 
https://doi.org/10.1353/hph.0.0106. 
Floyd, J. (2016). Analytics and Continentals: Divided by Nature but United 
by Praxis? European Journal of Political Theory, 15(2), 155–171. 
https://doi.org/10.1177/1474885115582075. 
Frege, G. (1884). Die Grundlagen der Arithmetik: eine logisch-mathe-
matische Untersuchung über den Begriff der Zahl. Breslau: Verlag von 
Wilhelm Koebner. 
Frege, G. (2000). Osnovopolozheniia arifmetiki: Logiko-matematicheskoe 
issledovanie o poniatii chisla [The Foundations of Arithmetic: A Logical-
Mathematical Investigation into the Concept of Number]. Tomsk: Vodolei. 
(in Russian). 
Friedlander, E. (1998). Heidegger, Carnap, Wittgenstein: Much Ado about 
Nothing. In A. Bilezki & A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy 
– Plot and Heroes (pp. 226–237). New York: Routledge. 
Friedman, M. (2000). A Parting of the Ways: Carnap, Cassirer, and 
Heidegger. Chicago: Open Court. 
Friedman, M. (2021). Filosofiia na pereput’e: Karnap, Kassirer i Khaidegger 
[A Parting of the Ways: Carnap, Cassirer, and Heidegger]. Moscow: Kanon+ 
ROOI Reabilitatsiia. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 230 

Frost-Arnold, G. (2017). The Rise of «Analytic Philosophy»: When and How 
Did People Begin Calling Themselves «Analytic Philosophers»? In S. 
Lapointe & C. Pincock (Eds.), Innovations in the History of Analytical Phi-
losophy (pp. 27–67). London: Palgrave Macmillan.  
Føllesdal, D. (1997). Analytic Philosophy: What Is It and Why Should One 
Engage in It? In H.-J. Glock (Ed.), The Rais of Analytic Philosophy (pp. 1–
16). Oxford: Blackwell Publishers. 
Føllesdal, D. (2002). Analiticheskaia filosofiia: chto eto takoe i pochemu etim 
stoit zanimat’sia? [Analytic Philosophy: What Is It and Why Should One En-
gage in It?]. In V. A. Surovtsev (Comp.), Iazyk, istina i sushchestvovanie 
[Language, Truth and Existence] (pp. 225–239). Tomsk: Tomskii universitet. 
(in Russian). 
García-Carpintero, M. (2011). A Genealogical Notion. Teorema: Revista In-
ternacional de Filosofía, 30(1), 43–52. 
Gingras, Y. & Khelfaoui, M. (2019). Do We Need a Book Citation Index for 
Research Evaluation? Research Evaluation, 28(4), 383–393. 
https://doi.org/10.1093/reseval/rvz024. 
Glendinning, S. (2006). The Idea of Continental Philosophy: A Philosophical 
Chronicle. Edinburgh: Edinburgh University Press. 
Glock, H.-J. (2004). Was Wittgenstein an Analytic Philosopher? Metaphilos-
ophy, 35(4), 419–444. https://doi.org/10.1111/j.1467-9973.2004.00329.x. 
Glock, H.-J. (2008). What Is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press. 
Glock, H.-J. (2011a). Resumen de «What Is Analytic Philosophy?» Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 5–11. 
Glock, H.-J. (2011b). Précis of «What Is Analytic Philosophy?» Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 13–18. 
Glock, H.-J. (2011c). Replies to My Commentators. Teorema: Revista Inter-
nacional de Filosofía, 30(1), 115–144. 
Glock, H.-J. (2013). Replies to My Commentators. Journal for the History of 
Analytic Philosophy, 2(2), 35–42. https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 
Glock, H.-J. (2022). Analiticheskaia filosofiia: kak ona est’ [What Is Analytic 
Philosophy]. М.: Kanon+ ROOI Reabilitatsiia. (in Russian). 
Griaznov, A. F. (2006). Analiticheskaia filosofiia [Analytic Philosophy]. 
Moscow: Vysshaia shkola. (in Russian). 
Gustavsson, K. (2021). Charlie Dunbar Broad. In E. N. Zalta (Ed.). The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy. 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/broad/. 
Haaparanta, L. (2013). Philosophy and Its Recent History: Remarks on What 
is Analytic Philosophy?, by Hans-Johann Glock. Journal for the History of 
Analytic Philosophy, 2(2), 2–5. https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 231 

Hacker, P. M. S. (1996). Wittgenstein’s Place in the Twentieth Century An-
alytic Philosophy. Oxford, Blackwell. 
Hacker, P. M. S. (1998). Analytic Philosophy: What, Whence, and Whither? 
In A. Bilezki & A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and 
Heroes (pp. 3–34). New York: Routledge. 
Hacker, P. M. S. (2007). Analytic Philosophy: Beyond the Linguistic Turn 
and Back Again. In M. Beaney (Ed.), The Analytic Turn: Analysis in Early 
Analytic Philosophy and Phenomenology (pp. 125–141). London: Routledge. 
Hacker, P. M. S. (2011). Analytic Philosophy – the Heritage. Teorema: Re-
vista Internacional de Filosofía, 30(1), 77–85. 
Hansson, S. O. (2009). Analytic Philosophy. Theoria, 75(2), 69–74. 
https://doi.org/10.1111/j.1755-2567.2009.01031.x. 
Hardcastle, G. (2007). Preston on Analytic Philosophy. The Bertrand Russell 
Society Quarterly, 136–139, 35–39. 
Hart, W. D. (1990). Clarity. In D. A. Bell & N. Cooper (Eds.), The Analytic 
Tradition: Meaning, Thought, and Language (pp. 197–222). Cambridge: 
Blackwell. 
Healy, K. (2013a). A Co-Citation Network for Philosophy. https://kieran-
healy.org/blog/archives/2013/06/18/a-co-citation-network-for-philosophy/. 
Healy, K. (2013b). Citation Networks in Philosophy: Some Followup. 
https://kieranhealy.org/blog/archives/2013/06/24/citation-networks-in-phi-
losophy-some-followup/. 
Heinämaa, S. (2016). Hermeneutics and the Analytic–Continental Divide. In 
N. Keane & C. Lawn (Eds.), The Blackwell Companion to Hermeneutics (pp. 
573–584). Oxford: Wiley Blackwell. 
Higgins, A. & Smith, B. (2013). A Citation Based View of the Ontology 
Community in Philosophy. https://philpapers.org/archive/HIGACB.pdf. 
Humphries, R. (1999). Analytic and Continental: The Division in Philosophy. 
Monist, 82(2), 253–277. https://doi.org/10.5840/monist199982212. 
Hylton, P. (1998). Analysis in Analytic Philosophy. In A. Bilezki & A. Matar 
(Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and Heroes (pp. 37–55). New 
York: Routledge. 
Iida, T. & Furuta, T. (2022). Analytic Philosophy in Japan 1933–2000. Asian 
Journal of Philosophy, 1(30), 1–24. https://doi.org/10.1007/s44204-022-
00032-4. 
Inwagen, P. (2006). What Is Naturalism? What Is Analytical Philosophy? In 
A. Corradini, S. Galvan & E. J. Lowe (Eds.), Analytic Philosophy without 
Naturalism (pp. 74–88). London: Routledge. 
Iunusov, A. T. (2025). Doklad na kruglom stole «Chto takoe analiticheskaia 
filosofiia?», IF RAN, 23.01.2025 [Report at the Round Table «What Is 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 232 

Analytic Philosophy?», RAS Institute of Philosophy, 23.01.2025]. 
https://www.youtube.com/watch?v=qCgCdNEfbjA&t=6732s (in Russian). 
Ivanov, D. V. (2015). Retseptsiia analiticheskoi filosofii v Rossii [Reception 
of Analytical Philosophy in Russia]. Filosofiia nauki i tekhniki [Philosophy 
of Science and Technology], 20(2), 106–117. (in Russian). 
Ivanov, D. V. (2024). Ot pokoleniia kontinental’noi filosofii k pokoleniiu 
analiticheskoi filosofii [From the Generation of Continental Philosophy to the 
Generation of Analytic Philosophy]. Politicheskaia Kontseptologiia [Political 
Conceptology], (1), 64–75. (in Russian). 
Jevons, W. S. (1874). Principles of Science: A Treatise on Logic and Scien-
tific Method. London: Richard Clay & Sons. 
Jevons, W. S. (2011). Osnovy nauki: Traktat o logike i nauchnom metode 
[Principles of Science: A Treatise on Logic and Scientific Method]. Moscow: 
LIBROKOM. (in Russian). 
Joaquin, J. J. (2022). Analytic Philosophy in the Philippines. Asian Journal 
of Philosophy, 1(36), 1–32. https://doi.org/10.1007/s44204-022-00029-z. 
Kant, I. (1781). Critik der reinen Vernunft. Riga: verlegts Johann Friedrich 
Hartknoch.  
Kant, I. (1994). Kritika chistogo razuma [Critique of Pure Reason]. Moscow: 
Mysl’. (in Russian). 
Kanzian, C. (2006). Naturalism, Physicalism, and Some Notes on «Analytical 
Philosophy»: Comment on van Inwagen’s Paper. In A. Corradini, S. Galvan 
& E. J. Lowe (Eds.), Analytic Philosophy without Naturalism (pp. 89–93). 
London: Routledge. 
Kardash, А. (2021). Analiticheskii i kontinental’nyi stili v filosofii 
(28.03.2021) [Analytic and Continental Styles in Philosophy (28.03.2021)]. 
In Insolarance. https://insolarance.com/analytic-and-continental-philosophy/ 
(in Russian). 
Katzav, J. & Vaesen, K. (2017). On the Emergence of American Analytic 
Philosophy. British Journal for the History of Philosophy, 25(4), 772–798. 
https://doi.org/10.1080/09608788.2016.1261794. 
Katzav, J. & Vaesen, K. (2022). The Rise of Logical Empiricist Philosophy 
of Science and the Fate of Speculative Philosophy of Science. HOPOS: The 
Journal of the International Society for the History of Philosophy of Science, 
12(2), 327–358. https://doi.org/10.1086/721135. 
Katzav, J. (2018). Analytic Philosophy, 1925–69: Emergence, Management 
and Nature. British Journal for the History of Philosophy, 26(6), 1197–1221. 
https://doi.org/10.1080/09608788.2018.1450219. 
Katzav, J. (2023). To What Extent Can Institutional Control Explain the 
Dominance of Analytic Philosophy? Asian Journal of Philosophy, 2(45), 1–
14. https://doi.org/10.1007/s44204-023-00099-7. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 233 

Kosecki, A. (2025). The Rise of the Term «Analytic Philosophy» in Britain 
in the Early 1930s and Its Contemporary Evolution: Conceptual Creativity 
and Conceptual Engineering. Forum Philosophicum, 29(2), 221–253. 
https://doi.org/10.35765/forphil.2024.2902.01. 
Kreuzman, H. (2001). A Co-Citation Analysis of Representative Authors in 
Philosophy: Examining the Relationship between Epistemologists and Phi-
losophers of Science. Scientometrics, 51(3), 525–539. 
https://doi.org/10.1023/A:1019647103469. 
Kruglyi stol «Chto takoe analiticheskaia filosofiia?», IF RAN, 23.01.2025 
[The Round Table «What Is Analytic Philosophy?», RAS Institute of Philos-
ophy, 23.01.2025]. 
https://www.youtube.com/watch?v=qCgCdNEfbjA&t=6732s (in Russian). 
Kuklick, B. (2001). A History of Philosophy in America: 1720–2000. Oxford: 
Clarendon. 
Künne, W. (1990). The Nature of Acts: Moore on Husserl. In D. Bell & N. 
Cooper (Eds.), The Analytic Tradition (pp. 104–116). Oxford: Blackwell. 
Künne, W. (2006). Analyticity and Logical Truth: From Bolzano to Quine. 
In M. Textor (Ed.), The Austrian Contribution to Analytic Philosophy (pp. 
184–249). New York: Routledge.  
Laird, J. (1936). Recent Philosophy. London: Thornton Butterworth. 
Lamberov, L. D. (2010). O mifakh i problemakh opredeleniia termina «analit-
icheskaia filosofiia» [On the Myths and Problems Concerning the Definition 
of «Analytic Philosophy»]. Analytica, 4, 25–37. (in Russian). 
Lang, B. (1990). The Anatomy of Philosophical Style: Literary Philosophy 
and the Philosophy of Literature. Oxford: Basil Blackwell. 
Langer, S. (1930). The Practice of Philosophy. New York: Henry Holt and 
Company. 
Lapointe, S. & Pincock, C. (2017). Introduction. In S. Lapointe & C. Pincock 
(Eds.), Innovations in the History of Analytical Philosophy (pp. 1–23). Lon-
don: Palgrave Macmillan. 
Lau, J. Y. F. & Chan, J. K. L. (2022). A Brief History of Analytic Philosophy 
in Hong Kong. Asian Journal of Philosophy, 1(27), 1–20. 
https://doi.org/10.1007/s44204-022-00031-5. 
Laugier, S. (2001). Quel avenir pour la philosophie analytique en France? 
Cités, 5, 151–155. 
Lebedev, M. V. & Petiaksheva, N. I. (2006). Vvedenie. Evoliutsiia i osnov-
nye kharakteristiki analiticheskoi filosofii [Introduction. Evolution and Main 
Characteristics of Analytic Philosophy]. In M. V. Lebedev & A. Z. Chernyak 
(Ed.), Analiticheskaia filosofiia [Analytic Philosophy] (pp. 9–38). Moscow: 
RUDN. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 234 

Leiter, B. (2000). «Analytic» and «Continental» Philosophy (The Philosoph-
ical Gourmet Report). https://www.philosophicalgourmet.com/analytic-and-
continental-philosophy/. 
Levy, N. (2003). Analytic and Continental Philosophy: Explaining the Dif-
ferences. Metaphilosophy, 34(3), 284–304. https://doi.org/10.1111/1467-
9973.00274. 
Loginov, E. V. (2025). Doklad na kruglom stole «Chto takoe analiticheskaia 
filosofiia?», IF RAN, 23.01.2025 [Report at the Round Table «What Is Ana-
lytic Philosophy?», RAS Institute of Philosophy, 23.01.2025]. 
https://www.youtube.com/watch?v=qCgCdNEfbjA&t=6732s (in Russian). 
MacIntyre, A. (1984). The Relationship of Philosophy to Its Past. In R. Rorty, 
J. B. Schneewind & Q. Skinner (Eds.), Philosophy in History: Essays in the 
Historiography of Philosophy (pp. 31–48). Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press. 
Makeeva, L. B. (2019). Analiticheskaia filosofiia kak istoriko-filosofskii fe-
nomen [Analytic Philosophy as a Historico-Philosophical Phenomenon]. 
Filosofskii zhurnal [Philosophy Journal], 12(1), 130–143. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-130-143 (in Russian). 
Malaterre, C., Chartier, J.-F. & Pulizzotto, D. (2019). What Is This Thing 
Called Philosophy of Science? A Computational Topic-Modeling Perspec-
tive, 1934–2015. HOPOS: The Journal of the International Society for the 
History of Philosophy of Science, 9(2), 215–249. 
https://doi.org/10.1086/704372. 
Malaterre, C., Lareau, F., Pulizzotto, D. & St-Onge, J. (2021). Eight Journals 
over Eight Decades: A Computational Topic-Modeling Approach to Contem-
porary Philosophy of Science. Synthese, 199(1–2), 2883–2923. 
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02915-6. 
Marconi, D. (2011). Analytic Philosophy and Intrinsic Historicism. Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 23–32. 
Marconi, D. (2014). Il mestiere di pensare: la filosofia nell’epoca del profes-
sionismo. Torino: Giulio Einaudi editore. 
Marion, M. (2018). Was Royaumont Merely a dialogue de sourds? An Intro-
duction to the discussion générale. Philosophical Inquiries, 6(1), 197–214. 
https://doi.org/10.4454/philinq.v6i1.219. 
Matar, A. (1998). Analytic Philosophy: Rationalism vs. Romanticism. In A. 
Bilezki & A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and He-
roes (pp. 71–87). New York: Routledge. 
May, T. (2002). On the Very Idea of Continental (or for That Matter Anglo-
American) Philosophy. Metaphilosophy, 33(4), 401–425. 
https://doi.org/10.1111/1467-9973.00237. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 235 

Merton, R. K. (1973). The Normative Structure of Science. In N. W. Storer 
(Ed.), The Sociology of Science: Theoretical and Empirical Investigations 
(pp. 267–278). Chicago: Chicago University Press. 
Milkov, N. (2020). Early Analytic Philosophy and the German Philosophical 
Tradition. London: Bloomsbury Academic. 
Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The Analytic-Continental Divide in 
Philosophical Practice: An Empirical Study. Metaphilosophy, 52(5), 668–
680. https://doi.org/10.1111/meta.12519. 
Monk, R. (1996a). Was Russell Analytic Philosopher? Ratio, 9(3), 227–242. 
https://doi.org/10.1111/j.1467-9329.1996.tb00161.x. 
Monk, R. (1996b). What Is Analytical Philosophy? In R. Monk & A. Palmer 
(Eds.), Bertrand Russell and the Origins of Analytical Philosophy (pp. 1–22). 
Bristol: Thoemmes Press. 
Monk, R. (2011). Definitions, Characterisations... «and Similar Things»: 
Hans-Johann Glock on Analytic Philosophy. Teorema: Revista Internacional 
de Filosofía, 30(1), 33–41. 
Monk, R. (2019). How the Untimely Death of RG Collingwood Changed the 
Course of Philosophy Forever. https://www.prospectmaga-
zine.co.uk/ideas/philosophy/39183/how-the-untimely-death-of-rg-
collingwood-changed-the-course-of-philosophy-forever. 
Montague, W. P. (1933). Philosophy as Vision. International Journal of Eth-
ics, 44(1), 1–22. https://doi.org/10.1086/208129. 
Mordacci, R. (2016). From Analysis to Genealogy. Bernard Williams and the 
End of the Analytic-Continental Divide. Philosophical Inquiries, 4(1), 17–84. 
https://doi.org/10.4454/philinq.v4i1.139. 
Mulligan, K. (1991). Introduction: On the History of Continental Philosophy. 
Topoi, 10(2), 115–120. https://doi.org/10.1007/BF00141332. 
Mulligan, K. (2011). Grumbles and Quibbles from Mitteleuropa. Teorema: 
Revista Internacional de Filosofía, 30(1), 103–113. 
Munitz, M. K. (1981). Contemporary Analytic Philosophy. New York: Mac-
millan. 
Murrey, M. (1978). Heidegger and Ryle: Two Versions of Phenomenology. 
In M. Murrey (Ed.), Heidegger and Modern Philosophy: Critical Essays (pp. 
271–290). New Haven: Yale University Press. 
Nagel, E. (1936a). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24. 
https://doi.org/10.2307/2016895. 
Nagel, E. (1936b). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. II. The Journal of Philosophy, 33(2), 29–53. 
https://doi.org/10.2307/2016015. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 236 

Nauchnyi seminar Tsentra issledovaniia soznaniia «Analiticheskaia filosofiia 
– eto illiuziia?», MGU, 30.10.2018 [Scientific seminar of the Center for Con-
sciousness Research: «Is Analytical Philosophy an Illusion?», MSU, 
30.10.2018]. https://www.youtube.com/watch?v=LuEBIYqAios&t=6446s 
(in Russian). 
Nedo, M. & Ranchetti, M. (1983). Ludwig Wittgenstein: sein Leben in Bild-
ern und Texten. Frankfurt-on-Main: Suhrkamp. 
Nekhaev, A. V. (2014). Что такое «ортодоксальная теория и история 
идей»? Дисциплинарная новелла в критико-иронических тонах [What Is 
the «Orthodox Theory and History of Ideas»?: A Disciplinary Story in a Crit-
ical and Ironic Vein]. Sotsiologicheskoe obozrenie [Russian Sociological 
Review], 13(1), 176–233. (in Russian). 
Nekhaev, A. V. (2023). Nakazanie (ne)vinovnykh? [Punishing (Not)Innocent 
Persons?]. Omskii nauchnyi vestnik. Seriia: Obshchestvo. Istoriia. Sov-
remennost’ [Omsk Scientific Bulletin. Series Society. History. Modernity], 
8(3), 73–94. https://doi.org/10.25206/2542-0488-2023-8-3-73-94 (in Rus-
sian). 
Nikonenko, S. V. (2007). Analiticheskaia filosofiia: osnovnye kontseptsii 
[Analytic Philosophy: Basic Concepts]. Saint Petersburg: Sankt-Peterburg-
skii universitet. (in Russian). 
Noichl, M. (2019). The Structure of Recent Philosophy: Layed Out Accord-
ing to Its Co-Citation Patterns. 
https://homepage.univie.ac.at/maximilian.noichl/full/zoom_final/in-
dex.html. 
Noichl, M. (2021). Modeling the Structure of Recent Philosophy. Synthese, 
198(6), 5089–5100. https://doi.org/10.1007/s11229-019-02390-8. 
Overgaard, S. (2010). Royaumont Revisited. British Journal for the History 
of Philosophy, 18(5), 899–924. 
https://doi.org/10.1080/09608788.2010.524764. 
Pap, A. (1949). Elements of Analytic Philosophy. New York: The Macmillan 
Company. 
Passmore, J. (1985). Recent Philosophers: A Supplement to A Hundred Years 
of Philosophy. London: Duckworth. 
Passmore, J. (2002). Sovremennye filosofy [Recent Philosophers]. Moscow: 
Ideia-Press. (in Russian). 
Pataut, F. (1996). An Anti-Realist Perspective on Language, Thought, Logic 
and the History of Analytic Philosophy: An Interview with Michael Dum-
mett. Philosophical Investigations, 19(1), 1–33. 
https://doi.org/10.1111/j.1467-9205.1996.tb00118.x. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 237 

Patton, L. (2017). Russell’s Method of Analysis and the Axioms of Mathe-
matics. In S. Lapointe & C. Pincock (Eds.), Innovations in the History of 
Analytical Philosophy (pp. 105–126). London: Palgrave Macmillan. 
Peijnenburg, J. (2000). Identity and Difference: A Hundred Years of Analytic 
Philosophy. Metaphilosophy, 31(4), 365–381. https://doi.org/10.1111/1467-
9973.00156. 
Perez, D. I. (2018). Analytic Philosophy in Latin America. In E. N. Zalta 
(Ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://plato.stan-
ford.edu/entries/latin-american-analytic/. 
Perri, T. (2013). Image and Ontology in Merleau-Ponty. Continental Philos-
ophy Review, 46(1), 75–97. https://doi.org/10.1007/s11007-013-9249-x. 
Petrovich, E. & Buonomo, V. (2018). Reconstructing Late Analytic Philoso-
phy. A Quantitative Approach. Philosophical Inquiries, 6(1), 151–181. 
https://doi.org/10.4454/philinq.v6i1.184 
Petrovich, E. (2018a). Accumulation of Knowledge in Para-Scientific Areas: 
The Case of Analytic Philosophy. Scientometrics, 116(2), 1123–1151. 
https://doi.org/10.1007/s11192-018-2796-5. 
Petrovich, E. (2018b). Forms, Patterns, Structures. Citation Analysis and the 
History of Analytic Philosophy. Journal of Interdisciplinary History of Ideas, 
7(13), 1–21. https://doi.org/10.13135/2280-8574/2843. 
Petrovich, E. (2019). The Fabric of Knowledge. Towards a Documental His-
tory of Late Analytic Philosophy (PhD Thesis). Milano: Università degli 
Studi di Milano Statale. https://air.unimi.it/handle/2434/613334. 
Petrovich, E. (2021). Acknowledgments. Informal Collaboration and Sym-
bolic Power in Recent Analytic Philosophy. Logique et Analyse, 256, 425–
448. https://doi.org/10.2143/LEA.256.0.3290352. 
Petrovich, E. (2022). Acknowledgments-Based Networks for Mapping the 
Social Structure of Research Fields. A Case Study on Recent Analytic Phi-
losophy. Synthese, 200(3), 1–40. https://doi.org/10.1007/s11229-022-03515-
2. 
Petrovich, E. (2024). A Quantitative Portrait of Analytic Philosophy: Look-
ing Through the Margins. Cham: Springer. 
Pincock, C. (2007). Preston on the Illusory Character of Analytic Philosophy. 
The Bertrand Russell Society Quarterly, 136–139, 40–47. 
Pincock, C. (2013). On Hans-Johann Glock, What is Analytic Philosophy? 
Journal for the History of Analytic Philosophy, 2(2), 6–10. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 
Preston, A. (2005). Implications of Recent Work on Analytic Philosophy. The 
Bertrand Russell Society Quarterly, 127, 11–30. 
Preston, A. (2006). Reply to Beaney. The Bertrand Russell Society Quarterly, 
132–135, 35–43. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 238 

Preston, A. (2007). Replies to Hardcastle and Pincock. The Bertrand Russell 
Society Quarterly, 136–139, 48–55. 
Preston, A. (2010). Analytic Philosophy: The History of an Illusion. New 
York: Continuum. 
Preston, A. (2011). Two Wrongs Don’t Make a Right: A Response to Glock’s 
«What Is Analytic Philosophy?». Teorema: Revista Internacional de 
Filosofía, 30(1), 53–63. 
Pudal, R. (2004). La difficile réception de la philosophie analytique en 
France. Revue d’Histoire des Sciences Humaines, 11(2), 69–100. 
https://doi.org/10.3917/rhsh.011.0069. 
Puryear, S. (2013). Frege on Vagueness and Ordinary Language. The Philo-
sophical Quarterly, 63(250), 120–140. https://doi.org/10.1111/j.1467-
9213.2012.00103.x. 
Putnam, H. (1997). A Half Century of Philosophy, Viewed from Within. 
Daedalus, 126(1), 175–208. 
Putnam, H. (2014). Polveka filosofii, rassmotrennoi iznutri [A Half Century 
of Philosophy, Viewed from Within]. In V. V. Tselishchev (Comp.), Filosof-
skii perepischik: perevody i razmyshleniia [The Philosophical Copyist: 
Translations and Reflections] (pp. 218–252). Novosibirsk: Omega Press. (in 
Russian). 
Raatikainen, P. (2013). What Was Analytic Philosophy? Journal for the His-
tory of Analytic Philosophy, 2(2), 11–27. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 
Rentsch, T. (2003). Heidegger und Wittgenstein. Existential- und Spra-
chanalysen zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart, 
Klett-Cotta. 
Rescher, N. (2005). Collected Papers. Vol. 1: Studies in 20th Century Philos-
ophy. Frankfurt: Ontos Verlag. 
Resnik, M. D. (1981). Frege and Analytic Philosophy: Facts and Specula-
tions. Midwest Studies in Philosophy, 6(1), 83–104. 
https://doi.org/10.1111/j.1475-4975.1981.tb00430.x. 
Richardson, A. (1997). Toward a History of Scientific Philosophy. Perspec-
tives on Science, 5(3), 418–451. https://doi.org/10.1162/posc_a_00533. 
Robinson, H. (2015). Coda B: Analytic versus Continental. In B. Dainton & 
H. Robinson (Eds.), The Bloomsbury Companion to Analytic Philosophy (pp. 
575–578). London: Bloomsbury Academic. 
Rodin, K. A. (2021). Vitgenshtein v lagere logicheskikh pozitivistov. Otvet 
opponentam [Wittgenstein in the Camp of Logical Positivists. Reply to Crit-
ics]. Epistemologiia i filosofiia nauki [Epistemology and Philosophy of 
Science], 58(1), 79–81. https://doi.org/10.5840/eps202158110 (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 239 

Rorty, R., Schneewind, J. B. & Skinner, Q. (1984). Introduction. In R. Rorty, 
J. B. Schneewind & Q. Skinner (Eds.), Philosophy in History: Essays in the 
Historiography of Philosophy (pp. 1–14). Cambridge: Cambridge University 
Press. 
Rosen, S. (2001). The Identity of, and the Difference between, Analytical and 
Continental Philosophy. International Journal of Philosophical Studies, 9(3), 
341–348. https://doi.org/10.1080/09672550110058830. 
Ross, J. J. (1998). Analytical Philosophy as a Matter of Style. In A. Bilezki 
& A. Matar (Eds.), The Story of Analytic Philosophy – Plot and Heroes (pp. 
56–70). New York: Routledge. 
Royaumont Colloquium 1958 – Analytic Philosophy (General Discussion). 
Philosophical Inquiries, 6(1), 215–255. 
https://doi.org/10.4454/philinq.v6i1.219. 
Russell, B. (1911). Le réalisme analytique. Bulletin de la Société Française 
de Philosophie, 11, 53–61. 
Ryle, G. (1929). Sein und Zeit. By Martin Heidegger. Mind, 38(151), 355–
370. 
Ryle, G. (1951). Symposium: Thinking and Language. Aristotelian Society 
Supplementary Volume, 25(1), 65–82. https://doi.org/10.1093/aristoteli-
ansupp/25.1.25. 
Ryle, G. (1956). In G. Ryle (Ed.), The Revolution in Philosophy. London: 
MacMillan. 
Ryle, G. (2007). Martin Khaidegger. Bytie i vremia [Martin Heidegger. Being 
and Time]. Topos, 3(17), 100–116. (in Russian). 
Sachs, C. B. (2011). What Is To Be Overcome? Nietzsche, Carnap, and 
Modernism as the Overcoming of Metaphysic. History of Philosophy Quar-
terly, 28(3), 303–318. 
Schaar, M. (2013). G. F. Stout and the Psychological Origins of Analytic Phi-
losophy. London: Palgrave Macmillan. 
Schlick, M. (1930). Die Wende der Philosophie. Erkenntnis, 1(1), 4–11. 
https://doi.org/10.1007/BF00208605. 
Schlick, M. (2006). Povorot filosofii [The Turning Point in Philosophy]. In 
O. A. Nazarova (Ed.), Zhurnal «Erkenntnis» («Poznanie»). Izbrannoe [The 
«Erkenntnis» Journal («Cognition»). Selected Works] (pp. 98–104). Mos-
cow: Territoriia budushchego, Ideia-Press, 2006. (in Russian). 
Schubert Kalsi, M.-L. (1978). Alexius Meinong on Objects of Higher Order 
and Husserl’s Phenomenology. The Hague: Martinus Nijhoff. 
Schwitzgebel, E. (2022). The Continental/Analytic Divide Is Alive and Well 
in Philosophy: A Quantitative Analysis. https://schwitzsplinters.blog-
spot.com/2022/06/the-continentalanalytic-divide-is-alive.html.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 240 

Searle, J. R. (2002). Contemporary Philosophy in the United States. In N. 
Bunnin & E. P. Tsui-James (Eds.), The Blackwell Companion to Philosophy 
(pp. 1–22). Oxford: Blackwell Publishers. 
Shokhin, V. K. (2013). Chto zhe vse-taki takoe analiticheskaia filosofiia? V 
zashchitu i ukreplenie «revizionizma» [What, Exactly, Is Analytic Philoso-
phy? In Defense and Strengthening of «Revisionism»]. Voprosy Filosofii, 
(11), 137–148. (in Russian). 
Shokhin, V. K. (2015). Analiticheskaia filosofiia: nekotorye neprotorennye 
puti [Analytic Philosophy: Some Unbeaten Tracks]. Filosofskii zhurnal [Phi-
losophy Journal], 8(2), 16–27. (in Russian). 
Shokhin, V. K. (2018). Novyi fenomen: strasti po analiticheskoi filosofii [A 
New Phenomenon: Emotions Run High for Analytic Philosophy]. Filosofskii 
zhurnal [Philosophy Journal], 11(4), 106–114. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2018-11-4-106-114 (in Russian). 
Shokhin, V. K. (2024). Analiticheskaia filosofiia: udalos’ li nakonets ee opre-
delit’? [Analytic Philosophy: Has It Finally Been Defined?]. Logos, 34(6), 
297–322. https://doi.org/10.17323/0869-5377-2024-6-297-320 (in Russian). 
Shramko, Ya. V. (2005). Ocherk istorii vozniknoveniia i razvitiia analitich-
eskoi filosofii [An Outline of the History of the Emergence and Development 
of Analytic Philosophy]. Logos, 2(47), 4–12. (in Russian). 
Shramko, Ya. V. (2007). Chto takoe analiticheskaia filosofiia? [What Is An-
alytic Philosophy?]. Epistemologiia i filosofiia nauki [Epistemology and 
Philosophy of Science], 11(1), 87–110. (in Russian). 
Simons, P. (2000). The Four Phases of Philosophy: Brentano’s Theory and 
Austria’s History. Monist, 83(1), 68–88. https://doi.org/10.5840/mon-
ist20008315. 
Sluga, H. (1998). What Has History to Do with Me? Wittgenstein and Ana-
lytic Philosophy. Inquiry, 41(1), 99–121. 
https://doi.org/10.1080/002017498321959. 
Soames, S. (2003a). Philosophical Analysis in the Twentieth Century. Vol. 1: 
The Dawn of Analysis. Princeton: Princeton University Press. 
Soames, S. (2003b). Philosophical Analysis in the Twentieth Century. Vol. 
2: The Age on Meaning. Princeton: Princeton University Press. 
Soames, S. (2008). Analytic Philosophy in America. In C. Misak (Ed.), The 
Oxford Handbook of American Philosophy (pp. 449–481). Oxford: Oxford 
University Press. 
Soames, S. (2014). The Analytic Tradition in Philosophy. Vol. 1: The Found-
ing Giants. Princeton: Princeton University Press.  
Stanley, J. (2005). Analytic and Continental. http://leiterre-
ports.typepad.com/blog/2005/11/analytic_and_co.html. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 241 

Stebbing, S. (1933). Logical Positivism and Analysis. Proceedings of the 
British Academy, 19, 53–87. 
Stevens, G. (2013). Analytic Philosophy as Philosophy. Journal for the His-
tory of Analytic Philosophy, 2(2), 28–34. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949. 
Strassfeld, J. (2020). American Divide: The Making of «Continental» Philos-
ophy. Modern Intellectual History, 17(3), 833–866. 
https://doi.org/10.1017/S1479244318000513. 
Stroll, A. (2000). Twentieth-Century Analytic Philosophy. New York: Co-
lumbia University Press. 
Stroll, A. (2020). Analiticheskaia filosofiia: dvadtsatyi vek [Twentieth-Cen-
tury Analytic Philosophy]. Moscow: Kanon+ ROOI Reabilitatsiia. (in 
Russian). 
Sundholm, G. (1999). When, and Why, Did Frege Read Bolzano? In T. Chil-
ders (Ed.), Logica Yearbook (pp. 164–174). Prague: FILOSOFIA-
ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ. 
Surovtsev, V. A. (2010). Analiticheskaia filosofiia: vseobshchee i niuans 
[Analytical Philosophy: General and Nuance]. Voprosy Filosofii, (8), 23–29. 
(in Russian). 
Textor, M. (2006). Introduction. In M. Textor (Ed.), The Austrian Contribu-
tion to Analytic Philosophy (pp. 1–19). New York: Routledge. 
Trakakis, N. N. (2012). Doing Philosophy in Style: A New Look at the Ana-
lytic/Continental Divide. Philosophy Compass, 7(12), 919–942. 
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2012.00526.x. 
Tselishchev, V. V. (2000). Budushchee filosofii XXI veka: analiticheskaia ili 
kontinental’naia filosofiia? [The Future of 21st Century Philosophy: Analytic 
or Continental Philosophy?]. Filosofiia nauki [Philosophy of Science], 2(8), 
13–20. (in Russian). 
Tselishchev, V. V. (2018). Analiticheskaia filosofiia i revizionizm bez bere-
gov [Analytic Philosophy and Revisionism Beyond the Bounds]. Filosofskii 
zhurnal [Philosophy Journal], 11(2), 138–155. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2018-11-2-138-155 (in Russian). 
Twardowski, K. (1919). O jasnym I niejasnym stylu filozofocznym. Ruch 
Filozoficzny, 5(2), 25–27. (in Polish). 
Urmson, J. O. (1956). Philosophical Analysis: Its Development between the 
Two World Wars. Oxford: Clarendon Press. 
Urmson, J. O. (1967). The History of Philosophical Analysis. In R. Rorty 
(Ed.), The Linguistic Turn: Essays in Philosophical Method (pp. 294–301). 
Chicago: University of Chicago Press. 
Urmson, J. O. (1970). Polymorphous Concepts. In O. P. Wood & G. Pitcher 
(Eds.), Ryle (pp. 249–266). London: Macmillan. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 242 

Urmson, J. O. (2025). Polimorfnye poniatiia [Polymorphous Concept]. 
Omskii nauchnyi vestnik. Seriia: Obshchestvo. Istoriia. Sovremennost’ 
[Omsk Scientific Bulletin. Series Society. History. Modernity], 10(2), 144–
152. https://doi.org/10.25206/2542-0488-2025-10-2-144-152 (in Russian). 
Vasilyev, V. V. (2019). Chto takoe analiticheskaia filosofiia i pochemu va-
zhen etot vopros? [What Is Analytic Philosophy, and Why Is It Important to 
Ask?]. Filosofskii zhurnal [Philosophy Journal], 12(1), 144–158. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-144-158 (in Russian). 
Verhaegh, S. (2020). The American Reception of Logical Positivism: First 
Encounters (1929–1932). HOPOS: The Journal of the International Society 
for the History of Philosophy of Science, 10(1), 106–142. 
https://doi.org/10.1086/707750. 
Verhaegh, S. (2025a). The Analytic Turn in American Philosophy: An Insti-
tutional Perspective – Part I: Scientific versus Humanistic Philosophy. 
HOPOS: The Journal of the International Society for the History of Philoso-
phy of Science, 15(1), 61–98. https://doi.org/10.1086/734648. 
Verhaegh, S. (2025b). The Analytic Turn in American Philosophy: An Insti-
tutional Perspective – Part II: Analytic vs. Continental Philosophy. HOPOS: 
The Journal of the International Society for the History of Philosophy of Sci-
ence, 15(2), 354–388. https://doi.org/10.1086/735587. 
Virvidakis, S. (1997). Analytic Philosophy in Greece. Dialectica, 51(2), 135–
142. https://doi.org/10.1111/j.1746-8361.1997.tb00025.x. 
Vrahimis, A. (2013a). Encounters between Analytic and Continental Philos-
ophy. Basingstoke, Hampshire: Palgrave MacMillan. 
Vrahimis, A. (2013b). Is the Royaumont Colloquium the Locus Classicus of 
the Divide Between Analytic and Continental Philosophy? Reply to Over-
gaard. British Journal for the History of Philosophy, 21(1), 177–188. 
https://doi.org/10.1080/09608788.2012.689751. 
Williams, B. & Montefiore, A. (1966). Introduction. In B. Wiliams & A. 
Montefiore (Eds.), British Analytical Philosophy (pp. 1–16). London: 
Routledge & Kegan Paul. 
Williams, B. (1990). L’ethique et les limites de la philosophie. Paris: Gal-
limard.  
Williams, B. (2002). Contemporary Philosophy: A Second Look. In N. Bun-
nin & E. P. Tsui-James (Eds.), The Blackwell Companion to Philosophy (pp. 
23–34). Oxford: Blackwell Publishers. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Oxford: Blackwell. 
Williamson, T. (2014). How Did We Get Here from There? The Transfor-
mation of Analytic Philosophy. Belgrade Philosophical Annual, 27, 7–37. 
https://doi.org/10.5937/BPA1427007W. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 243 

Wilson, D. J. (1995). Fertile Ground: Pragmatism, Science, and Logical Pos-
itivism. In R. Hollinger & D. Depew (Eds.), Pragmatism: From Progressivism 
to Postmodernism (pp. 122–141). Westport (Conn.): Praeger. 
Wisdom, J. (1931). Interpretation and Analysis in Relation to Bentham’s The-
ory of Definition. London: Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. 
Wisdom, J. (1934). Problems of Mind and Matter. Cambridge: Cambridge 
University Press. 
Woleński, J. (2004). L’vovsko-Varshavskaia filosofskaia shkola [Lvov-War-
saw School of Philosophy]. Moscow: ROSSPEN. (in Russian). 
Wright, C. (1996). Human Nature? European Journal of Philosophy, 4(2), 
235–254. https://doi.org/10.1111/j.1468-0378.1996.tb00076.x. 
Wright, G. H. (2013a). Analiticheskaia filosofiia: istoriko-kriticheskii obzor 
[Analytic Philosophy: A Historico-Critical Survey]. Kantovskii sbornik 
[Kantian Journal], 1(43), 78–89. https://doi.org/10.5922/0207-6918-2013-1-
7 (in Russian). 
Wright, G. H. (2013b). Analiticheskaia filosofiia: istoriko-kriticheskii obzor 
[Analytic Philosophy: A Historico-Critical Survey]. Kantovskii sbornik 
[Kantian Journal], 2(44), 69–82. https://doi.org/10.5922/0207-6918-2013-2-
6 (in Russian). 
Wright, G. H., von. (1993). Analytic Philosophy – A Historico-Critical Sur-
vey. In G. H. Wright, The Tree of Knowledge and Other Essays (pp. 25–52). 
Leiden: E. J. Brill. 
Zimmerman, D. (2004). Prologue: Metaphysics after the Twentieth Century. 
In D. Zimmerman (Ed.), Oxford Studies in Metaphysics. Vol. I (pp. ix–xxii). 
Oxford: Oxford University Press. 
 
Author’s Information: Nekhaev, Andrei Viktorovich, D.Sc. (Dr.Habil.) in 
Philosophy, Associate Professor, Professor at Tyumen State University, Tyu-
men, a.v.nekhaev@utmn.ru  

 
Received: 22 July 2025 
Accepted: 09 September 2025 
Published: 28 December 2025 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 244 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-244-263 
УДК 101 
 

Константин Геннадьевич Фролов  
 

О некоторых гипотезах по поводу 
доктринальных различий между 

аналитической и континентальной 
философией1 

 
Аннотация. Я выдвигаю девять гипотез по поводу того, каковы могут 
быть значимые различия в представлениях о том, как устроен мир, 
между представителями аналитической и континентальной философии. 
Представляется правдоподобным предположение о том, что существен-
ное большинство аналитических философов принимают данные 
положения в качестве истинных, тогда как большинство континенталь-
ных философов полагают их ложными. Эти выдвигаемые мною 
предположения нуждаются в дальнейшей эмпирической проверке. В 
случае её успеха можно будет говорить о том, что понятия аналитиче-
ской и континентальной философии всё же обладают определённым 
дескриптивным содержанием. Нечёткость этих понятий вовсе не гаран-
тирует отсутствия у них содержания. 
 
Ключевые слова: аналитическая философия, континентальная филосо-
фия, истина, семантика, значение, композициональность. 
 
Для цитирования: Фролов, К. Г. (2025). О некоторых гипотезах по 
поводу доктринальных различий между аналитической и континен-
тальной философией. Analytica, 10, 244–263. 

 
Я начну с того, что постараюсь с максимальной ясностью опре-

делить те задачи, которые я ставлю перед собой в рамках данного 
текста. Моей основной задачей является прояснение имеющейся у меня 
интуиции о том, что между представителями аналитической и конти-
нентальной философии имеется некоторое различие в представлениях о 

 
1 Автор выражает особую благодарность Артёму Юнусову, в беседах и 

обсуждениях с которым родилась большая часть содержания этой статьи. Также автор 
благодарит Алексея Кардаша, Михаила Хорта и анонимного рецензента за ценные 
комментарии и мотивацию дополнительно поработать над качеством этого текста. 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-244-263


 
Analytica, 2025, Том 10 

 245 

том, как устроен мир. В буквальном смысле я обнаруживаю в себе 
склонность полагать, что существуют такие утверждения, что большин-
ство аналитических философов принимают их в качестве истинных, 
тогда как большинство континентальных философов полагают их лож-
ными. Я постараюсь рассказать, о какого рода утверждениях здесь идёт 
речь. 

Однако прежде стоит сделать несколько оговорок. 
Во-первых, следует сразу заметить, что речь идёт о спекулятив-

ной, умозрительной интуиции по поводу эмпирического вопроса. Есть 
такие особые утверждения или нет — это предмет для эмпирического 
исследования, предполагающего проведение анкетирования со значи-
тельной репрезентативной выборкой. При этом отрицательную 
гипотезу о том, что никаких таких утверждений не существует, было бы 
достаточно сложно доказать эмпирически. Ведь всякий раз может ока-
заться, что мы пока просто не нашли того кандидата для проверки, 
который прошёл бы её успешно и был бы зачислен в число тех, кто де-
монстрирует наличие доктринальных различий между аналитической и 
континентальной философией. С одной стороны, это делает несколько 
уязвимой антидоктриналистскую позицию, поскольку она никогда не 
может быть доказанной. С другой стороны, представляется справедли-
вым, что бремя доказательства в таком случае лежит на тех, кто 
утверждает, что такие различия есть. Это не значит, что антидоктрина-
листская позиция является дефолтной и мы можем обоснованно её 
придерживаться до тех пор, пока доктриналист не смог доказать обрат-
ное. Дефолтной здесь, по-видимому, всё же должна быть установка о 
том, что какие-то содержательные различия между ними имеются, тогда 
как установление того, что их нет, было бы скорее неожиданным ре-
зультатом, нежели подтверждением установки, принимаемой по 
умолчанию. Тем не менее каждое последующее испытание достаточно 
правдоподобного кандидата в случае его провала делает антидоктрина-
листскую позицию всё более и более обоснованной. 

Несмотря на всё вышесказанное, никаких эмпирических свиде-
тельств в пользу своей доктриналистской позиции я в дальнейшем не 
представлю, поскольку никаких опросов я не проводил. При этом моя 
локальная задача мне видится не в том, чтобы доказать истинность док-
тринализма, но в том, чтобы по возможности наиболее ясным образом 
сформулировать некоторые его версии в качестве правдоподобных ги-
потез, нуждающихся в дальнейшей проверке. Соответственно, 
существенная часть нижеследующего изложения, хотя и представляется 
мне чем-то весьма и весьма правдоподобным, имеет скорее статус раз-
нообразных гипотез и предположений. Тем самым я выступаю здесь в 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 246 

роли, аналогичной роли физика-теоретика по отношению к физику-экс-
периментатору2. 

Во-вторых, стоит оговорить, что те суждения, которые представ-
ляются мне правдоподобными кандидатами, способными пройти такую 
эмпирическую проверку, далеко не всегда могут претендовать на статус 
«критерия аналитичности» и уж тем более на статус того, в силу приня-
тия или в силу отказа от чего тот или иной философ признаётся 
аналитическим или континентальным. Тем самым я ни в коей мере не 
утверждаю, что атрибуция этих терминов на практике осуществляется 
на основании согласия или отказа от указанных установок. Такая атри-
буция вполне может повсеместно осуществляться по критериям 
совершенно иного порядка, таким как стиль изложения и аргументации 
или характерные тенденции и закономерности в цитировании тех или 
иных источников. Тем не менее это не исключает того, что те, кого по 
этим критериям относят к числу философов-аналитиков, как правило, 
считают так-то и так-то, а тех, кого относят к числу континентальных 
философов, полагают совершенно иначе. 

Представим, например, что таким кандидатом, способным 
успешно пройти эмпирическую проверку вышеуказанного рода, явля-
ется суждение (N): 

 
(N) «Ничто ничтожит» является примером бессмысленного язы-
кового выражения. 
 
Предположим, что большинство аналитических философов со-

гласно с тем, что (N) является истинным, тогда как большинство 
континентальных философов полагают, что (N) ложно. Даже если это и 
так, то я ни в коей мере не утверждаю, что кого-либо в этом случае 

 
2 Экспериментальные исследования, касающиеся деления на аналитическую и 

континентальную философию, уже проводились. В частности, можно упомянуть 
исследование Моти Мизрахи и Майка Дикенсона (Mizrahi & Dickinson, 2021). Однако его 
методология основывалась на исследовании слов-индикаторов по значительной выборке 
текстов, а не на анкетировании философов. Эмпирический результат, более схожий по 
своей форме с выдвигаемыми мною гипотезами, упоминается в исследовании Дэвида 
Чалмерса и Дэвида Бурже. Речь идёт о выявленной по итогам опроса значимой 
корреляции между тем, чтобы опрашиваемый определял себя в качестве 
континентального философа, и его склонностью отрицать когнитивизм в метаэтике 
(Bourget & Chalmers, 2014, 482). Впрочем, число целевым образом опрошенных 
философов, идентифицировавших себя в качестве специализирующихся по 
континентальной философии, в этом исследовании составило 25 человек из 1972 (Bourget 
& Chalmers, 2014, 475), что не позволяет считать данную выборку репрезентативной. 
Аналогичное исследование российских философов (Беседин и др., 2017) не предполагало 
выявления каких-либо корреляций подобного рода. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 247 

можно было бы признать аналитическим философом на одном лишь том 
основании, что он полагает (N) истинным.  

Ясно при этом, что среди таких кандидатов на роль доктриналь-
ных различий, способных успешно пройти данный тест, могут оказаться 
как более, так и менее значимые положения. И всё же даже в случае 
наиболее значимых таких положений я не берусь утверждать, что они 
выступают на практике «критерием аналитичности» философов. В то 
же время, хотя на практике могут использоваться совсем иные крите-
рии, я полагаю, что ключевые доктринальные расхождения между 
аналитическими и континентальными философами могут иметь в числе 
своих последствий и различия в стиле изложения и аргументации, и раз-
личия в тенденциях цитирования, и многое другое. Тем самым я 
полагаю, что практика атрибуции этих терминов может осуществляться 
по косвенным признакам, тогда как наиболее фундаментальными раз-
личиями могут быть доктринальные. 

Третья оговорка требуется в отношении того, насколько подавля-
ющим должно быть большинство в рамках рассматриваемого 
эмпирического критерия. Кто-то может утверждать, что речь следует 
вести не о большинстве, а о 100% будь то аналитических или континен-
тальных философов. Любое отклонение от 100% допускает наличие 
контрпримеров. То есть допускает наличие, например, 5% таких анали-
тических философов, которые не принимают того, что принимают 95% 
других аналитических философов, — что не делает эти 5% философов 
в меньшей степени аналитическими. В таком случае на доктриналиста 
накладывается более сильное обязательство: предъявить такое утвер-
ждение, что отказ принимать его в качестве истинного исключает для 
философа возможность быть аналитиком. 

Я думаю, что вменение доктриналисту столь сильного обязатель-
ства не является обоснованным. В связи с этим стоит отметить 
существенное отличие между, например, приписыванием кому-либо 
статуса доктриналиста или антидоктриналиста с одной стороны и при-
писыванием кому-либо статуса аналитического или континентального 
философа с другой стороны. В самом деле, термины «доктриналист» и 
«антидоктриналист» вводятся нами в употребление одновременно с чёт-
ким критерием их употребления: мы называем доктриналистами тех 
философов, которые принимают тезис о наличии у аналитической фи-
лософии какого-либо доктринального ядра. К числу таких философов 
мы относим, например, Артура Папа (Pap, 1949), Майкла Даммита 
(Dummett, 1994) и меня. Соответственно, тех философов, которые не 
принимают данный тезис, мы называем антидоктриналистами и отно-
сим к их числу, например, Аврума Стролла (Stroll, 2000), Майкла Бини 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 248 

(Beany, 2007), Ханса Глока (Glock, 2008) и Евгения Логинова (Логинов, 
2025). Таков один из способов выработки терминологии: мы вводим 
термин и одновременно с этим в явном виде задаём условия его кор-
ректного употребления.  

Однако так бывает далеко не всегда. Порой тот или иной термин 
появляется в нашем обиходе без эксплицитно заданных правил его при-
менения. Практика его употребления формируется стихийно, однако 
затем она может стать предметом нашего изучения с целью выработки 
дескриптивной нормы — то есть той нормы, которая призвана соответ-
ствовать уже сложившейся практике. И поскольку такая норма 
вырабатывается постфактум, она порой допускает исключения. 

Впрочем, исключения могут случаться даже там, где мы прило-
жили все усилия для наведения строгости и порядка. Например, мы 
можем классифицировать живые организмы по типу их питания и в рам-
ках такой классификации определить хищников как живых существ, 
охотящихся на животных и употребляющих их в пищу. При этом тигров 
как представителей рода пантер и семейства кошачьих мы отнесём к 
числу хищников. Однако если некий конкретный тигр Тимур откажется 
от охоты и перестанет употреблять в пищу мясо других животных, то от 
этого он не перестанет быть тигром. Быть хищником для тигра — это 
типичное, но не сущностное свойство. И всё же в норме тигры являются 
хищниками. 

Если мы распространим схожие по форме рассуждения на клас-
сификацию философов, то в отношении некоторых из них мы также 
можем выделить черты, которые могут быть для них типичными, но не 
сущностными и потому не неотъемлемыми. Это позволит нам говорить 
об «аналитической философии в норме». 

Прежде всего, перечислим всё то, что в эту дескриптивную норму 
аналитической философии не входит.  

Определённо, в эту норму не входит применение формальных ме-
тодов логического анализа. Действительно, среди классиков 
аналитической философии мы обнаруживаем немало логиков: Бертран 
Рассел, Людвиг Витгенштейн, Рудольф Карнап, Карл Гемпель, Уиллард 
Куайн, Нельсон Гудман, Дональд Дэвидсон, Майкл Даммит, Хилари 
Патнем, Дэвид Льюис, Сол Крипке, Яакко Хинтикка, Кит Файн, Тимоти 
Уильямсон и др. Однако не менее представителен и список тех, кто ло-
гиком не являлся и формальными методами орудовать был не склонен: 
Дж. Э. Мур, Альфред Айер, Джон Остин, Гилберт Райл, Джон Сёрл, Дэ-
вид Армстронг, Дэниел Деннет, Джон Ролз, Дерек Парфит и др. Ясно, 
что у аналитической философии особые, тесные отношения с философ-
ской логикой. В списке классиков континентальной философской 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 249 

мысли мы столько логиков не найдём, и это вовсе не случайно. И всё же 
нельзя сказать, что для аналитического философа применение логиче-
ского анализа и средств формализации выражений естественного языка 
является дескриптивной нормой. Соответственно, едва ли логический 
анализ может быть компонентой такого тезиса, претендующего на роль 
доктринального различия, который оказался бы способен пройти наш 
эмпирический тест. Рассмотрим, например, следующий вариант: 

 
(WH) Формализация и логический анализ являются условием 
всякого продуктивного философского анализа.  
 
Представляется весьма вероятным, что при опросе среди анали-

тических философов это утверждение получит значительно большую 
поддержку, чем при опросе, проводимом среди континентальных фило-
софов, но всё же маловероятно, чтобы эта поддержка со стороны 
аналитиков превысила бы 50%, и уж практически наверняка она не пре-
высила бы 80%3. 

Также дескриптивной нормой для аналитического философа не 
является принятие натуралистической установки и апелляция к резуль-
татам, полученным в рамках естественных наук. Аналитический 
философ может не принимать тезис натурализма и при этом оставаться 
нормальным аналитическим философом. Так, например, аналитический 
философ в равной степени может быть:  

— психологистом в отношении логического знания и признавать 
его частным случаем эмпирического знания, основывающегося на ин-
дуктивном обобщении опыта познающих агентов; 

— анти-психологистом в отношении логического знания и пола-
гать, что его источником не являются индуктивные обобщения опыта 
познающих агентов; 

— натуралистом в отношении морального познания и полагать, 
что, во-первых, моральное знание возможно; во-вторых, что его источ-
ником служит опыт агентов; и, в-третьих, что возможна этика как 
эмпирическая наука; 

— анти-натуралистом в отношении морального познания и пола-
гать, что, хотя такое знание возможно, его источником является не опыт 

 
3 В дальнейшем я буду исходить из того, что успешным является прохождение 

теста при пороговом значении в 75%. Такое прохождение является, на мой взгляд, 
показателем достаточной информативности соответствующего тезиса (т. е. показывает, 
что не менее трёх из четырёх аналитиков такой тезис принимают, тогда как не менее трёх 
из четырёх континентальных философов его не принимают). Успешное прохождение 
теста с пороговым значением в 80% способно еще более усиливать это представление об 
информативности. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 250 

восприятия единичных положений дел, но интуитивное схватывание 
общих моральных суждений, и, соответственно, этика как эмпирическая 
наука невозможна; 

— социальным конструктивистом в отношении моральных норм 
и полагать, что эмпирические науки способны давать знание о дескрип-
тивных фактах, описывающих закономерности моральных практик, 
однако не способны давать знание о нормативных моральных фактах, 
поскольку такое знание в принципе невозможно в отсутствие таких фак-
тов в мире. 

Однако при всём разнообразии этих возможных позиций анали-
тический философ в норме не может прямо и грубо игнорировать 
данные естественных наук, противоречащие его философской теории, 
или заявлять об эпистемическом приоритете философских теорий над 
научными.  

Таким образом, наши первые кандидаты на роль доктринальных 
различий выглядят следующим образом: 

 
(H1) Ни одна философская концепция не может иметь эпистеми-
ческого приоритета над научными теориями.  
(H2) Философские концепции и теории, противоречащие науч-
ным данным, не могут быть использованы в познавательных 
целях. 
 
Представляется вполне правдоподобной гипотеза о том, что 

большинство аналитических философов принимают (H1) и (H2) в каче-
стве истинных суждений, тогда как большинство континентальных 
философов склонны отказываться признавать истинность (H1) и (H2).  

В самом деле, как показывает практика, для континентальных 
философов вполне допустимо развивать свои философские построения 
на заведомо антинаучных началах. Например, континентальный фило-
соф вполне может основываться в своих рассуждениях на учении 
каббалиста XVI века (Регев, 2020; Регев, 2022) или исследовать числа, 
лежащие в основании процессов жизнетворчества (Куртов, 2024), или 
исповедовать веру в вещее слово (Секацкий, 1996). Для аналитических 
философов в норме такое едва ли возможно даже на уровне постановки 
вопроса.  

Это говорит о том, что для аналитических философов характерно 
полагать естественные науки и философию взаимосвязанными частями 
единого познавательного проекта, выстраивающегося на основе общих 
стандартов аргументации и рациональности (Williamson, 2007, 3). У ана-
литической философии и науки в конечном итоге имеется общий объект 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 251 

познания — актуальный мир, представляющий собой совокупность 
фактов. Тогда как для континентальной философии объект философ-
ского и научного познания зачастую различен: наука исследует сущее, 
тогда как философия призвана ставить вопрос о бытии, которое, вообще 
говоря, не является объектом и потому не может быть объектом позна-
ния в его объективирующей форме.  

Ясно, что из этого вытекает множество следствий, среди которых 
мы можем отметить то, что, с одной стороны, философское познание 
при такой континентальной трактовке претендует на более высокий ста-
тус по сравнению с научным познанием, а также на автономию от 
последнего. Вместе с тем признаётся, что задача науки — давать ответы, 
претендующие на полноту и исчерпывающий характер, тогда как фило-
софия никогда полных и исчерпывающих ответов дать не в силах, и это 
не входит в её задачи. В таком случае наука и философия преследуют 
попросту различные цели. Наука ориентирована на знание и собирание 
фактов о сущем, тогда как философия, как иногда говорят, преследует 
своей целью понимание как особое состояние субъекта в его взаимоот-
ношениях с миром, несводимом к простой совокупности фактов. 
Причём в некоторых случаях вместо ясного понимания мы можем до-
вольствоваться открытым вопрошанием, остающимся без чего-либо 
похожего на ответ.  

В таком случае очередной гипотетический кандидат на роль док-
тринального различия выглядит так: 

 
(H3) Цели философского познания принципиально не отлича-
ются от целей научного познания. В обоих случаях это познание 
фактов и поиск их теоретических объяснений. 
 
Как и в предыдущих случаях, я полагаю весьма правдоподобной 

гипотезу о том, что большинство аналитических философов принимают 
(H3), тогда как большинство континентальных философов не склонны 
соглашаться с этим утверждением. 

К этой гипотезе мы ещё вернёмся в дальнейшем. Пока же рас-
смотрим в качестве следующего кандидата ещё одно суждение:  

 
(H4) Обо всём, что имеет место, можно осмысленно нечто ска-
зать — то есть сказать так, чтобы сказанное было способно 
претендовать на истинность и для него можно было бы предъ-
явить условия его истинности. 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 252 

В данной формулировке содержится по меньшей мере две суще-
ственные идеи.  

Первая идея семантическая. Она отсылает к классическому дэ-
видсоновскому представлению о том, что значением предложения 
являются условия его истинности (Heim & Kratzer, 1998), тогда как 
условием осмысленности того или иного языкового выражения явля-
ется его способность иметь истинностное значение, пусть даже и 
ложное. В сочетании с идеей о композициональном строении семантики 
естественного языка это даёт нам представление об алгоритмизируе-
мой, вычислительной природе анализа значений языковых выражений.  

Вторая существенная идея — это идея соответствия структуры и 
выразительных возможностей естественного языка с одной стороны и 
структуры и содержания мира с другой стороны. Предполагается, что 
выразительных средств языка с учётом возможности его пополнения и 
достраивания достаточно, чтобы выразить любое имеющееся в мире со-
держание. Это исключает необходимость при описании тех или иных 
фрагментов мира обращения к метафорам как к особым средствам вы-
разительности языка, которые не предполагают простого алгоритма 
предъявления условий истинности для соответствующих метафориче-
ских суждений.  

Так, для суждения  
 
(L) «Любовь — это всякий раз хождение по тонкому льду»  
 
затруднительно предъявить условия его истинности вида «(L) ис-

тинно тогда и только тогда, когда p». Со своей стороны, для аналитика 
при обсуждении природы любви вполне типично оперировать такого 
рода формулировками:  

 
(AL) S любит P тогда и только тогда, когда S склонен учитывать 
интересы P в рамках своих практических рассуждений наряду со 
своими собственными интересами и способен сознательно жерт-
вовать своими интересами в пользу интересов P (cf. Frankfurt, 
2004, 37).  
 
Для (AL) можно достаточно легко предъявить условия его истин-

ности. Будучи общим суждением и имея логическую форму 
материальной эквивалентности, (AL) выполняется тогда и только тогда, 
когда всякий раз при выполнении левой части (в мире имеется положе-
ние дел, что S любит P) выполняется правая часть (в мире имеется 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 253 

положение дел, что S склонен учитывать интересы P), и при этом всякий 
раз при выполнении правой части выполняется левая.  

Тот факт, что суждения, высказываемые философами-аналити-
ками, как правило, имеют неметафорический характер, 
предполагающий возможность предъявления условий их истинности, 
создаёт предпосылки для формирования понятных правил и целей веде-
ния дискуссии, то есть того, что Владимир Кириллович Шохин называет 
контровертивной диалектикой (Шохин, 2015, 20). Если Василий прини-
мает тезис (AL), тогда как Иван не принимает данный тезис, то задачей 
Ивана оказывается продемонстрировать Василию сценарии, фальсифи-
цирующие (AL). То есть либо показать возможность любви, не 
сопровождающейся учётом интересов любимого, либо показать воз-
можность учёта интересов другого человека без любви к нему. В свою 
очередь, Василий, столкнувшись с предъявленными ему сценариями, 
должен либо показать, что в рамках этих сценариев всё равно выполня-
ется тезис (AL), либо осуществить ревизию своих установок и внести в 
свой тезис (AL) те или иные уточнения и дополнения, либо вовсе отка-
заться от него. Прямой прагматической целью ведения дискуссии при 
этом является установление истинностного значения тезиса (AL) и при-
нятие обеими сторонами обоснованных и истинных установок в 
отношении него. Таким образом, целью является приобретение пропо-
зиционального знания, знания об имеющемся в мире положении дел. 

Совсем иначе ситуация обстоит в том случае, если бы Василий и 
Иван разошлись в своих мнениях по поводу тезиса (L). Во-первых, с 
точки зрения философа-аналитика, в случае такой потенциальной дис-
куссии у неё был бы нечётко определён её тезис и её предмет. В такой 
ситуации, по мнению аналитика, трудно рассчитывать на коммуника-
тивную эффективность дискурсивного противостояния. Первоначально 
следует определить, что здесь имеется в виду, и каков, собственно, пред-
мет разногласия. Для этого исходное суждение требуется перевести из 
метафорической формы в ту, которая имеет ясные условия истинности. 
Например:  

 
(L1) «Любовные отношения всякий раз сопровождаются для во-
влечённых в них агентов неопределённостью относительно 
будущих событий».  
 
Или:  
 
(L2) «Любовные отношения всякий раз сопровождаются для во-
влечённых в них агентов наличием угрозы для их жизни». 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 254 

При такой трансформации рассматриваемого тезиса мы вновь по-
лучаем ясные и понятные стратегии его защиты и опровержения и, как 
следствие, получаем пространство для конструктивной дискуссии, ори-
ентированной на выяснение истинностного значения обсуждаемого 
тезиса. Однако весьма вероятно, что наш воображаемый континенталь-
ный сторонник тезиса (L) будет всячески противиться его переводу из 
метафорической формы в любой иной вид, имеющий ясные условия ис-
тинности. Для него любая такая трансформация сопряжена с потерей 
ключевого элемента содержания — элемента, который полагается не-
выразимым иначе, чем посредством метафорических и поэтических 
образов. 

Сформулируем в связи с этим ещё один кандидат на роль доктри-
нального различия: 

 
(H5) Существуют мысли, которым можно повредить, пытаясь их 
прояснить. 
 
«Повредить» здесь можно понимать различным образом, но в 

предельной своей трактовке оно может означать «сделать истинное 
ложным». Ложной мысль становится тогда, когда она приобретает кон-
кретный вид, например вид (L1) или (L2), вследствие чего эта исходная 
мысль перестаёт соответствовать действительности по причине соб-
ственной узости и негибкости. При этом мысль вовсе не обязана быть 
конкретной и в неопределённой своей форме вполне может быть истин-
ной. Так дело может обстоять, например, в случае мысли, выражаемой 
(L). Схожим образом дело может обстоять и в случае суждения «Ничто 
ничтожит» в рамках метафорической, образной его трактовки4. 

При этом стоит признать, что тезис (L), предъявленный в мета-
форической своей форме, может не предлагаться в качестве предмета 
для аргументативной дискуссии и аргументированного расхождения во 
мнениях. Это суждение — не то, с чем может быть уместно быть несо-
гласным. Оно может быть призвано определённым образом выразить 
отношения говорящего с миром, и потому, если вновь обращаться к 

 
4 Примечательно, что Пётр Куслий и Екатерина Вострикова в своём исследовании 

показывают, что с точки зрения современной формальной семантики выражение «ничто 
ничтожит» не является примером некорректного синтаксиса и может быть 
интерпретировано композициональным образом (т. е. на основании интерпретации двух 
его частей и их связи друг с другом). Проблема, однако, в том, что процедура 
последовательного определения «того, какое значение вкладывается Хайдеггером в слово 
"ничто" и в слово "ничтит"» (Куслий & Вострикова, 2019, 92) может оказаться неизбежно 
разрушительной для всей мысли, выражаемой этим суждением как таковым. И это не 
значит, что никакой мысли и не было до начала этой процедуры.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 255 

аналитической терминологии, может представлять собой своего рода 
экспрессив — речевой акт, содержание которого заведомо не претен-
дует на обладание каким-либо истинностным значением. Тем самым 
континентальный философ, в отличие от аналитического, может себе 
позволить в явном виде заявить, что задача философа не ограничивается 
и не сводится к тому, чтобы продуцировать суждения, претендующие 
на формальную истинность. 

Впрочем, было бы большим преувеличением сказать, что вся 
континентальная философия представляет собой нагромождение выра-
жений вида (L). Это, конечно, не так, и в рамках континентальной 
философии имеется достаточно места для аргументированного расхож-
дения во мнениях по поводу истинности тех или иных тезисов.  

Различие же здесь заключается в том, что аналитический фило-
соф при изложении своей позиции, как правило, имеет обязательство 
избегать выражений вида (L), не имеющих ясных условий истинности, 
тогда как континентальный философ такого обязательства не имеет. 

Это различие нуждается в некотором объяснении. Отчего анали-
тик берёт на себя те обязательства, которые не принимает 
континентальный философ? Оснований здесь можно выделить не-
сколько. Первое — это уже отмечавшееся нами представление 
аналитика о единстве познавательного проекта науки и философии, ори-
ентированного на получение знания о мире. Для обеспечения такого 
единства требуется отказаться от метафорического использования 
языка с тем, чтобы обеспечить «организованный скептицизм», то есть 
возможность широкой интерсубъективной критики рассматриваемых 
теорий, формулировки которых допускают возможность их опроверже-
ния. Второе — это представление о том, что, отказываясь от 
метафорического употребления языка, аналитик ничего не теряет в 
плане его выразительных возможностей, вполне достаточных для целей 
познания и без использования метафор. 

Это важный тезис, и он определённо нуждается в обосновании. 
Для того чтобы приблизиться к такому обоснованию, мы рассмотрим 
несколько версий этого тезиса, очевидным образом отличающихся по 
своей силе. Первая версия такова: 

 
(H6) Не существует ничего такого, чего нельзя было бы выразить 
иначе, чем посредством метафор. 
 
Каковы могут быть основания для того, чтобы придерживаться 

тезиса (H6)? Таким основанием может быть представление о том, что 
мир представляет собой совокупность фактов, то есть положений дел, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 256 

имеющих место. Среди имеющихся положений дел особое место зани-
мают атомарные положения дел, представляющие собой реализацию 
индивидами или их упорядоченными последовательностями тех или 
иных свойств или отношений. Индивидам в языке соответствуют имена 
и местоимения. Свойствам и отношениям в языке соответствуют преди-
каты. В таком случае, если положения дел — это всё, что имеется в 
мире, то всё, что имеется в мире, выразимо в языке посредством имён, 
местоимений, кванторов и предикатов без использования каких-либо 
метафор. 

Кажется, не так просто представить себе нечто, имеющее место, 
но при этом не являющееся положением дел. И всё же мы попробуем 
указать на границы выразительных возможностей языка.  

Для этого рассмотрим три суждения: «Василий любит Машу»; 
«Василий счастлив»; «Василий слышит красивую музыку». Эти сужде-
ния призваны описывать некоторые положения дел, имеющиеся в мире. 
Однако можно предположить, что, даже если эти выражения способны 
быть истинными или ложными в силу их соответствия имеющимся в 
мире положениям дел, эти положения дел оказываются невыразимы в 
полной мере посредством данных суждений. 

Даже если Василий действительно любит Машу, что бы это ни 
значило, вполне возможно, что отношение его к Маше является столь 
сложным, столь многогранным, столь неуловимым в своих оттенках, 
нюансах и проявлениях, что его невозможно было бы выразить даже по-
средством последовательности из миллиона слов, не говоря уже о трёх 
поставленных в ряд словах «Василий любит Машу». В таком случае, 
возможно, что в мире действительно имеется такое положение дел, что 
Василий любит Машу. Однако при этом в мире может иметь место го-
раздо более сложное и, возможно, даже невыразимое в языке положение 
дел: то, как Василий относится к Маше. Можно заметить, что даже в 
этом случае язык позволяет указать на это положение дел. И всё же 
«указать» в данном случае следует отличать от «выразить». В языке 
просто нет соответствующего предиката конечной длины, который вы-
ражал бы в полной мере отношение Василия к Маше. В таком случае, 
возможно, что такое положение дел является невыразимым.  

Что на этот счёт может сказать аналитик? Он может пойти двумя 
путями. Он может либо продолжать настаивать на том, что даже такие 
положения дел выразимы в языке, либо ослабить свой тезис. 

Первая опция заключается в следующем. Аналитик может ска-
зать, что подобно тому, как имя «Василий» выражает (обозначает) в 
языке некоторого индивида со всей его уникальностью, сложностью и 
многогранностью, так и выражение «любовь Василия к Маше» может 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 257 

выражать то уникальное, сложное и многогранное отношение, которое 
связывает Василия с Машей в актуальном мире. В противном случае мы 
не могли бы выразить в языке даже простейших положений дел, таких 
как «Василий спит», в той мере, в какой каждое положение дел, вклю-
чающее в себя уникальных индивидов, является по-своему уникальным 
и сложным. Это предполагало бы абсурдное заключение о том, что в 
мире нет ничего выразимого (впрочем, возможно, в этом заключении 
нет ничего абсурдного, особенно для континентального философа). 

Однако есть и другая опция. Эта опция заключается в том, чтобы 
ослабить исходный тезис, допустив наличие в мире невыразимого. В та-
кой уточнённой версии тезис мог бы выглядеть следующим образом: 

 
(H7) Даже если невыразимое иначе, чем посредством метафор, 
имеет место в мире, говорить в рамках философского дискурса 
имеет смысл только о том, что можно выразить без метафор. 
 
Заметим, что тезис (H7) может иметь как нормативное, так и де-

скриптивное прочтение. При нормативном прочтении выражение 
«имеет смысл» является синонимом для термина «следует». Тогда как 
при дескриптивном прочтении «имеет смысл» указывает на условие эф-
фективности коммуникации. В последнем случае говорить о 
невыразимом, конечно, допустимо, но такая коммуникация будет заве-
домо провальной и неэффективной: адресат заведомо не в состоянии 
корректно распознать содержание передаваемого ему посредством ме-
тафоры сообщения. Если же он решит вступить в спор с адресантом, то 
этот спор наверняка не будет иметь общего предмета обсуждения.  

В связи с этим тот же тезис можно переформулировать несколько 
иначе, а именно следующим образом: 

 
(H8) Даже если невыразимое имеет место в мире, оно не имеет 
познавательного значения и не относится к предмету философ-
ского познания. 
 
Сопоставив (H8) с гипотезами (H3) и (H5), можно предложить 

для проверки ещё одну формулировку: 
 
(H9) Многие философские истины как предмет философского по-
знания по своей природе ближе к научным истинам, чем к 
художественным, где под художественными истинами понима-
ются значимые мысли и идеи, невыразимые иначе, чем 
посредством метафор, образов, мелодий, интонаций, мимики и 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 258 

жестов, а также всех иных способов художественной выразитель-
ности. 
 
При таких формулировках различие в установках между анали-

тической и континентальной философией представляется довольно 
наглядным. То, что для континентальной философии зачастую пред-
ставляет собой приоритетный предмет для осмысления, для 
аналитической философии оказывается тем, что не имеет существен-
ного познавательного значения. 

Последнее, о чём я хотел бы сказать несколько слов в заключе-
ние, — это вопрос о том, являются ли эти предполагаемые 
доктринальные различия дескриптивными или нормативными. С одной 
стороны, нормативный аспект некоторых из этих формулировок доста-
точно очевиден. Однако, как мне представляется, дескриптивный аспект 
в них также присутствует, и его можно несколько усилить, предварив 
каждую из этих гипотез словами «мир устроен так, что H»: 

— мир устроен так, что ни одна философская концепция не мо-
жет иметь эпистемического приоритета над научными теориями; 

— мир устроен так, что существуют мысли, которым можно по-
вредить, пытаясь их прояснить; 

— мир устроен так, что не существует ничего такого, чего нельзя 
было бы выразить иначе, чем посредством метафор; 

— мир устроен так, что многие философские истины как предмет 
философского познания по своей природе ближе к научным истинам, 
чем к художественным. 

Стоит признать, что такие дополненные формулировки отлича-
ются от исходных, и можно себе представить опрошенных, которые, 
принимая ту или иную исходную формулировку, откажутся принимать 
её дополненную версию. Тем не менее эти дополненные формулировки 
так же могли бы быть кандидатами для эмпирической проверки, и, быть 
может, некоторые из них смогли бы успешно пройти этот тест. В таком 
случае это позволило бы говорить о том, что понятия аналитической и 
континентальной философии всё же обладают определённым дескрип-
тивным содержанием. 

 
Список литературы 
 
Беседин, А. П., Васильев, В. В., Волков, Д. Б. & Кузнецов, А. В. (2017). 
О чём думают российские философы? Результаты интернет-опроса. 
Вестник Московского Университета. Серия 7. Философия, (6), 84–116. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 259 

Куртов, М. (2024). О значении числа 37 (73) в жизнетворчестве Бориса 
Останина. Новое литературное обозрение, 186(2), 264–269. 
Куслий, П. С. & Вострикова, Е. В. (2019). Преодоление критических ар-
гументов Карнапа против метафизики с помощью логического анализа 
естественного языка. Эпистемология и философия науки, 56(4), 78–98. 
Логинов, Е. В. (2025). Несколько слов об историографических реше-
ниях. В Е. В. Логинов (Ред.), Существование Бога? Современные 
позиции и подходы. СПб: Умозрение. 
Регев, Й. (2020). Введение в исчисление сред. Логос, 30(5), 1–22. 
Регев, Й. (2022). Механизм, оккультизм, исчисление сред: вечный дви-
гатель советского. Versus, 2(4), 62–73. 
Секацкий, А. К. (1996). Моги и их могущества. СПб.: Митин журнал; 
Азбука. 
Шохин, В. К. (2015). Аналитическая философия: некоторые непрото-
ренные пути. Философский журнал, 8(2), 16–27. 
Beany, M. (2007). The Analytic Turn in Twentieth-Century Philosophy. In 
M. Beany (Ed.), The Analytic Turn: Analysis in Early Analytic Philosophy 
and Phenomenology. New York: Routledge. 
Bourget, D. & Chalmers, D. (2014). What do Philosophers Believe? Philo-
sophical Studies, 170, 465–500. 
Dummett, M. (1994). Origins of Analytical Philosophy. Harvard: Harvard 
University Press. 
Frankfurt, H. (2004). The Reasons of Love. Princeton: Princeton University 
Press. 
Glock, H. (2008). What Is Analytic Philosophy. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 
Heim, I. & Kratzer, A. (1998). Semantics in Generative Grammar. Malden: 
Blackwell. 
Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The Analytic-Continental Divide in 
Philosophical Practice: An Empirical Study. Metaphilosophy, 52(5), 668–
680. 
Pap, A. (1949). Elements of Analytic Philosophy. Macmillan Company. 
Stroll, A. (2000). Twentieth-Century Analytic Philosophy. New York: Co-
lumbia University Press. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Oxford: Blackwell 
Publishing. 
 
Информация об авторе: Фролов Константин Геннадьевич, кандидат 
философских наук, научный сотрудник сектора социальной эпистемо-
логии Института философии РАН, г. Москва, konstantin-
frolov@yandex.ru. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 260 

Поступила в редакцию: 02 августа 2025 г. 
Принята к публикации: 10 сентября 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 261 

Konstantin G. Frolov 
 

On Some Hypotheses Regarding Doctrinal 
Differences between Analytic and Continental 

Philosophy 
 

Abstract. In this paper, I propose nine hypotheses regarding the doctrinal 
differences between analytic and continental philosophers. It seems reasona-
ble to suggest that a majority of analytic philosophers would accept these 
propositions, whereas most continental philosophers would likely reject 
them. However, these hypotheses require further empirical testing. If the test-
ing is successful, it may reveal that the concepts of analytic and continental 
philosophy actually hold some descriptive content. The inherent vagueness 
of these concepts does not necessarily imply that they lack any substantive 
meaning. 
 
Keywords: analytic philosophy, continental philosophy, truth, semantics, 
meaning, compositionality. 
 
Citation: Frolov, K. G. (2025). On Some Hypotheses Regarding Doctrinal 
Differences between Analytic and Continental Philosophy. Analytica, 10, 
244–263. 
 
References 
 
Beany, M. (2007). The Analytic Turn in Twentieth-Century Philosophy. In 
M. Beany (Ed.), The Analytic Turn: Analysis in Early Analytic Philosophy 
and Phenomenology. New York: Routledge. 
Besedin, A. P., Vasiliev, V. V., Volkov, D. B. & Kuznetsov, A. V. (2017). O 
chem dumayut rossiiskie filosofy? Rezul'taty internet-oprosa [What do Rus-
sian Philosophers Think? The Internet-Survey Results]. Moscow University 
Bulletin. Series 7. Philosophy, (6), 84–116. (in Russian). 
Bourget, D. & Chalmers, D. (2014). What do Philosophers Believe? Philo-
sophical Studies, 170, 465–500. 
Dummett, M. (1994). Origins of Analytical Philosophy. Harvard: Harvard 
University Press. 
Frankfurt, H. (2004). The Reasons of Love. Princeton: Princeton University 
Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 262 

Glock, H. (2008). What Is Analytic Philosophy. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 
Heim, I. & Kratzer, A. (1998). Semantics in Generative Grammar. Malden: 
Blackwell. 
Kurtov, M. (2024). O znachenii chisla 37 (73) v zhiznetvorchestve Borisa 
Ostanina [On the Meaning of the Number 37 (73) In the Life of Boris Osta-
nin]. New Literary Observer, 186(2), 264–269. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2025). Neskol'ko slov ob istoriograficheskikh resheniyakh 
[A Few Words about Historiographic Decisions]. In E. V. Loginov (Ed.), 
Sushchestvovanie Boga? Sovremennye pozitsii i podkhody [Existence of 
God? Modern Positions and Approaches]. Saint Petersburg: Umozrenie. (in 
Russian). 
Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The Analytic-Continental Divide in 
Philosophical Practice: An Empirical Study. Metaphilosophy, 52(5), 668–
680. 
Pap, A. (1949). Elements of Analytic Philosophy. Macmillan Company. 
Regev, Y. (2020). Vvedenie v ischislenie sred [An Introduction to the Calcu-
lus of Environments]. Logos, 30(5), 1–22. (in Russian). 
Regev, Y. (2022). Mekhanizm, okkul'tizm, ischislenie sred: vechnyi dvigatel' 
sovetskogo [Mechanism, Occultism, the Calculus of Environments: The Per-
petual Motion of Soviet Space]. Versus, 2(4), 62–73. (in Russian). 
Sekatskiy, A. K. (1996). Mogi i ikh mogushchestva [The Mights and Their 
Powers]. Saint Petersburg: Mitin zhurnal, Azbuka. (in Russian). 
Shokhin, V. (2015). Analiticheskaya filosofiya: nekotorye neprotorennye 
puti [Analytic Philosophy: Some Unbeaten Tracks]. The Philosophy Journal, 
8(2), 16–27. (in Russian). 
Stroll, A. (2000). Twentieth-Century Analytic Philosophy. New York: Co-
lumbia University Press. 
Vostrikova, E. V. & Kusliy, P. S. (2019). Preodolenie kriticheskikh argu-
mentov Karnapa protiv metafiziki s pomoshch'yu logicheskogo analiza 
estestvennogo yazyka [The Elimination of Carnap’s Critical Arguments 
Against Metaphysics Through Formal Semantic Analysis of Natural Lan-
guage]. Epistemology & Philosophy of Science, 56(4), 78–98. (in Russian). 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Oxford: Blackwell 
Publishing. 
 
Author’s Information: Frolov, Konstantin G., C.Sc. in Philosophy, Re-
searcher at the Department of Social Epistemology, RAS Institute of 
Philosophy, Moscow, konstantin-frolov@yandex.ru. 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 263 

Received: 02 August 2025 
Accepted: 10 September 2025 
Published: 28 December 2025 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 264 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-264-322 
УДК 101 
 

Георгий Владиславович Черкасов 
 

Аналитическая философия как интерактивный 
вид: руководство пользования (осторожно, 

может не работать)1 
 
Аннотация. Я предлагаю рассматривать аналитическую (АФ) и конти-
нентальную (КФ) философию как социальные классифицирующие 
категории, которые влияют на социальные практики (идентификацию, 
институциональные решения, формирование академических норм). Эти 
социальные практики, в свою очередь, изменяют нашу классификацию. 
К таким изменениям относится размывание жёсткой границы между 
АФ и КФ, эпистемическая деколонизация и расширение тематического 
поля АФ. Далее я утверждаю, что вместо традиционного концептуаль-
ного анализа АФ в рамках стандартной дискуссии (об определении, 
историческом влиянии и преемственности, семейном сходстве) стоит 
перейти к концептуальной инженерии и амелиоративному проекту. Я 
предлагаю две модели. Classification-first модель предполагает, что во-
прос «что такое АФ?» переопределяется как вопрос «для каких 
социальных задач мы используем понятие "АФ"». В рамках 
metaphilosophy-first модели АФ представляется не как фиксированный 
набор методов и нормативных ориентиров, а как дискуссия по поводу 
методов и ориентиров. В эмпирической части статьи я провожу мета-
анализ существующих количественных исследований и прихожу к вы-
воду, что (1) АФ чаще обращается к аргументации, чем КФ; (2) КФ не 
представляет собой более разрозненное явление, чем АФ; (3) подавляю-
щая часть АФ делается без обращения к логике. В обзорной части статьи 
я классифицирую позиции стандартной дискуссии как дескриптивный 
эссенциализм, нормативный эссенциализм, историко-социологический 
дефляционизм и дефляционизм семейного сходства. Также я обсуждаю 
АФ-супрематизм, ревизионизм, АФ как нормальную науку, АФ в поли-
тических терминах, АФ как иллюзию, АФ как психоаналитический 
воображаемый образ. 

 
1 Выражаю благодарность Никите Чуракову за обсуждение и предложения. Они 

значительно повлияли на эту работу. Также благодарю двух рецензентов и редактора 
этого выпуска Артёма Юнусова. 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-264-322


 
Analytica, 2025, Том 10 

 265 

Ключевые слова: аналитико-континентальный разрыв, метафилосо-
фия, концептуальная инженерия, эпистемическая деколонизация, 
эссенциализм, дефляционизм, семейное сходство. 
 
Для цитирования: Черкасов, Г. В. (2025). Аналитическая философия 
как интерактивный вид: руководство пользования (осторожно, может не 
работать). Analytica, 10, 264–322. 
 

Одной из особенностей путешествия к земле 
Востока являлось то, что, хотя в этом походе 
Орден ставил перед собой вполне определён-
ные, весьма возвышенные цели (они лежат в 
области тайны и, следовательно, говорить о 
них нельзя), каждый отдельный участник мог 
и даже обязан был иметь личные цели, ибо 
того, кто их не лелеял, не брали, и каждый из 
нас, в целом разделяя общие идеалы, стре-
мясь к достижению общих целей и сражаясь 
под общим знаменем, как самый источник 
силы и последнее утешение нёс в сердце 
свою собственную безрассудную детскую 
мечту.  

(Г. Гессе, пер. Е. Шукшиной) 
 

Введение 
 
В дискуссии об аналитико-континентальном разрыве (АКР) есть 

две основные позиции: дефляционизм и эссенциализм. Я нахожу неудо-
влетворительными крайние версии обеих этих позиций. Я думаю, что 
аналитическая философия (АФ), — как и континентальная философия 
(КФ), — это социальная классифицирующая категория; возможно, со-
циальный или интерактивный вид2. Фрост-Арнольд (Frost-Arnold, 2017, 
31) заметил, что на АФ можно смотреть как на интерактивный вид, ис-
пользуя термин Яна Хакинга (Hacking, 1999)3. Интерактивные виды — 

 
2 Здесь и дальше «АФ» для «аналитическая философия», а «аф» для 

«аналитический философ» или «аналитические философы». Аналогично с «КФ» и «кф». 
3 Хотя в целом у меня есть опасения в отношении проекта Хакинга — 

«социологии формирования понятий», — эта линия рассуждений в некоторых случаях 
может быть плодотворной. Стереотипные примеры интерактивных видов, которые 
рассматривает Хакинг, — это такие классифицирующие категории, как жестокость по 
отношению к детям (child abuse), гомосексуальность (движение ЛГБТ признано 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 266 

это понятия, которые характеризуются эффектом петли обратной связи: 
когда появляется подобное классифицирующее понятие, люди, попада-
ющие под это понятие, а также те, кто с ними взаимодействуют, 
начинают вести себя иначе. Когда люди ведут себя иначе, сама эта клас-
сифицирующая категория тоже меняется. 

Я попытаюсь показать, что мы должны, с одной стороны, рас-
сматривать АФ как предмет социальной онтологии, а с другой — как 
случай концептуальной инженерии. Правда в том, что это использую-
щееся для социальной классификации понятие влияет на большое 
количество наших институциональных и социальных практик. А наши 
поступки в рамках этих практик, в свою очередь, меняют основание 
этой классификации. 

Мой проект также можно назвать амелиоративным: меня интере-
сует не только то, как понятие АФ используется, но и то, какие функции 
оно должно выполнять. Салли Хаслангер предлагает амелиоративный 
подход для обсуждения понятий расы и гендера и противопоставляет 
его концептуальному и дескриптивному подходу (Haslanger, 2012, 367). 
Это означает, что кроме вопроса «что такое АФ?» стоит задавать во-
просы «почему вообще есть понятие АФ?», «зачем нам его 
использовать?» Эти вопросы важны, поскольку АФ как классифициру-
ющая категория играет роль в определении того, что мы считаем 
эпистемически авторитетным, а также в том, какие академические 
нормы мы принимаем; от нас зависит, какие практики и какие группы 
оно будет описывать и поддерживать. Подходящая концептуальная ин-
женерия должна поднимать не только вопросы об институциональной 
политике, но и более глубокие вопросы об эпистемической несправед-
ливости. 

В этой статье три сюжета. Первый — моя попытка представить 
АФ как социальную классифицирующую категорию с акцентом на том, 
как эта категория меняется (разделы 1, 5). Второй сюжет — разбор трёх 
эмпирических кейсов, нужных для некоторых размышлений (раздел 2). 
Третий —обзор и критика метафилософской дискуссии (разделы 0, 3, 
4). 

 
§ 0. Шляповедческая дискуссия 

 
Попадая на философский факультет или входя в круги интересу-

ющихся философией, вы оказываетесь перед распределяющей шляпой. 
Она выбирает, каких авторов вам читать. Вы шепчете: «только не 

 
экстремистским и запрещено на территории РФ), женщины-беженцы, множественная 
личность. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 267 

Деррида». Наконец, шляпа говорит: «Крипке», — и вы выдыхаете с об-
легчением. (Если вы в России, с наибольшей вероятностью всё будет 
наоборот.) По поводу того, как функционирует распределяющая шляпа, 
есть специальная шляповедческая дискуссия. Согласно первой точке 
зрения, распределяющая шляпа распознала ваши внутренние характе-
ристики: тщательность, открытость, желание работать в команде и 
говорить ясно. Именно поэтому вы попали на факультет читателей 
Крипке. На факультет читателей Деррида берут тех, кто обладает дру-
гими характеристиками: таинственностью, оригинальностью и 
желанием шокировать. Согласно второй точке зрения в шляповедческой 
дискуссии, выбор происходит случайно, поскольку у студентов вашего 
факультета нет объединяющих характеристик (как и у студентов вто-
рого). Объединяющие характеристики могут и появиться, но только 
вследствие того, с кем вы будете проводить время; к тому же в действи-
тельности не все студенты вашего факультета ими будут обладать. 

Теперь полностью выйдем из пространства миллениальской ме-
тафоры и посмотрим на дискуссию об АКР внимательнее. 
Представители первой точки зрения — назовём их эссенциалистами — 
не хотят отказаться от притягательной привычки связывать с АФ опре-
делённые содержательные характеристики; даже если не в духе 
определения, то в духе «узнаю́, когда увижу» (I know it when I see it). 
Представители второй точки зрения — дефляционисты — указывают, 
что определения работают плохо и на АФ лучше смотреть через «влия-
ние», «историческую преемственность», цитируемость, 
институциональность и социальные практики. В итоге дискуссия сосре-
дотачивается на двух вопросах: «можно ли определить» и «что такое 
историческое влияние». Ниже я приведу классификацию позиций во-
круг АКР4. 

 
4 Перечисленные позиции до некоторой степени — чистые типы и идеализация; 

они часто присутствуют в смешанном виде в рамках одного текста одного автора. Таким 
образом, скорее на это нужно смотреть как на полученные в результате специфической 
препарации тезисы; выделенные позиции — лишь то, на что те или иные авторы делают 
чуть более ясный акцент и что они считают чуть более важным. Часто у одного автора 
можно встретить примерно такое противоречивое рассуждение: 

 
АФ классически характеризуется так-то и так-то. Вот почему 

одни из этих характеристик устаревшие, а другие — хорошие с 
уточнениями. Но на самом деле АФ — это просто историческая 
преемственность, нет объединяющих характеристик. Но вот почему 
нужна именно такая-то преемственность, включающая Мура/Фреге. Но 
для АФ характерно… Но при этом сегодня АФ настолько разнообразна, 
что для неё ничего не характерно. Но характерность мейнстрима 
современной АФ в том, что… 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 268 

1a. Дескриптивные эссенциалисты (Dummett, 1993; Шрамко, 
2007; Васильев, 2019; Фролов, 2025) считают, что АФ можно дать опре-
деление: необходимые и достаточные условия, обычно через сочетание 
(i) доктринальных, (ii) методологических и (iii) стилистических харак-
теристик. 

1b. Нормативные эссенциалисты (Юнусов, 2025; Soames, 2003; 
Beaney, 2013, 34–25; Макеева, 2019) принимают менее теоретически 
нагруженную точку зрения: об АФ стоит говорить не в терминах опре-
деления, а в терминах того, что АФ берут обязательство 
придерживаться таких-то идеалов. 

1c. Отдельными эссенциалистскими взглядами является АФ-су-
прематизм (Stevens, 2013; Васильев, 2019), Д. В. Иванов5; ревизионизм 
(Шохин, 2015; Шохин, 2018; Hacker, 2013); реакционный пессимизм, 
представление о золотом веке (Никифоров, 2020; Hacker, 2013), 
В. В. Целищев6. 

2a. Историко-социологические дефляционисты (Логинов 2025; 
Preston, 2004; Overgaard, Gilbert & Burwood, 2013; Blattner, 2023) гово-
рят, что принадлежность к АФ определяется только сетью 
исторического влияния (преемственности) и участием в практиках 
определённых социальных институтов. 

2b. Дефляционисты семейного сходства (Glock, 2008; Glock, 
2013; Levy, 2003, 285; Leiter, 2004; Huang, 2022, 2) добавляют, что кроме 
исторического влияния (преемственности) АФ объединяет семейное 
сходство черт. 

2c. Отдельными дефляционистскими тезисами являются: социо-
логическое представление об АФ как о нормальной науке (Levy, 2003; 
Petrovich, 2024, 46–49) или социально-профессиональной сущности 
(Petrovich, 2024, 40–41; Нехаев, 2025), или иллюзии (Preston, 2007); има-
джинизм — трактовка АФ в психоаналитических терминах как 
некоторого воображаемого конструкта, психологической картинки, ко-
торая направляет наши действия (Morag, 2023); «за–пределами–
разрыва» философия (Маслов, 2025); АФ в политических терминах 
(Preston, 2007; Schuringa, 2025); рортианство. 

Отсутствие консенсуса и окончательных решений обычно не ис-
ключение, а правило философских дискуссий. Но в данном случае я 
думаю, что эта дискуссия проваливается, поскольку из-за близорукости 

 
5 Доклад на круглом столе «Что такое аналитическая философия?», институт 

философии РАН, Москва, 23 января 2025: https://www.youtube.com/watch?v=q 
CgCdNEfbjA 

6 Доклад «Назад к "Назад к Расселу!"» на конференции «Аналитическая 
философия» в Новосибирске, 21 февраля 2025: https://rutube.ru/video/c55a4f4f2110 
cd6f9a5d71d0a38768b7/ ?playlist=1274222 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 269 

мы часто упускаем то, с чем имеем дело. Основной спор просто не ка-
сается важных вопросов. 

 
§ 1. Меняющаяся социальная классификация 

 
АФ — это социальная классифицирующая категория, которая 

нужна для социальных задач7. Сегодня мы классифицируем определён-
ных людей как АФ или КФ с другими целями, чем раньше. Но, как и 
раньше, эта классификация имеет беспрецедентное влияние, аналогич-
ные примеры которому сложно найти в академии. Социальные задачи, 
которые выполняет классификация АКР, могут представлять что-то 
вроде следующего. 

(1) идентификация среди сообществ; 
(2) принятие институциональных решений (приём на работу, 

гранты, распределение курсов); 
(3) выбор академической траектории и научных интересов; 
(4) сокращение временных (и когнитивных) затрат на оценку ре-

левантности текстов и тезисов: являются ли они чушью (см.: Levy, 
2024); 

(5) выбор коммуникативных и аргументативных стратегий в дис-
куссии; 

(6) формирование академических норм (что считается нормаль-
ной философией); 

(7) междисциплинарное взаимодействие. 
Какое количество решений продиктовано тем, классифицируем 

ли мы человека как АФ или кф? Наверное, сотни тысяч. С кем сесть за 
стол в кофейне, с кем выстраивать нетворкинг (1); кого принимать на 
работу, кому выделять грант (2); какие темы выбирать для исследова-
ний, на какой факультет идти учиться, в какую страну переезжать 
работать (3); какие статьи и доклады отклонять (4); как формулировать 
реплику в дискуссии и вопрос после доклада, как выбрать наиболее эф-
фективный тип аргументации против оппонента (5); как устроено 
рецензирование, какие форматы исследований легитимны, как оцени-
вать работы студентов (6), c какими учёными сотрудничать философам 
и с какими философами — ученым (7). 

 
7 Вероятно, эссенциалисты и дефляционисты вполне согласны с тем, что термин 

«АФ» используется для этих целей. Но первые полагают, что АФ — это прежде всего 
способ делать философию (методы, нормативные идеалы, стилистические требования), а 
вторые — что это в первую очередь наименование для цепи отношений влияния одних 
философов на других. Я, напротив, думаю, что способ делать философию, и отношения 
исторического влияния одних философов на других фундируются именно более мелкими 
социальными задачами, для которых используется эта классифицирующая категория. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 270 

Ниже я рассмотрю несколько изменений категории АФ. (1.1) ка-
сается периода широкого употребления наименований «АФ» и «КФ» в 
1950–1970-e годы, а (1.2)–(1.4) затрагивает период с 1970–1980-х годов 
по наши дни. 

(1.1) Начало широкого употребления терминов «АФ» и «КФ»; 
(1.2) Отсутствие непроницаемости между АФ и КФ («философ, 

имеющий аналитическую подготовку», АФ/КФ-методы и АФ/КФ-пред-
мет); 

(1.3) Эпистемическая деколонизация, языковая и эпистемическая 
несправедливость; 

(1.4) Многообразие тем. 
 

§ 1.1. Начало широкого употребления терминов «АФ» и «КФ» 
 
Термин «АФ» активно использовался с 1950-х годов, а термин 

«КФ» начал входить в широкое употребление только в 1970-е годы 
(Frost-Arnold, 2017, 54–55; Critchley, 2001). Однако эти наименования 
закрепили определённого рода классификации, которые были и раньше. 
Можно и в первой половине XX века фиксировать столкновения того, 
что мы ретроспективно называем «АФ» и «КФ» (Логинов, 2025b). От-
сутствие именования не означает отсутствие вещи, не означает оно и 
отсутствие социальной классификации (хотя отсутствие вообще каких-
либо попыток фиксировать классификацию в языке, конечно, говорило 
бы о том, что такой классификации нет). У того, что мы сейчас называем 
«АФ», были относительные (с не самой высокой степенью эквивалент-
ности) синонимы вроде «научной философии», «логического 
позитивизма» и т. д. То есть факт АКР, который мы ретроспективно вос-
принимаем именно как факт АКР, мог быть представлен в иных 
терминах. «Реалисты» Мур и Рассел против идеалистов, Рудольф 
Карнап против «метафизиков», трансценденталистов или кантианцев. 
Но это может говорить о том, что наличие такого списка в прошлом 
стало основанием для введения более ясной и более общей классифика-
ции в будущем. В начале 1980-х появились первые бакалаврские и 
магистерские программы с наименованием «КФ» (Critchley, 2001, 38). 
По-видимому, ещё чаще КФ начинают открыто идентифицировать себя 
как КФ после 2000-х годов. Как указывает (Critchley, 2001), требование 
к подобному самоописанию вызвано процессом профессионализации 
философии в целом, где самоидентификация нужна для отбора вакансий 
и академического взаимодействия. Термин «КФ» в этом процессе по-
степенно вытеснил подобные же собирательные наименования вроде 
«Phenomenology» или «Phenomenology and Existential Philosophy». 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 271 

§ 1.2. Отсутствие непроницаемости между АФ и КФ 
 
Сегодня в международной и англоязычной среде граница между 

АФ и КФ гораздо менее жёсткая, чем в 1970–1980-е. В духе КФ-пред-
мета с помощью АФ-методов написаны книги «Сартр и аналитическая 
философия» (Morag, 2023), «Хайдеггер и противоречие бытия: аналити-
ческая интерпретация позднего Хайдеггера» (Casati, 2021). 
Метаонтология как исследование квантификации и онтологических 
обязательств существует практически исключительно в контексте АФ; 
но даже здесь нельзя обнаружить полной безучастности КФ. Крис Мак-
Дэниэл (McDaniel, 2009) защищает эквивокальный подход к 
существованию, опираясь на Хайдеггера. Это можно объяснить только 
так: МакДэниэл, философ, имеющий аналитическую подготовку, про-
водит очень техническое сопоставление позиций Хайдеггера и 
Сайдера8. 

Обычно подразумевают, что такая трансформация является про-
блемой для эссенциализма. Но она также не беспроблемна и для 
дефляциониста, утверждающего, что АФ — это сеть преемственно-
сти/влияния или просто набор людей, которые друг на друга ссылаются. 
Если принимать точку зрения дефляциониста, то сложно определить, 
как именно проводить классификацию в этой ситуации. Стоит ли отда-
вать приоритет образованию, методам или цитированию? Проблема 
возникает из-за того, что АФ теперь трудно рассматривать через поня-
тие исторического влияния. 

 
§ 1.3. Эпистемическая деколонизация, языковая и эпистемическая 

несправедливость 
 
Обсуждение характерных черт АФ, философских методов и сти-

лей работы едва ли позволяет осмыслить то влияние, которое 
производит АФ как классифицирующая категория. Есть темы, в кото-
рых особенно важна мелиоративная работа. К ним относятся проблемы 
языковой политики, эпистемической справедливости и деколонизации 
знания. Мелиоративный проект предполагает, что вместе с вопросом о 
том, как меняется категория АФ, мы должны спрашивать о том, какие 
функции АФ должна выполнять и какой мы хотели бы видеть АФ в бу-
дущем. 

 
8 Брайан Лейтер также обращается к упомянутой категории «аналитическая 

подготовка»: «но для тех, кто хочет построить исследовательскую карьеру в философии, 
нет ничего лучше, чем получить подготовку в аналитической философии, даже если в 
итоге вы планируете заниматься Гегелем, Марксом или Ницше» (Leiter, 2025). Также см. 
(Leiter, 2004, 16–17). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 272 

Понятие АФ вряд ли само по себе предполагаетисключитель-
ность — языковую, культурную, национальную, региональную или 
гендерную. Напротив, (я надеюсь) большинство принадлежащих к 
этому лагерю философов хотят воспринимать АФ как универсальный 
проект. В это же время наши практики подрывают его универсальность. 
Особенно хорошо это видно в данных, которые приводит Эуженио Пет-
рович в книге «Количественный портрет аналитической философии» 
(Petrovich, 2024). 93% самых цитируемых текстов приходится на фило-
софов из институций США, Великобритании, Австралии и Канады 
(Petrovich, 2024, 68). Такой же эффект можно наблюдать, если попы-
таться выяснить, кто упоминается в благодарностях в книгах или, 
обобщая, с кем именно философы стремятся вступать в интеллектуаль-
ное взаимодействие. Это, на мой взгляд, пример плохой эпистемической 
стратегии, в которой мы закрываем глаза на интеллектуальные дости-
жения, которые могли бы способствовать философскому прогрессу. 

Есть разнообразные сообщества АФ: в Китае (Yi & Bai, 2010), 
России, Африке, Латинской Америке и других регионах. Самый безбо-
лезненный пример выхода АФ за пределы англоязычного 
пространства — это АФ в Германии. Но даже этот регион не всегда на 
виду при общем обсуждении АФ. Показательно, как в некоторых рабо-
тах, которые претендуют на описание АФ в целом, совершенно 
упускаются видные традиции АФ за пределами англоязычного про-
странства. Например, в книге «Социальная история аналитической 
философии» (Schuringa, 2025) в тени остаются не только Китай, Россия 
и Латинская Америка, но и все не-англоязычные европейские страны. 

В связи с локализацией встаёт вопрос о языковом разнообразии и 
лингвистической несправедливости. (Rodriguez-Pereyra, 2013) утвер-
ждает, что АФ должны писать исключительно на английском, 
поскольку работы по АФ на других языках не имеют или почти не 
имеют ценности9. Есть и те, кто защищает языковое многообразие АФ 
как из практических, так и из теоретических соображений (Pérez, 2018; 
Glock, 2018). Важную для русскоязычного контекста мысль передаёт 
(Huang, 2022), обсуждая АФ на китайском языке. Хуан утверждает, что 
хорошая статья в АФ выполняет две функции: работа с аудиторией 
(audience-service) и производство знания (knowledge-service). Он заме-
чает, что в АФ на китайском языке публикуются два вида статей. 
Первый — оригинальные/критические. Второй — обзорные. Далее 

 
9 Я полагаю, что любое общество и сообщество, в котором недостаточно развит 

lingua franca, следует интенсивно толкать в сторону развития lingua franca. Не стоит 
ожидать, что весь мир вдруг заговорит на русском, как в утопическом проекте Вадима 
Васильева (Васильев, 2019, 155), или на китайском, или на испанском. Тем не менее 
требование писать только по-английски абсурдно. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 273 

Хуан утверждает, что философия на китайском языке попадает в ло-
вушку. Оригинальные/критические статьи выполняют функцию 
производства знания, но не выполняют функцию работы с аудиторией. 
Идеальная аудитория таких статей — это те авторы, на которых статья 
ссылается; обычно это англоязычные авторы, которые в принципе не 
могут прочитать эти тексты. Обзорные статьи выполняют функцию ра-
боты с аудиторией, но не выполняют функцию производства знания: как 
правило, в них защищается (если вообще защищается) слишком слабый 
и вторичный тезис, который не привносит ничего важного для дискус-
сии. И любой или любая, кто находится в неанглоязычных институциях, 
хорошо знает трагичность этой ситуации. Таким образом, часть сооб-
ществ, которые имеют полное право считать себя аф, вытесняются на 
периферию. 

Рассуждения в старых терминах плохо помогают осмыслить во-
прос о языковом и региональном разнообразии АФ. Я имею в виду 
слабую форму тезиса лингвистической относительности, а также вопрос 
о том, насколько философия выражает мировоззрение или зависит от 
культуры. Скорее проблему нужно рассматривать в терминах эпистеми-
ческой несправедливости и деколонизации знания. Эпистемическая 
деколонизация может быть мотивирована не только моральными, но и 
эпистемическими основаниями. Абрахам Тоби предлагает именно такое 
эпистемическое обоснование (Tobi, 2020, 261–262). Приведу его аргу-
мент10. 

 
(П1) Эпистемическая колонизация включает некоторые формы 
эпистемической несправедливости. 
(П2) Любая практика, сопряжённая с эпистемической несправед-
ливостью, несовместима с добросовестным стремлением к 
знанию. 

 
10 Под эпистемической несправедливостью (Fricker, 2007) может пониматься 

исключение человека или группы людей из «уравнения в познании»: недоверие к их 
свидетельствам (тестимониальная несправедливость), пренебрежение их собственным 
опытом или нежелание его принимать (герменевтическая несправедливость). Можно 
представить, что (П2) является слишком сильной, ведь вероятно, что некоторые 
институции (университеты, исследовательские центры) и группы людей наделяются 
привилегированным статусом в распределении познавательного авторитета. Тем не менее 
получение привилегированного статуса должно быть справедливым: должно исключать, 
например, притеснение по политическим, расовым, гендерным основаниям. (П3) также 
требует прояснения: могут ли эпистемические основания предполагать 
несправедливость? Может ли устранение недобросовестных познавательных практик 
само происходить несправедливым образом? Эти вопросы поднимают корневую 
проблему о столкновении эпистемических и моральных оснований. Однако для текущих 
целей можно принять и менее сильные тезисы, заменив в (П2) и (П3) квантор «любой» на 
«некоторый». Благодарю Ольгу Козыреву за эти вопросы. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 274 

(П3) Любая практика, несовместимая с добросовестным стремле-
нием к знанию, должна быть устранена по эпистемическим 
основаниям. 
(З) Следовательно, эпистемическая колонизация должна быть 
устранена по эпистемическим основаниям. 

 
Таким образом, деколонизация знания — не только моральное, 

но и эпистемическое требование: если мы хотим наиболее надёжных по-
знавательных результатов, мы не можем способствовать тому, чтобы 
целые группы эпистемических агентов и их традиции систематически 
выпадали из поля зрения. Чтобы применить эту мысль к языковой по-
литике АФ и тезису (Rodriguez-Pereyra, 2013), можно добавить 
следующую посылку. 

 
(П0) Норма, согласно которой только англоязычные тексты счи-
таются эпистемически ценными, является частным случаем 
эпистемической колонизации. 
 

Посылка (П0) отрицает именно сильную позицию: англоязычный моно-
лингвизм + невидимость локальных традиций. Само по себе требование 
писать на lingua franca может быть эпистемически оправданным. Оно 
делает тексты китаеязычных философов доступными, например, для 
философов в России и Латинской Америке. Проблема монолингвальной 
практики скорее заключается в том, что lingua franca становится един-
ственным способом признания эпистемического вклада: публикации на 
других языках обесцениваются и не учитываются в институциональных 
решениях. 

Наконец, остановлюсь подробнее на положении АФ в Африке. 
Как минимум с 1970-х годов некоторые африканские философы пыта-
ются инкорпорировать АФ в свои культуры и воспринимать АФ не как 
внешнюю колониальную силу, а как дополнение к существующим прак-
тикам. В книге «Знание, убеждение и колдовство: аналитические 
эксперименты в африканской философии» (Hallen & Sodipo, 1986) её ав-
торы анализируют язык народностей Йоруба, опираясь на куайновские 
посылки о холистичности убеждений и неопределённости перевода. 
(Сам Куайн также внёс коррективы в проект и написал короткое преди-
словие к американскому изданию.) 

 
Цель была вполне ортодоксальной: применить тех-

ники, заимствованные у мейнстримной лингвистической 
философии, к незападному языку. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 275 

… Почему этого не произошло раньше? Почему 
академической философии понадобилось так много вре-
мени, чтобы напрямую заняться когнитивными системами 
незападных культур? Если объяснение в том, что культу-
рам тропической Африки был приписан столь низкий ранг 
на межкультурной шкале рациональности и философам 
они не казались достойными серьёзного интереса, то наша 
реакция такова: по меньшей мере сами философы должны 
были бы поставить под сомнение и проверить это ошибоч-
ное обобщение. (Hallen & Sodipo, 1986, xv) 

 
Авторы отделяют этот проект от этнофилософии и типичных ме-

тодов кросскультурной и социальной антропологии. (Школами 
социальной антропологии авторы также называют марксизм, неоинтел-
лектуализм и структурализм (Hallen & Sodipo, 1986, 38).) Методология 
этнофилософии, например, предполагает рассмотрение философии 
народов, а не индивидуальностей, кроме того акцентирует внимание на 
неизменном прошлом, традиционных убеждениях и практиках (Hallen 
& Sodipo, 1986, 132). Социальная антропология рассматривает филосо-
фию в Африке через слово «традиционный», пейоратив для 
«примитивный», от которого авторы, конечно, хотят откреститься 
(Hallen & Sodipo, 1986, 6). В антропологическом подходе подразумева-
ется, что традиционные убеждения — это не пропозиции, направленные 
на выражение истин о мире, а символические способы выражения неко-
торых установок, имеющих социальное и практическое значение 
(Hallen & Sodipo, 1986, 3). 

Одна из центральных линий книги Халлена и Содипо посвящена 
рассмотрению интуиций, связанных со словами mó ̣ (знать, know) и 
gbàgbó ̣(иметь убеждение, верить, believe). Стандартная антропологиче-
ская литература часто представляет знание в традиционных обществах 
как то, что передаётся устной традицией и принимается за нечто авто-
ритетное. Авторы указывают, что в культуре Йоруба устная традиция, 
или «то, что мы соглашаемся принимать», — gbàgbó ̣— это знание из 
вторых рук, а mó ̣— это знание от первого лица, преимущественно сен-
сорное свидетельство, воспринимаемое как знание-знакомство. В этой 
картине, в отличие от англоязычных интуиций, такое знание-знаком-
ство является необходимым условием пропозиционального знания, 
знания-что. 

По следам проекта (Hallen & Sodipo, 1986) Кваси Виреду (Wiredu, 
1992; Wiredu, 2002) также выдвигает тезис о большом значении афри-
канских языков для африканской философии. Он выделяет слова, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 276 

выражающие категории вроде «реальность, истина, сознание, справед-
ливость», которые понимаются этнической группой Аканов 
(составляющих большинство населения Ганы) иначе, чем западными 
англоязычными людьми.  

Причём как тезис лингвистической относительности, так и раз-
ного рода релятивизм может не играть первостепенной роли в 
обсуждении этого вопроса. Эпистемическая деколонизация только про-
игрывает от принятия (метафизического, концептуального, 
эпистемического) релятивизма (Mitova, 2021). Вместо того, чтобы при-
знавать, что все взгляды имеют равный эпистемический авторитет, мы 
можем требовать скорее равного отношения к взглядам в борьбе за 
наибольший эпистемический авторитет. Таким образом, мы не должны 
считать, что всё, что называется «АФ», одинаково хорошо, но должны 
быть более открытыми к большему региональному, языковому и инсти-
туциональному разнообразию. 
 

§ 1.4. Многообразие тем 
 
Поскольку дискуссия об АКР чаще всего фокусируется на разли-

чиях АФ и КФ в центральных областях философии, многие различия 
остаются в тени, хотя их рассмотрение может оказаться даже более по-
казательным. 

Под «философией кино» (philosophy of film) чаще подразумева-
ется АФ, а под «теорией кино» (film theory) или «исследованиями кино» 
(film studies) — КФ. Во введении к сборнику «Теория кино и филосо-
фия» (Allen & Smith, 1997) его редакторы описывают, как в 1970–1980-
е годы исследования кино были захвачены КФ. Атака происходила с 
двух флангов: первый — Гегель, Сартр и Лакан, второй — Гуссерль, 
Деррида, Кристева. Таким образом родилась стихийная психо-семиоти-
ческая теория «позиции субъекта» (Allen & Smith, 1997, 9–10). Далее 
атакующих подхватывает многочисленный хор: Фуко, Адорно, Делёз, 
Бодрийяр. Этот хор поёт символ веры теоретиков кино, который состоит 
из трёх обязательств. Первые два касаются задач философии: мы 
должны (а) критиковать эпистемологию, демонстрировать, что у наших 
убеждений не может быть объективного обоснования; (b) критиковать 
современность/модерн, научность, капитализм. Третье касается роли 
кино: мы должны (c) воспринимать кино как теоретизирующего худож-
ника или как модель сознания, или как социальный аппарат, или как 
что-то подобное, дарующее нам концепции, теории, понятия и анало-
гии.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 277 

Похожим образом АКР проявляется и в философии музыки. Есть 
множество дисциплин, изучающих музыку. Они включают стандартные 
академические области: теория музыки, музыкальный анализ, история, 
музыковедение и этномузыкология; натурализованные дисциплины: 
психология, биология (biomusicology), нейробиология; формальные 
дисциплины: математика (часто теория множеств) и computer science. 
КФ в музыке аналогична КФ в литературе (literary cultural studies) и об-
ращается к таким методам или методологическим позициям, как 
критическая теория, психоанализ, семиотика, гендерные и квир-иссле-
дования, феминизм, герменевтика, феноменология (Epstein, 2014, xix). 
Эта тенденция ассоциируется с «новым музыковедением» (new 
musicology), распространившимся с 1980-х годов. К этому можно доба-
вить немецкие традиции социологии музыки (Адорно, Блох). 

Все эти дисциплины, изучающие музыку, — традиционные ака-
демические, исторические, натурализованные, формальные, 
социальные и культурные — конечно, представляют собой континуум. 
И в этом поле АФ не может полностью отделяться от эстетики и куль-
турных исследований. Тем не менее АФ музыки, такие как Стивен 
Дэвис, Питер Киви и Эндрю Каниа, выделяются тем, что фокусируются 
на достаточно ограниченном количестве вопросов; у сплава КФ с музы-
коведением отсутствует такой фокус. Центральная тема для АФ — 
объяснение того, почему музыка вызывает эмоциональные реакции. 
Также АФ сосредоточена на определениях музыки и на онтологии: дис-
куссии между номинализмом и платонизмом в вопросе о том, созданы 
ли музыкальные произведения, и о том, каким статусом обладает испол-
нение. Наконец, АФ касается вопросов о значении (в смысле философии 
языка), ценностях и оценке (наиболее близко к моральной философии).  

Таким образом, АФ, занимающиеся подобными вопросами, дей-
ствительно часто касаются только тех тем, в которых «методы АФ» 
наиболее эффективны. В это же время философию музыки, философию 
кино и другие дисциплины, связанные с эстетикой, сложно поместить в 
стерильный карантин АФ. Наконец, этот же эффект затрагивает анали-
тический феминизм. 

 
Хотя сегодня мейнстримное философское образова-

ние многих феминистских философов по-прежнему часто 
сфокусировано на одном методе или традиции, без труда 
можно найти «аналитических феминисток (или фемини-
стов)», которые не боятся обсуждать Бовуар, Фуко или 
Батлер. Справедливо утверждать, что благодаря общим 
политическим ценностям и стремлению разговаривать с 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 278 

другими феминистками или феминистами они более моти-
вированы искать методологическое взаимное обогащение, 
чем многие нефеминистские философы (Garry, 2024). 

 
Достаточно специфично-аналитические области — это онтоло-

гия расы и онтология гендера. Здесь в явном виде используются 
инструменты метафизики, философии языка, эпистемологии и социаль-
ной онтологии. Назову только несколько понятий: фундирование, 
конструкционизм/реализм, значение, нормативная эпистемология, со-
циальный вид. Аналитический подход к этим вопросам характеризуется 
постоянным натяжением между концептуальной строгостью и внима-
нием к естественным наукам, с одной стороны, и 
практическими/политическими целями — с другой. Но, несмотря на 
строгую и изощрённую методологию, обсуждение этих тем часто не мо-
жет обходиться без обращения к релевантным работам КФ и более 
широкому контексту. 

 
§ 2. Три статистических кейса 

 
Некоторые критерии, приписываемые АФ, можно проверить ко-

личественными методами. Эти методы могут быть различны: анализ 
цитирования, опросы, количественный корпусный анализ и текст май-
нинг (интеллектуальный полуавтоматизированный анализ больших 
текстовых данных). В этом разделе я проведу метаанализ некоторых 
данных, чтобы рассмотреть три распространённых убеждения: 

 
(2.1) АФ более аргументативна;  
(2.2) КФ более гетерогенна, чем АФ;  
(2.3) логика играет ведущую роль в АФ. 
 
Я попытаюсь показать, что (2.3) неверно, (2.2) скорее неверно, а 

(2.1) скорее верно, но различие не настолько существенное, и аргумен-
тативность как «метод» требует переосмысления. 

 
§ 2.1. АФ более аргументативна 

 
В рамках «народной» метафилософии мы считаем, что АФ более 

склонны к аргументативному стилю. То есть в их работах и 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 279 

рассуждениях чаще представлена эксплицитная аргументация или изло-
жение с имплицитной аргументативной основой11. 

В исследовании Мизрахи и Дикинсон (Mizrahi & Dickinson, 2021) 
не было выявлено значимой (p > 0.05) разницы между аналитическими 
и континентальными статьями в том, как часто там встречаются аргу-
менты12. Как в аналитических, так и в континентальных статьях чаще 
всего используется дедуктивная, реже индуктивная и ещё реже абдук-
тивная аргументация. 

Оказалось, что методология этого исследования, по-видимому, 
ненадёжна. Хогенбирк (Hogenbirk, 2023) подверг его критике и пришёл 
к выводу, что АФ всё-таки более аргументативна13. Аналитические 

 
11 При этом мы можем оставить в стороне метафилософское разногласие между 

теми, кто защищает концептуальный анализ, кабинетную философию и предпочитает 
прописывать аргументы пунктами (Фрэнк Джексон, Дэвид Чалмерс), и теми, кто 
критикует концептуальный анализ, опирается на прямое сотрудничество с учёными 
(Дэниэл Деннет), а также теми, кто предлагает социологически выяснять, какие есть у 
людей интуиции (сторонники x-phi). Речь о более общих вещах: о том, что рассуждения 
АФ в целом предполагают аргументацию чаще, чем рассуждения кф. 

12 Мизрахи и Дикинсон (Mizrahi & Dickinson, 2021) собрали данные статей из 
JSTOR (n = 53,260). Статьи были отобраны из 6 репрезентативных аналитических 
журналов (например Philosophical Review) и 6 континентальных (например Research in 
Phenomenology). Далее авторы предложили индикаторы, указывающие на то, что в статье 
использован аргумент (с посылками и заключением) того или иного типа. Это 36 пар 
дедуктивных индикаторов (например "therefore necessarily"), 36 индуктивных (например 
"follows probably"), и 36 абдуктивных (например "infer best explanation for"). 

13 Хогенбирк с изменённой методологией проанализировал меньшее количество 
статей. Это 232 статьи из аналитических журналов и 204 из континентальных 2016–2021-
х годов, к которым он добавил для сравнения 2,588 статей по истории философии 1960–
2021-х годов. Он заметил, что Мизрахи и Дикинсон (Mizrahi & Dickinson, 2021) просто 
проверяли, есть ли в той или иной статье хотя бы одно обращение к аргументации (хотя 
бы одно вхождение индикаторных пар, указывающих на аргумент). Но задача — понять, 
насколько больше или меньше АФ обращаются к аргументам, чем кф. Тогда разумно 
проверять не то, больше ли у АФ статей, где есть хотя бы один аргумент, а то, больше ли 
аргументов в статьях аф, учитывая, сколько аргументов появляется в каждой статье. Ведь 
явно если в большей части текстов КФ индикаторная пара, указывающая на аргументы, 
появляется 1 раз за статью, а в большей части текстов АФ — 20 раз, это существенно для 
определения, важнее ли для АФ обращаться к аргументам и чаще ли они это делают. 

Кроме того, Хогенбирк решил проблему с нормализацией: что если окажется, что 
статьи АФ в среднем в два раза длиннее или короче, чем статьи кф? Тогда не следует брать 
за единицу исследования количество аргументов за статью; следует сравнивать статьи 
пропорционально. Например, в одной статье 1/500 индикаторов аргументов на количество 
слов, а в другой статье — 1/1000 аргументов/слов. Такая же проблема касается выяснения, 
насколько часто в статьях встречаются дедуктивные, индуктивные и абдуктивные 
аргументы. На каждый тип аргумента Мизрахи и Дикинсон (Mizrahi & Dickinson, 2021) 
предложили 36 индикаторных пар (то есть всего 108). Но если одна и та же, например 
индуктивная, пара в статье появлялась 30 раз, зато были 5 разных пар, но одного типа, 
например 5 разных дедуктивных пар, то в результате у них выходило, что в статье 1 раз 
обращались к индуктивной аргументации и 5 раз к дедуктивной. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 280 

статьи и историко-философские статьи содержат в среднем в 1.5 раза 
больше аргументных пар на количество слов. 

Если доверять этой методологии и размеру корпусов, можно 
сделать несколько интересных для нас выводов: 

(1) АФ в 1.5 раза чаще обращаются к аргументации, чем кф; 
(2) историки философии в 1.5 раза чаще обращаются к аргумен-

тации, чем кф. 
Конечно, выводы (1) и (2) не абсолютно надёжны. Во-первых, та-

кой полуавтоматизированный анализ словосочетаний не позволяет 
говорить о методологии, для этого, вероятно, нужно более нюансиро-
ванное в качественном отношении исследование. А выявляемая таким 
образом аргументативность ближе к стилистической характеристике 
АФ, чем к методологической. Во-вторых, не совсем ясно, какого рода 
философским методом является аргументация (и является ли). Многие, 
например (Beaney, 2013, 24), относят аргументативность к стилистиче-
ским чертам, наряду со строгостью и ясностью.  

Следующие данные касаются того, какого рода аргументы ис-
пользуются чаще из всего количества аргументов, которые встречаются 
в АФ, КФ и в истории философии. 

 

 АФ История  
философии КФ 

Дедуктивные 42–51% 59–61% 65–70% 

Индуктивные 43–44% 32–33% 22–23% 

Абдуктивные 7–16% 7–9% 7–14% 

Таблица 1. Доля типа аргументации от общего количества аргу-
ментов (Hogenbirk, 2023) 

 
(3) Доля индуктивных аргументов в АФ в 2 раза выше, чем в КФ; 
(4) абдукция представляет меньшую часть аргументации в АФ. 
Возможно, вывод (3) объясняется тем, что КФ меньше склонны 

принимать эмпирические данные всерьёз, а АФ испытала большее вли-
яние эмпиризма, натурализма и научной практики в целом14. Более 

 
14 Ср. статистический анализ, в котором было обнаружено, что КФ в вопросе о 

самом сильном аргументе в отношении существования Бога почти исключительно 
выбирают онтологический аргумент, а не апостериорные аргументы (аргумент от 
разумного замысла, космологический аргумент): «Спекулятивное объяснение состоит в 
том, что континентальные философы, как правило, являются антисциентистами (хотя, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 281 

сильное объяснение, на мой взгляд, заключается в приоритетности для 
АФ нормативной установки на осторожность и в большей чувствитель-
ности АФ к выбору модальности: например, АФ будут выбирать 
«вероятно», «видимо», «возможно», вместо того чтобы всегда писать 
«необходимо». 

В отношении (4) интересна точка зрения Тимоти Уильямсона. На 
протяжении всей его книги «Философия философии» (Williamson, 2007) 
встречаются фрагменты, в которых он утверждает, что философия, как 
и математика, — это по-преимуществу абдуктивное предприятие. Тогда 
его тезис ошибочен как дескрипция, но может иметь смысл в качестве 
прескрипции того, какой должна быть хорошая философия. Другой 
способ смотреть на этот вопрос — сказать, что преобладание того или 
иного типа индикаторных пар не говорит о настоящем весе того или 
иного типа аргументации. Также возможно, что, хотя дедуктивные и ин-
дуктивные аргументы употребляются чаще, они в каком-то 
существенном смысле эпистемически зависят от абдуктивных аргумен-
тов, которые являются более фундаментальными в структуре 
философского объяснения (или, если вам ближе какое-то из этих выра-
жений — знания, обоснования, доказательства, демонстрации). Здесь 
можно метафилософский вопрос о методах сопоставить с эпистемоло-
гическим вопросом о знании. Например, по мысли некоторых 
эмпириков, значительная часть априорного знания может иметь апосте-
риорное обоснование. 

У меня нет возможности обосновать или подвергнуть критике 
вывод от нахождения пары индикативных слов к тому, что в тексте в 
этом месте действительно наличествует аргументация. Тем не менее эти 
данные могут повышать степень уверенности в том, что АФ более аргу-
ментативна. 

 
§ 2.2. КФ как минимум так же гомогенна, как АФ 

 
Другое народное метафилософское убеждение — это широко 

распространённый тезис о том, что КФ более разрозненна, чем АФ. 
Факт АКР в таких случаях трактуется как натяжение между слитной 
группой (АФ) и всем остальным: разными традициями, искусственно 
собранными в одно понятие КФ (по принципу «не-АФ»). Я думаю, что 
это убеждение неверно: КФ не сильно отличается в гетерогенности от 
АФ (или даже более гомогенна, чем АФ).  

 
 

конечно, есть исключения), что часто делает для них апостериорные аргументы 
неубедительными» (Логинов, 2025a, 947–948). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 282 

Доводы в пользу гетерогенности КФ: 
(1) КФ очень разнообразна в методологических, доктринальных 
и стилистических характеристиках (критическая теория, феноме-
нология, герменевтика, структурализм, экзистенциализм, 
психоанализ, марксизм). 
(2) «КФ» — наименование, созданное снаружи КФ; оно в мень-
шей степени используется КФ для самоидентификации. 
(3) Часто КФ — негативный термин, который можно было бы за-
менить на термин «не-АФ».  
 
Довод (1) наиболее релевантен для отрицания гомогенности КФ. 

Чтобы его проверить, я ниже приведу данные, которые, с моей точки 
зрения, могут понижать силу этого довода. Но предварительно я хочу 
обсудить (2) и (3). Эти доводы выдвигаются очень часто, хотя я мало 
убеждён в их релевантности для вопроса о том, есть ли вообще такая 
вещь, как КФ, и для вопроса о том, более ли КФ разрозненна, чем АФ.  

Если принимать, что КФ не склонны себя (да и вообще что-либо) 
как-то именовать и классифицировать, то (2) тривиально объяснимо. 
Кроме того, если принимать, что АФ стремятся взаимодействовать друг 
с другом в рациональной дискуссии, а КФ не работают в сообществе и 
остаются одинокими мыслителями, то (2) тем более тривиально объяс-
нимо. Если это представление верно и первой группе (аф) свойственно 
работать в сообществе, а второй (кф) свойственно писать несопостави-
мые трактаты, то это скорее только подкрепляет, что различие между 
первой и второй группами в стиле их работы и представлениях о том, 
как делать философию, существенно для введения такой классифика-
ции. Допустим, диалог между муреанским анализом в Кембридже, 
логическими позитивистами, Витгенштейном и польскими логиками 
(замените это на любую другую конъюнкцию, если нужно) более тесен, 
чем диалог между феноменологами, экзистенциалистами, герменевти-
ками, постструктуралистами и марксистами (замените на любую 
конъюнкцию, если нужно). Странно ли, что мы утверждаем: «в нашей 
классификации есть две группы, первой свойственно работать в сооб-
ществе, а второй — нет»? 

Максимилиан Нойхль проанализировал цитируемость статей в 
англоязычных журналах (n = 68,152) для того, чтобы визуализировать 
структуру современной философии (Noichl, 2021). Он пришёл к выводу, 
что АФ не имеет гомогенной структуры (Noichl, 2021, 5097). АФ пред-
ставлена разрозненными кластерами (> 20, например, медицинская 
этика, философия эмоций, метафизика). Это и указывает на отсутствие 
связной структуры современной АФ. Напротив, КФ образует единый 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 283 

кластер. Он характеризуется высокой концентрацией ссылок на цен-
тральных авторов (Хайдеггер, Гуссерль, Мерло-Понти, Фуко, Деррида, 
Бурдье, Батлер, Гарфинкль, Арендт). Этот кластер сопоставим с тем, как 
цитируемость представлена в отдельных областях АФ вроде философии 
науки. Хотя КФ интегрирована в некоторые области АФ (больше всего 
в практическую философию в таких темах, как социальность и справед-
ливость), на схеме она представлена выделенным тесным пятном. Стоит 
сказать об ограничениях. Во-первых, вывод касается только англоязыч-
ных текстов последних 50-ти лет. Во-вторых, стандартное опасение 
касается того, что цитируемость не равна интеллектуальному влиянию. 

Вывод о гетерогенности АФ подтверждается в другом анализе 
ко-цитирования (Healy, 2013). Например, политическая философия (во-
круг работ Джона Ролза) образует отдельную дискуссию, которая не 
пересекается с другими темами. В ещё одном анализе более присталь-
ный взгляд показывает, что философия науки и эпистемология 
образуют отдельные кластеры (Kreuzman, 2001). Для них характерно от-
сутствие взаимных ссылок и игнорирование работ друг друга. При 
общности темы (например рациональность), эти области образуют по-
чти непересекающиеся субдисциплины. 

Авторы статьи (Kallens, Hicks & Jennings, 2022) проанализиро-
вали 129 PhD программ (102 из которых в США). Они сделали 
несколько очень неаккуратных обобщений (4)–(6), которые на самом 
деле плохо отражают их же собственную позицию и плохо стыкуются с 
их эмпирической информацией. Эти обобщения основываются на 
неотрефлексированном принятии догмы (1)–(3) о том, что континен-
тальная философия гетерогенна.  

 
(4) На самом грубом уровне анализа мы обнаружи-

ваем признаки аналитико-континентального разрыва. 
Однако философия науки выделяется в отдельную группу, 
и термин «континентальная» кажется чрезмерным упро-
щением (Kallens, Hicks & Jennings, 2022, 658).  

(5) Мы обнаружили, что, хотя в поле существует яв-
ное разделение и его можно охарактеризовать как разрыв 
между аналитической и континентальной философией, 
между этими двумя сторонами имеется значительное пе-
ресечение. Отчасти это может быть связано с тем, что 
исторические и плюралистические программы, как пра-
вило, включают в себя обе традиции. Кроме того, 
разделение этой области на три группы обеспечивает луч-
шую общую структуру групп ...; в этом случае философия 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 284 

науки отделяется как от аналитической, так и от континен-
тальной философии. Дополнительный анализ показывает, 
что есть основания для более тонких различий, например, 
между «ядерной» аналитической философией и приклад-
ной этикой, а также между плюрализмом-прагматизмом и 
«ядерной» континентальной философией (Kallens, Hicks & 
Jennings, 2022, 657). 

(6) ... континентальная философия стала использо-
ваться как ярлык для широкого спектра интеллектуальных 
течений — феноменологии, (пост)структурализма, марк-
сизма, герменевтики, экзистенциализма, критической 
теории и даже истории континентальной европейской фи-
лософии — и становится всё труднее рассматривать её как 
единую традицию (Critchley, 2001; Schrift, 2010). Конти-
нентальные программы также особенно открыты к 
философам, работающим в американских прагматических 
и католических традициях. По-видимому, эти разнообраз-
ные методы и традиции в основном объединяет то, что они 
не являются частью аналитической традиции (Conant, 
2015; Toadvine, 2012; West, 2010). Наконец, некоторые 
мыслители, такие как Кант и Витгенштейн, были важны 
для обеих сторон «разрыва» (Kallens, Hicks & Jennings, 
2022, 657). 

 
Одна из ошибок этой статьи заключается в том, что на основании 

того, как устроены факультеты и программы, делается вывод о том, как 
устроена философия и знание. Если разделить поле на два кластера 
(k=2), лучшее представление этих кластеров — это АФ и КФ. При k=3 
у нас возникает третий кластер — философия науки; этот кластер ближе 
к АФ, но частично пересекается с КФ. Но у этого есть объяснение, ко-
торое не касается того, как устроено знание: в современных 
университетах философия науки выделяется в отдельный учебный и ра-
бочий трек, для которого нужны особые компетенции (математическая 
подготовка, компьютерные науки, компетенция в специальных науках, 
то есть не только логика). Первый трек — метафизика и эпистемология 
с ответвлениями в философии сознания, философии языка и философ-
ской логике. Второй — философия науки, математическая логика, 
философия физики, философия математики, философия биологии, фи-
лософия когнитивных наук, теория рационального выбора и теория игр. 

Выводы (4) и (6), говорящие о том, что КФ более гетерогенна, не 
подтверждаются собственными данными авторов статьи (Kallens, Hicks 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 285 

& Jennings, 2022, 661–662). При k=6 кластер философии науки из k=3 
остаётся прежним, кластер АФ из k=3 распадается на АФ1 и АФ2, а 
КФ — на КФ1, КФ2 и КФ3. АФ1 — метафизика, эпистемология, фило-
софия сознания, АФ2 — эстетика, философия сознания, когнитивные 
науки, философия религии. КФ1 — это программы, которые имеют те 
же черты, что и КФ в целом, когда она была представлена при разделе-
нии поля на два и три кластера (k=2 и k=3). КФ2 представлена 
ключевыми словами «история», «средние века / возрождение», «XIX–
XX вв.», «религия». КФ3 — прикладная этика, гендер/феминизм, биоэ-
тика / медицинская этика и политическая философия. 

Опять же, проблема этих данных в том, что они не свидетель-
ствуют о том, как устроено знание, а говорят о том, как формируются 
факультеты. Для «хорошего» департамента нужна сильная группа АФ1 
из k=6: специалист или специалистка по метафизике, эпистемологии, 
философии сознания и философии языка. Они образуют ядро каждого 
факультета, к которому добавляются уже другие преподаватели, об-
ласть специализации которых варьируется и менее принципиальна 
(если, например, у факультета не сложилось задачи создать сильную 
программу по философии науки). Видимо, если нет этого ядра (целиком 
из аф), нет хорошего факультета с точки зрения современного философ-
ского сообщества15. Это ядро авторы называют «LEMM» — Language, 
Epistemology, Mind, Metaphysics. 

В любом случае я не думаю, что исследование (Kallens, Hicks & 
Jennings, 2022) актуально для определения АФ и КФ как философских 
традиций; это исследование (хоть сколько-то) актуально лишь для опре-
деления АФ и КФ как институционализированных социальных групп. 
Даже по мнению историко-социологических дефляционистов, устрой-
ство факультетов и то, как представлены традиции, не должны 
совпадать, поскольку кроме социального и институционального крите-
рия должен соблюдаться критерий преемственности (определяем ли мы 
его через цитируемость или как-то иначе). 

Таким образом, исследования (Noichl, 2021; Kallens, Hicks & 
Jennings, 2022; Kreuzman, 2001; Healy, 2013) свидетельствуют о том, что 
АФ и КФ не сильно отличаются в гомогенности (в рамках последних 50-
ти лет). 

 

 
15 Это можно попытаться объяснить либо тем, что АФ обладает определённым 

«эволюционным» преимуществом — лучшей организацией и специализацией, либо 
исключительно фактом институционального доминирования АФ — благодаря победе в 
квазиполитической борьбе. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 286 

§ 2.3. Подавляющая часть АФ делается без обращения к логике 
 
Обращу внимание, это относится не только к современной АФ, 

но и к АФ середины XX века. В исследовании (Bonino, Maffezioli & 
Tripodi, 2021) были проанализированы 12,322 статьи 1941–2010 гг. из 
шести центральных журналов (вроде The Philosophical Review) на пред-
мет содержания логических символов (связок, кванторов, операторов) и 
ключевых слов, относящихся к логике (валидность, следование). Мето-
дология, уровень детальности и качество интерпретации в этом 
исследовании не вызывает вопросов. Главный вывод следующий. 

(1) Только в 25% статей есть обращение к логике. 
Количество статей с обращением к логике от общего количества 

философских статей никогда не превышало 30%. С 1940-х годов (16%) 
этот показатель растёт до пика в 1960–1970-е (30%). Начиная с 1972-
го г. (год основания Journal of Philosophical Logic) увеличивается коли-
чество журналов, посвящённых только логике. Авторы несколько раз за 
статью выдвигают гипотезу, что специализированная логика посте-
пенно мигрирует из общего контекста АФ в отдельную часть. Поэтому 
в 1980–1990-е годы количество статей с обращением к логике падает до 
22%. Также это может быть связано с уменьшением работ, посвящён-
ных философии логики. (Сама по себе философия логики гораздо менее 
популярная дисциплина по сравнению с философией биологии и фило-
софией математики.) Но в 2000-е годы показатель снова возвращается к 
29%. Это совпадает с другим трендом — увеличением количества ста-
тей, в которых логика используется инструментально, в 
противоположность специализированным логическим статьям: с 1940-
х (29%) инструментальное использование логики непреклонно растёт 
до 2000-х (73%). Следующий большой вывод касается того, насколько 
сложная логика используется в АФ. 

 
(2) Из всех статей, в которых есть обращение к логике, 56% тре-
бует только начального уровня логической компетенции. 
 
Этот уровень авторы маркировали как 1, он соответствует доста-

точно простым вводным знаниям. Уровень 0 вообще не требует 
знакомства с формальной логикой (например, обсуждение Гегеля или 
Дьюи в логическом контексте), он представлен только в 6% статей. 
Уровни 2 и 3 требуют базового знания пропозициональной, первопоряд-
ковой или неклассических логик, они представлены в 15% и 15% 
процентах статей. Последний, 4, усложнённый уровень, встречается в 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 287 

4% статей, это, например, статьи Дэвида Льюиса со сложным формаль-
ным аппаратом. 

Чтобы представить себе более детальную картину современной 
философии, можно посмотреть на количество статей с инструменталь-
ным обращением к логике в разных субдисциплинах в последнем из 
исследованных периодов (2001–2010). 

 
Метафизика — 40%,  
философия языка — 21%,  
эпистемология — 16%,  
философия науки — 9%,  
моральная/политическая философия — 5%,  
философия математики — 5%,  
философия сознания — 0,5%.  
 
Также важно, что сложность статей с инструментальным обраще-

нием к логике растёт. Количество статей с уровнями 3 и 4 с 8% и 0% в 
1940-е годы растёт до 18% и 7% в 2000-е. Количество статей с уровнями 
0 и 1 понижается. 

Таким образом, обращение к логике не является сущностной чер-
той АФ. Кроме того, специальные (дисциплинарные) логические 
исследования мигрируют из общего контекста АФ в отдельную часть 
(или в математику). Тем не менее обращение к логике могло бы харак-
теризовать АКР в отдельных субдисциплинах (прежде всего в 
метафизике). 

 
§ 3. Эссенциализм 

 
Хотя в современной метафилософии историко-социологический 

дефляционизм, вероятно, является самой распространённой точкой зре-
ния, я думаю, остальные философы чаще специалистов в этом вопросе 
придерживаются эссенциализма16. 

 
§ 3.1. В поисках утраченного определения 

 
Эссенциалисты должны полагать, что АФ и КФ в принципе 

имеют определения, которые задаются через необходимые и достаточ-
ные условия. Есть АФ, аналитическая традиция / движение / 

 
16 В схожем смысле эту позицию называют эссенциализмом в (Overgaard, Gilbert 

& Burwood, 2013, 112) и во введении к (Morag, 2023). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 288 

направление / стиль / метод, а есть КФ, континентальная традиция /…, 
и между ними есть разрыв. 

Стереотипные критерии, которые приписывают АФ, можно по-
делить на (i) доктринальные, (ii) методологические и (iii) 
стилистические/эстетические. Это стандартное деление, которое, 
например, встречается у Глока (Glock, 2008, 19). 

 
(i) Доктринальные критерии 

(1) отрицание метафизики; 
(2) анти-историчность; 
(3) «лингвистический/концептуальный поворот».  

 
Это самые сомнительные критерии; они часто подразумевают 

представление об АФ как о школе (что, согласно (Preston, 2007), никогда 
не было правдой). Отдельный перверсивный жанр — показывать, что 
они плохо подходят даже для раннего периода АФ. Но очевидно, что 
они не подходят для современности. (1) Сегодня метафизика — цен-
тральная дисциплина АФ; (2) многие АФ являются превосходными 
историками и охотно анализируют исторические дискуссии для реше-
ния философских проблем в их современном состоянии; (3) обращение 
к анализу языка для продвижения в философских спорах перестало быть 
магическим эликсиром, на современную АФ лингвистический поворот 
перестал влиять, а в КФ был свой лингвистический поворот в герменев-
тике и других традициях17. 

 
 

17 Например, через тезисные критерии АФ описывает Майкл Даммит. Он во 
многом ответственен за закрепление Фреге в каноне отцов-основателей (хотя он часто 
называет Фреге скорее дедушкой), за привлечение внимания к немецкой традиции в целом 
(например к Брентано и Майнонгу) и (вместе с Ричардом Рорти) за рождение 
стереотипного критерия под названием «лингвистический поворот». «Аналитическая 
философия родилась, когда был совершён "лингвистический поворот"» (Dummett, 1993, 
5). Даммит повторяет эти мысли на протяжении всей книги (Dummett, 1993, 4f, 128, 441, 
458). Ср.: 

 
Однако в главе 32 Хакер утверждает, что лингвистический 

поворот был по-настоящему проведён только Витгенштейном в «Логико-
философском трактате», что означало бы исключение ранних Рассела и 
Мура из аналитической традиции. Даммит, с другой стороны, утверждал, 
что он был впервые реализован Фреге в разделе 62 «Оснований 
арифметики». Это может вернуть Фреге в пантеон, но всё ещё исключает 
ранних Рассела и Мура. Если мы также добавим, что лингвистические 
повороты были как в герменевтике XX века, так и в ранней немецкой 
философии, то это не может считаться ни необходимым, ни достаточным 
условием для того, чтобы философия была «аналитической» (Beaney, 
2013, 23). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 289 

(ii) Методологические критерии  
(4) опора на логику; 
(5) близость к естественным наукам и математике; 
(6) аргументативность; 
(7) универсальность языка (независимость понимания от языка). 

 
Проблема (4)–(5) в том, что они нерелевантны для АФ в целом 

(см. ниже § 5.1.). Какого рода методами являются (6) и (7)? Аргумента-
тивность сама по себе — требование для хороших академических 
гуманитарных исследований. Но, опять же, (6) аргументативность АФ 
скорее можно рассматривать как околостилистическую характеристику 
(если верить § 2.1. и считать, что АФ действительно более аргумента-
тивна). (7) Стремление к универсальности и возможности понимания на 
любом языке больше подходит для того, что можно назвать норматив-
ным ориентиром аф, но, опять же, предлагает слишком широкий 
критерий, который вряд ли очерчивает методологическую специфику. 

 
(iii) Стилистические/эстетические критерии 

(8) ясность; 
(9) строгость; 
(10) доступность. 

 
Если вы откроете современные хорошие континентальные жур-

налы (например Journal of the British Society for Phenomenology), то вряд 
ли увидите стилистическую разницу с аналитическими журналами. Ста-
тьи в них написаны ясно, последовательно, с большой опорой на 
современные дискуссии и позиции других исследователей. Логинов 
(Логинов, 2025b) и Юнусов (Юнусов, 2025) считают, что нет более не-
похожих авторов, чем Чалмерс и Деннет, а работы Даммита и 
Дэвидсона могут быть гораздо более дремучими, чем многие континен-
тальные тексты. Лейтер (Leiter, 2004, 12) также приводит в качестве 
примера неясного стиля Даммита и Витгенштейна, которых противопо-
ставляет более ясным Ницше и Шопенгауэру — стереотипно 
неаналитическим фигурам. Влияние Даммита и Витгенштейна, утвер-
ждает Лейтер, может объяснить туманность Джона Макдауэлла и 
Кристофера Пикока, но эти авторы повлияли и на Колина Макгинна, 
философа со вполне ясным стилем. В качестве примеров понятного 
письма Лейтер также приводит Джегвона Кима и Алвина Голдмана. 

Раньше часто также подчёркивали связь континентальной фило-
софии с литературным стилем (Williams, 1985). Ясно, что сегодня об 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 290 

этом больше не говорят. (Опять же, сторонники перверсивного жанра 
старались бы опровергнуть, что это вообще когда-то было правдой.) 

 
Критерии Вадима Васильева  

Вадим Васильев (Васильев, 2019) указывает на следующие при-
знаки: 

 
(11) АФ — продолжательница классической философии (см. 
также: Stevens, 2013; Шохин, 2015; Юнусов, 2025); 
(12) АФ решает большие проблемы/вопросы, в отличие от КФ; 
(13) Неверно, что АФ анти-исторична. 

 
Тезисы (11) и (12) являются АФ-супрематистскими; опора на эти 

тезисы имеет смысл для позитивного взгляда на философский прогресс 
и направления философского сообщества на проблемоцентричность, но 
они плохо подходят для характеристики АФ в целом и приводят к кол-
лапсу АФ в «хорошую философию». В отношении (11) КФ 
действительно можно рассматривать как неклассическую, ведь это под-
ходит под некоторые самоописания кф; с точки зрения некоторых кф, 
классическая философия закончилась на Гегеле. Здесь могут указывать, 
например, на что-то вроде невозможности философии с «декартовским 
субъектом» (я взял это словосочетание в кавычки, поскольку его значе-
ние туманно); новые традиции начинаются с Ницше, Маркса и Фрейда 
и т. д. Васильев указывает, что неклассическая философия началась с 
Гегеля, который решил не отвечать на вопросы утвердительно/отрица-
тельно, а пошёл за расплывчатыми языковыми интуициями. Также 
часто в разряд неклассических философов могут ревизионистски отно-
сить, например, Плотина и Прокла. Тем не менее мы не обязаны верить 
этому самоописанию КФ; кроме того, не все КФ именно с этим описа-
нием согласны. Если мы будем следовать критерию (12), то будем 
обязаны считать, что ранний Гуссерль, например, является аф. Также 
многие части современной КФ всё-таки пересекаются с тем, как АФ ви-
дят большие философские проблемы. 

Разумеется, стандартное представление о том, что АФ анти-исто-
рична, — слишком сильный тезис; (13) только частично верно. После 
продолжительного анализа того, как АФ относится к истории, Глок за-
ключает:  

 
Ни историофобия, ни анахронизм не являются отли-

чительными чертами аналитической философии. И 
поскольку многие (хотя далеко не все) аналитические 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 291 

философы сопротивляются крайностям историцизма 
(внутреннему и инструментальному историцизму, истори-
ческому релятивизму, недискриминационному 
милосердию), они находятся на стороне ангелов (Glock, 
2008, 114).  

 
Однако я не вижу проблем в том, чтобы признавать явную анти-

историчность в некоторых частях АФ. 
 

§ 3.2. Нормативные ориентиры 
 
До сих пор речь шла о дескриптивной стратегии эссенциалистов. 

Но есть другой вариант эссенциалистской стратегии, который уже не 
опирается на простое перечисление характеристик в рамках концепту-
ального анализа. Это нормативная стратегия эссенциалистов, мне она 
кажется более выигрышной в сравнении с дескриптивной. Её сторон-
ники считают, что существуют нормативные идеалы, характерные для 
АФ, и нормативные идеалы, характерные для КФ. 

Ясность, строгость, аргументация (clarity, rigor, and 
argumentation) — вот три идеала аф, которые часто упоминаются ком-
плектом. (Пожалуй, сюда стоило бы добавить (15) из списка дальше.) 
Их могут называть стилистическими чертами (Beaney, 2013, 24), добро-
детелями (Beaney, 2013, 25), имплицитным обязательством (Soames, 
2003, xiii) или нормативными ориентирами (Юнусов, 2025). 

Важное преимущество, которое есть у этого взгляда, — тезис о 
том, что нам не обязательно гипостазировать АФ. Мы можем не гово-
рить о том, что у АФ есть определённые характеристики, а просто 
утверждать, что АФ — это те, кто придерживается определённых ори-
ентиров.  

 
Нормативные ориентиры АФ (Юнусов, 2025)  

(13) ясность, понятность, доступность; 
(14) точность и стремление к однозначности, интеллектуальная 
осторожность, аргументированность, обоснованность; 
(15) открытость к рациональной дискуссии, открытость к кри-
тике, готовность работать в дискуссии с другими философами и 
учёными. 
 

Нормативные ориентиры КФ (Юнусов, 2025) 
(16) оригинальность, эффектность и новизна способов мышле-
ния; 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 292 

(17) способность оказать трансформирующее воздействие на чи-
тателя и на мир.  

 
Возможно, что приоритетность (13)–(15) отличается от приори-

тетности, которую обычно принимают в некоторых областях 
социальных и гуманитарных наук (исследования культуры, антрополо-
гия, критические и социальные исследования, анализ медиа). Тогда эти 
сферы скорее предполагают приоритетность (16)–(17). Но может ока-
заться, что это не так: критерии (13)–(15) являются просто 
необходимым пререквизитом для современной академии и защиты PhD. 
Мотивация нормативной стратегии — при провалившихся дескриптив-
ных критериях сказать что-то содержательное о наших группах, а не 
просто указать на историческую преемственность. Я думаю, эта страте-
гия более удачна, если мы рассматриваем нормативные ориентиры не в 
терминах необходимых условий, а в терминах семейного сходства. 

Как мы установили ориентиры, которым следуют АФ и кф? Ско-
рее всего не по модели поведения АФ и КФ и знанию-знакомству с 
ними; разумнее, что мы выявили нормативные ориентиры АФ и кф, 
смотря на их философию. Чем же тогда (13)–(15) отличаются от де-
скриптивного определения? Прежде всего, если философ φ стремится 
следовать нормативным ориентирам x, y, z, но φ не достигает этих иде-
алов, он или она всё равно привержены этим ориентирам (Юнусов, 
2025; Beaney, 2013, 24). Кроме того, (13)–(15) не говорят о тезисах тео-
рий и методах аф. Это менее нагруженные в содержательном смысле 
критерии. Чем они тогда отличаются, например, от (iii) стилистических 
критериев? Стилистические критерии, вероятно, скорее относятся к 
способу передавать философию, к стилю коммуникации и письма, а 
(13)–(15) сверх этого отсылают к чему-то вроде способов делать фило-
софию. 

Я считаю, что в итоге эта позиция — некоторая вариация дефля-
ционизма семейного сходства Глока (о нём ниже). Единственный 
способ для нормативиста ответить на вопрос, почему бы не включить в 
список АФ мыслителей прошлого (греков, философов Нового времени 
и т. д.), которые открыты к дискуссии, обладают ясным стилем изложе-
ния и хорошо аргументируют свои тезисы, — обратиться к какому-то 
историческому якорю, указывающему на преемственность. Поэтому 
нормативный подход эссенциалистов в любом случае проваливается в 
дефляционизм семейного сходства с опорой на нормативный характер 
этих сходств. Аф в современном смысле могут быть только те, кто со-
ответствует (13)–(15) и при этом по цепи влияния связаны с Расселом и 
Муром. Характерно, что возражение «от греков» было высказано и в 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 293 

отношении Юнусова, и в отношении Глока (в дискуссии (Glock, 2013) 
возражение «от греков» поднимает Тимоти Уильямсон, также оно об-
суждается в (Beaney, 2013, 25)). 

 
§ 3.3. Возражение 

 
Представьте Землю-двойник, философия на которой очень-очень 

напоминает аналитическую. Будете ли вы утверждать, что это одна тра-
диция (или движение) — АФ? Вряд ли, ведь эти два сообщества не 
связывает ни преемственность в обучении, ни взаимные цитирования, 
то есть их представители не оказывают влияния друг на друга. Если мы 
захотим утверждать обратное, то легко включить в АФ и древних гре-
ков, и древних индийцев. Например, вот что пишет Владимир Шохин: 

 
Аналитическое понимание самой философской дея-

тельности налицо во всех трёх известных мне 
определениях философии в Индии. Так, составитель зна-
менитого политологического трактата «Артхашастра» (ок. 
I в. н. э.) в разделе характеристик наук различает (1) фило-
софию (ānvīkşikī), букв. «исследование», — как то, что 
«исследует посредством аргументации» (hetubhir 
ānvīkşyamāņā), и (2) три её школы — санкхью, йогу и ло-
каяту (Шохин, 2018, 21). 

 
Такая точка зрения — редкость. Скорее мы не назовём одной тра-

дицией или движением сообщества, которые каузально-исторически 
друг с другом не связаны. Понятие «философия» же имеет другую функ-
цию, чем понятие «АФ». Мы готовы признать философскими 
индийское и инопланетное сообщества. Понятие АФ, как я считаю, 
нужно не столько для демаркации и классификации в области знания, 
сколько для идентификации и классификации в пространстве социаль-
ной реальности (например в том смысле, в котором о социальной 
реальности говорит Сёрл (Searle, 1995)). АФ не является субдисципли-
ной внутри философии, поэтому сама по себе не может определяться 
только предметом, методами и идеалами. Эта традиция, состоящая из 
живых людей, то есть в конце концов социальная группа, может пре-
тендовать на то, что именно её представители в момент времени t 
лучше других понимают, какие методы надо использовать или каким 
эпистемическим стандартам и идеалам нужно следовать для того, чтобы 
делать хорошую философию. 

Перед вопросом: 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 294 

(1) что такое АФ? 
 

лучше сначала задать вопрос: 
 

(2) с какой целью мы выделяем АФ (и отличаем от других типов 
философии/сообществ и т. д.)?», или «зачем некоторых филосо-
фов называют «аф», а их философию — «АФ»? 
 
Конечно, это разные вопросы. (1) — это вопрос концептуального 

анализа, для ответа на который нужно задать необходимые и достаточ-
ные условия для указанного понятия. (2) — это практический вопрос, 
вопрос о пруденциальных основаниях. Важное преимущество вопроса 
(2) заключается в том, что он показывает социальную функцию понятия 
АФ.  

Задавая вопрос (1), задаём ли мы вопрос о том, как устроено зна-
ние? Чем-то похожим мы будем заниматься, если начнём определять, 
относится ли на самом деле кинетика химических реакций к физической 
химии или же к химической физике. Часто подобные дисциплинарные 
различия являются квази-дисциплинарными. На самом деле они кон-
тингентны: то, что попадает в одну из квази-дисциплин, могло бы в 
принципе попасть в другую. Такая практика из обсуждения того, как 
знание устроено, переходит в обсуждение того, как знание нам стоит 
устроить. Таким образом, опять же, дело не в том, что АФ является от-
дельной областью знания, а в том, что представители АФ претендуют 
на то, что их способ делать философию лучше соответствует тому, что 
такое на самом деле хорошая философия. 

Как правило, мы признаём научный или философский термин хо-
рошим, если он имеет объяснительную силу, то есть эффективен в 
объяснении определённых феноменов. Но обращение к социально-заря-
женным классификациям вроде «жестокое отношение к детям» и 
«женщина-беженец» имеет не только объяснительную функцию. По-
этому простой концептуальный анализ в рамках (1) таких социальных 
категорий, как АФ, которые мы вводим с какими-то целями, — это лож-
ная работа: подбрасывание полицейским улик, чтобы получить 
вознаграждение за лже-поимку. Когда мы задаём вопрос (1), мы не спра-
шиваем о том, что такое стулья, числа, электроны, квалиа, надёжные 
познавательные практики или добродетельные поступки. Мы имеем 
дело с социальной классификацией, которую используем с определён-
ной целью. Гораздо больше смысла имеет поиск ответа на вопрос (2). 
Например, идентификация внутри социальной группы АФ позволяет 
делать работу более эффективно; общаясь друг с другом и читая работы 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 295 

друг друга, АФ добьются гораздо более хороших результатов; предста-
вители других социальных групп или традиций гораздо лучше поймут, 
как взаимодействовать с определённым человеком в зависимости от 
того, причисляет ли он или она себя к АФ и т. д. 

 
§ 4. Дефляционизм 

 
Дефляционисты атакуют определения АФ с помощью контрпри-

меров. Они признают факт АКР, но не признают, что у АФ и КФ есть 
сущностные черты. В таком случае факт АКР является чисто историче-
ским/институциональным и имеет социальную/культурную природу. В 
этом смысле стоит анализировать не методы, нормативные идеалы или 
стиль, а цитирование, институции, преподавание, научное руководство 
и журналы. 

В соответствии с историко-социологическим дефляционизмом, 
АФ и КФ — это термины, которые отсылают к синхроническим и диа-
хроническим социальным явлениям; они могут сказать, что нет АФ и 
КФ как таковых, есть только группы людей, которых решили называть 
АФ и кф. Тогда термин АФ имеет более или менее однозначный экстен-
сионал и не имеет (или почти не имеет) интенсионального наполнения. 
Можно также выделить (а) социальный критерий: АФ и КФ привержены 
определённым социальным институтам; и (б) баптистский критерий: 
АФ и КФ объединены сетью исторической преемственности. 

Дефляционисты семейного сходства утверждают, что кроме ис-
торической преемственности стоит всё же говорить о преемственности 
в разных содержательных чертах, свойственных АФ. Хотя мне сложно 
однозначно классифицировать предлагаемый мной самим подход, веро-
ятно, он находится на границе дефляционизма семейного сходства и 
нормативного эссенциализма. 

 
§ 4.1. АФ — не исторический (историографический) термин 

 
Лейтер весьма отчётливо говорит о сложностях определения АФ 

и скорее занимает дефляционистскую позицию, описывая АФ как ин-
ституциональное явление. «Трудно представить "движение", которое 
более академически и профессионально укоренено, чем аналитическая 
философия» (Leiter, 2025). Он указывает, что больше не верно представ-
ление о лидирующей роли концептуального анализа и априорных 
кабинетных исследований; «АФ» сегодня — самая интердисциплинар-
ная область из всех гуманитарных дисциплин. Здесь, видимо, 
утверждается, что АФ уже не может определяться единым методом, а её 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 296 

«расплывчатость» при взаимодействии с другими областями делает её 
специфику настолько неясной, что приходится говорить об «АФ» в ка-
вычках. Но далее Лейтер утверждает, что АФ ясно характеризуется 
приверженностью определённому нормативному идеалу: это исследо-
вательская парадигма сообщества учёных, которые работают 
коллективно и каждый из которых занят привнесением своего малень-
кого вклада в решение большой и общей для всех проблемы. 

 
Действительно, что отличает аналитическую фило-

софию ещё больше, чем «стиль», так это перенятие 
исследовательской парадигмы, распространённой в есте-
ственных науках, — парадигмы, в которой множество 
отдельных исследователей привносят небольшой вклад в 
решение одной из общепризнанных проблем. Интересно, 
что это верно даже для лучших работ англоязычных фило-
софов по так называемой «континентальной философии»: 
исследователи обсуждают и детально работают над про-
чтениями Гегеля Брендомом, Форстером, Пиппином, 
Вудом и прочтениями Фуко Дрейфусом и Райнбоуом, Гат-
тингом и Пайлем (Leiter, 2025). 

 
Основное моё возражение к историко-социологическому дефля-

ционизму остаётся в силе. АФ как традиция и набор отношений влияния 
вторичны по отношению к социальной практике и тем задачам, для ко-
торых термин «АФ» используют в качестве классифицирующей 
категории. «В этом смысле они [термины АФ и КФ] используются ско-
рее для формирования идентичности философских групп, чем как 
нейтральные историографические категории» (Petrovich, 2024, 38)18. 

 
18 Кроме того, «историографическое понятие» не самое понятное словосочетание. 

В профессиональной литературе чаще говорят об историографических текстах, 
исследованиях, данных, историографической репрезентации, интерпретации, 
аргументации и т. д. Ср.:  

 
Историографическое рассуждение — это тип вывода, 

заключения которого отсылают к прошлым положениям дел, к истории, 
а посылки — это имеющиеся свидетельства, вводные данные, которые 
сохраняют информацию, переданную прошлыми событиями, из истории 
(Tucker, 2025, 1). 

 
Тогда историография может означать результаты исследований 

об истории, которые почти всегда имеют текстовую форму (Kuukkanen, 
2015, 5). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 297 

Кроме того, если АФ — это историческая категория, то это очень плохая 
историческая категория.  

 
Историки не живут в эпистемических пузырях и 

эхо-камерах, а коммуницируют в общем для всех поле сви-
детельств и рассуждений, и это является одним из 
показателей того, что историография основана на рассуж-
дениях и доказательствах, а не на выражении 
идентичности и интуитивных интроспекциях (Tucker, 
2025, 8).  

 
Приводя эту цитату, я не хочу сказать, что мы не можем делать объек-
тивные суждения об исторических категориях, которые описывают 
события, происходящие в современности. Но именно в случае с АФ сде-
лать это трудно. Наша основная историческая категория одновременно 
является и главным инструментом самоописания живого сообщества. 

Когда мы используем понятия АФ и КФ в целях истории филосо-
фии, они являются историческими. (В основном это использование 
делится на историю ранней, средней (1950–1970-е годы), поздней (с 
1970–х) и современной АФ.) Когда мы говорим о практиках социальной 
классификации, мы, конечно, должны учитывать историю изменения 
этой классификации. Но я скорее считаю, что АФ и КФ играют бо́льшую 
роль в актуальной идентичности и формировании будущего, чем 
обычно играют исторические термины. Исторические термины («хру-
щёвская оттепель», «Возрождение», «первобытное общество») — это 
по преимуществу ретроспективные понятия, конечная цель которых — 
организация прошлого (точно такую же роль играют и понятия «немец-
кий идеализм», «сократические школы», «древнеиндийская 
философия»). Часто цель понятий АФ и КФ не организация событий 
прошлого, не получение заключений на основе исторических данных. 
АФ и КФ — это понятия, которые используются для организации насто-
ящего и будущего философского поля: они определяют карьерные 
траектории, каноны, методы и то, что вообще считается философией. 
Разграничение АФ и КФ не возникло в рамках исторического гумани-
тарного анализа; скорее, это внутренний продукт теоретической, 
методологической и институциональной (квазиполитической) борьбы. 

Согласно Евгению Логинову (Логинов, 2025b), АФ и КФ — это 
историографические термины. Эти термины только экстенсионально 
указывают на сети исторической преемственности. Другими словами, 
есть просто разные сообщества людей, которые:  

 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 298 

(1) читали определённые тексты,  
(2) учились у определённых людей,  
(3) общаются с определёнными людьми,  
(4) ссылаются на определённых людей. 
 
В итоге дефляционистский ответ «АФ и КФ представлены раз-

ными группами людей, которых называют АФ и кф» звучит как 
предложение «философия — это то, чем занимаются философы». При-
надлежность к одной из этих групп (исключая пограничные случаи) 
определяется приверженностью определённым образовательным ин-
ституциям, журналам, конференциям, выбором неформальных 
взаимодействий, а также сетью влияния или преемственности в цитиру-
емости, благодарностях, посещении курсов, научном руководстве. 

Обратите внимание, что здесь не перечислена преемственность в 
философии. Объяснить её, то есть что именно преемствуется, как и в 
целом хорошо прояснить сам термин преемственности, — это самое 
большое затруднение для такой точки зрения. Для историко-социологи-
ческих дефляционистов сходства в философии представителей 
социальных групп АФ и КФ становятся следствием исторической и со-
циальной близости. Первостепенная задача для дефляциониста — 
получить историческое объяснение. Оно, в свою очередь, представляет 
тип каузального объяснения (Maar, 2016). Таким образом можно выска-
зываться о контингентных вещах, например о том, как сложилась 
определённая институциональная организация знания. Другой тип кау-
зального объяснения — социологическое. Оно, в отличие от 
исторического, направлено на рассмотрение не токенов, а типов 
(Tucker, 2012). Например, Нейл Леви (Levy, 2003) предлагает социоло-
гическое объяснение АФ в терминах функционирования нормальной 
науки. (Концептуально позицию Леви сложно определить, она сочетает 
эссенциализм, семейное сходство и исторический дефляционизм.) 

Но достаточно ли такого объяснения? Как раскрывается понятие 
исторической преемственности или влияния? Конечно, то, что один фи-
лософ критикует и/или развивает теорию другого или другой, как и то, 
что в теориях, методах и стилистике работы между определёнными фи-
лософами есть сходство, может объясняться (1)–(4). Но даже если 
АФ — это прежде всего экстенсиональный термин, который во многом 
задаётся историческим влиянием, преемственностью и социальными 
факторами, мы при этом наблюдаем определённые содержательные 
связи между философиями и не просто говорим про социальных пред-
ставителей. Я не думаю, что историческое объяснение категории АФ 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 299 

исчерпывает вопросы, которые мы хотим задать в отношении этой ка-
тегории. 

 
§ 4.2. Семейное сходство 

 
Автор самой плодотворной книги по анализу понятия АФ (Glock, 

2008) Ганс-Иоганн Глок видит подобное же затруднение в историко-со-
циологической картине (Glock, 2008, 221). 

 
… влияние — это в первую очередь каузальное по-

нятие. Но философское влияние — это не просто случай 
действенной каузальности. А не может оказать философ-
ское влияние на Б, введя препарат, который заставит Б 
принять любимую философом А теорию Т. ... Только то-
гда, когда теория А фигурирует в способе рассуждения Б 
или, менее строго, когда Б думает о теме Т, А окажет на Б 
влияние. Это можно выразить, используя терминологию 
Коэна: аналитическая философия — это «диалог», «крити-
ческий обмен» между разными мыслителями и течениями: 
«аналитический диалог», как его называет Коэн (Cohen, 
1986, 3, 58). 

 
Вполне вероятно, что сущностного единого ядра у АФ нет и что 

определение дать невозможно; но я думаю, что даже историко-социоло-
гические дефляционисты не будут отрицать, что какие-то сходства у АФ 
есть. Но почему тогда не признать, что между методами и теориями АФ 
есть семейное сходство? 

 
Дефляционизм семейного сходства 

(1) АФ определяется чертами семейного сходства, которые пере-
даются через историческое влияние (преемственность). 

 
Глок очень скрупулезно проверяет все содержательные характе-

ристики, которые привычно связывают с АФ; и в конечном счёте его 
позицию можно отнести к дефляционизму. Тем не менее Глок не пол-
ностью отвергает попытку объединить АФ содержательными 
характеристиками и утверждает, что они просто переплетены более 
сложным образом — как витгенштейнианские понятия. В дебатах 
(Glock, 2013, 36) после публикации своей книги на вопрос (который ему 
задавали многие) «какие свойства "цеплять" семейным сходством?» 
Глок ответил: помимо парадигмальных примеров аналитических 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 300 

философов, у нас есть ещё и «набросок» исторического развития АФ, 
который и будет ориентиром. В нём (Glock, 2008, 212) научная ориен-
тация присутствует у Фреге, Рассела, Венского кружка, Куайна и 
отсутствует у оксфордцев, в ЛФТ и ФИ Витгентшейна. Ясность от-
сутствует только у Витгенштейна (из перечисленных); отрицание 
метафизики отсутствует у Фреге, Рассела и Куайна (и частично есть у 
оксфордцев и в ЛФТ); лингвистический поворот отсутствует у Фреге 
(частично) и Рассела и т. д. На все представленные и предполагаемые 
атаки, касающиеся неясностей и частных решений, Глок отвечает: «вы 
меня в целом поняли»; то есть контрпримеры не должны играть боль-
шой роли, важно представлять способ или схему раскрытия понятия 
АФ. Более общее возражение, которое можно предъявить дефляцио-
низму семейного сходства, заключается в том, что апгрейд семейного 
сходства следует сначала хорошо прояснить в философии языка. 

 
§ 4.3. Реформы 

 
К реформаторам АФ я отношу сторонников разных позиций. Это 

могут быть те, кто призывает существенно менять экстенсионал или ин-
тенсионал АФ (ревизионизм, реакционный пессимизм). Также это те, 
кто указывает на то, что с нашим представлением об АФ что-то сильно 
не так. 

История АФ политизирована; настоящее определяет прошлое, 
канон пишется победителями. Питер Хакер (Hacker, 2013) вычёркивает 
из числа АФ Куайна и его последователей, у него же, так же как и у 
Сомса (Soames, 2003), в числе отцов-основателей отсутствует Фреге. 
Виталий Целищев говорит, что современные философы, занимающиеся 
этикой, противоречат настоящему духу АФ, а Владимир Шохин вписы-
вает в контекст АФ древнеиндийские философские школы. Вот, 
например, отрывок, выражающий представление о золотом веке и реак-
ционный пессимизм в отношении АФ19: 

 
Что же касается англо-американской аналитической 

философии последних десятилетий, то она выродилась в 
бесплодную и схоластическую критику и самокритику. 
Для современного аналитического философа главное — не 
быть, а казаться, — казаться для получения финансирова-
ния, грантов, учёных степеней и т. п. Впрочем, этому 
принципу начинает следовать сейчас практически вся 

 
19 Подобные высказывания можно также встретить у Целищева, Хакера и Давида 

Дубровского. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 301 

западноевропейская культура в результате проникновения 
рыночных отношений во все сферы общественной жизни, 
в том числе — в науку и философию (Никифоров, 2020, 
20). 
 

АФ-супрематизм: 
Позиция, которую я называю АФ-супрематизмом, наиболее ясно 

представлена в (Stevens, 2013), также высказана Дмитрием Ивановым20 
и частично, как я полагаю, разделяется Вадимом Васильевым (Васильев, 
2019). 

 
(1) Нет АФ. Есть философия; 
(2) АФ и есть философия по преимуществу, философия как тако-
вая. 
 
Такая позиция должна предполагать, что ни одно описание рево-

люционности АФ не является удовлетворительным. То есть нет как 
такового разрыва между традиционной философией и АФ; либо логика, 
сциентизм, анализ языка и прочее не ново для философии, либо ново, 
но АФ — закономерный этап в «эволюционном» развитии классиче-
ской/традиционной философии. 

Достаточно часто указывают, что природа философии фундамен-
тально плюралистична. Этот тезис используют в том, что можно назвать 
плюралистическим аргументом (ПА) — аргументом от того, что АФ и 
КФ не исчерпывают все виды философии, к тому, что АКР — сомни-
тельное различие. Кроме АФ и КФ есть национальные философские 
традиции, прагматизм и «профессиональные философы» (логики, исто-
рики). Есть множество пересекающихся, но разных «племён», а не две 
монолитные традиции. То есть разделение философии на АФ и КФ 
напоминает ложную дихотомию, когда сложный универсум сводится 
только к двум взаимоисключающим позициям. 

 
Плюралистический аргумент (ПА) 

(3) Кроме АФ и КФ есть другие философские традиции. 
(4) Принятие АКР предполагает, что АКР описывает подавляю-
щую часть философской практики. 
(5) АКР — сомнительная дихотомия, содержательное отношение 
к АКР ошибочно. 

 
20 Доклад на круглом столе «Что такое аналитическая философия?», институт 

философии РАН, Москва, 23 января 2025: https://www.youtube.com/watch?v= 
qCgCdNEfbjA. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 302 

Я думаю, мало кто будет отрицать, что в философии есть много 
традиций, поэтому (4) кажется странным. Но можно увидеть, что на са-
мом деле те, кто склонны принимать ПА, видят угрозу в том, что АКР 
будут использовать расширительно и/или ревизионистски. 

Тем не менее для отрицания расширительного использования по-
нятия АКР или отрицания ревизионизма не обязательно обращаться к 
ПА. Возьмём, например, анализ аналитическими философами взглядов 
Нагарджуны и логики школы Навья-ньяя (логика последних — не чи-
стая логика, она во многом имеет метафизические предпосылки). В 
таких исследованиях у Нагарджуны могут находить понятия из совре-
менных дискуссий вроде фундирования и метафизической зависимости 
(Westerhoff, 2017, 106). Утверждение о том, что Нагарджуна и логики 
Навья-ньяя являются аф, скорее избыточно и бессмысленно. В таком 
случае АФ задавалась бы эссенциальными характеристиками в тради-
ционном виде: логика, анализ языка, ясность изложения. Можно 
подумать, что либо мы используем расширительную фикционалист-
скую интерпретацию: будто бы Нагараджуна и логики Навья-ньяя были 
аф, либо ревизионистскую: Нагараджуна и логики Навья-ньяя — аф. Но 
на самом деле подчёркивание таких находок не требует эссенциализма 
и ревизионизма. Гораздо естественнее предполагать универсализм: 
точку зрения, что есть нечто контекстно-независимое: есть то, что верно 
для прошлого и в одном контексте и верно для настоящего и в другом 
контексте. 

Изменение канона АФ, ревизионизм, обращение внимания на по-
литическое измерение АКР и то, что я называю перверсивным жанром 
(искать несоответствия в устоявшихся конвенциях), — всё это может 
влиять на наше представление об АФ. История ранней АФ и рассмотре-
ние АФ в контексте традиционной философии действительно влияет на 
то, как мы смотрим на вещи: удачный пример последнего — (Coffa, 
1991). Но я не думаю, что это первостепенная задача, более важно задать 
вопрос о том, на что влияет использование категории «АФ». 

Наконец, вариант плохого социального и исторического объясне-
ния — это определение АФ в терминах политической борьбы и через 
историю её гегемонии (Preston, 2007; Schuringa, 2025). Я не спорю с тем, 
что внутренняя история АФ — это в том числе история сексистских и 
расистских практик, а внешняя история АФ — это в том числе история 
проявления институциональной гегемонии. Но я сомневаюсь в таких 
утверждениях, как «АФ — это только иллюзия», «история АФ — это на 
самом деле только история того, как одни философы захватили власть 
и институции». Несостоятельность подобного подхода можно проде-
монстрировать с помощью анализа социального конструкционизма 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 303 

Яном Хакингом, который в этом случае принимает форму разоблачения 
(unmasking). В терминах Хакинга это более радикальная форма кон-
струкционизма, чем исторический анализ и ирония, и менее 
радикальная, чем мятежничество и революционность (Hacking, 1999, 
19). Согласно Хакингу (Hacking, 1999, 12), для того, чтобы произошло 
разоблачение X, сначала нужно принять следующий тезис: 

 
(6) в текущем положении дел X принимается как данное; X ка-
жется неизбежным. 
 
Далее следует само разоблачение с помощью одного или не-

скольких следующих утверждений: X мог бы и не существовать; X не 
определён природой вещей; X — что-то плохое, и было бы лучше, 
чтобы мы были без X или существенно трансформировали бы X 
(Hacking, 1999, 6). Но все эти разоблачающие утверждения — это утвер-
ждения против (6); странность такого подхода заключается в том, что 
тезис (6) в случае с этим явлением не кажется правдоподобным: это по-
пытка разоблачить то, что на самом деле и не имелось в виду. Думаю, 
многие не считают, что существование АФ принимается как данное и 
кажется неизбежным. Наоборот, наиболее естественно считать, что 
АФ — явление социальной реальности: мы могли бы быть в такой ситу-
ации, чтобы в XX и XXI веках не было АФ. 

 
§ 5. Концептуальная инженерия в действии 

 
§ 5.1. Metaphilosophy-first модель 

 
Можно попытаться определить АФ через специфику метафило-

софских дискуссий в АФ. Они будут указывать, во-первых, на 
участвующих в метафилософских дискуссиях, во-вторых, на тех, кто с 
ними взаимодействует, в-третьих, на преемственность в этих дискус-
сиях. 

В § 3.3 я уже говорил о том, почему вопрос «что такое АФ?» не 
самый плодотворный. Форма вопроса уже может подразумевать, что 
под «АФ» предполагается какая-то метафилософия, то есть готовая си-
стема взглядов о том, какова природа и методы философии. Гораздо 
естественнее сказать, что в АФ происходят метафилософские дискус-
сии такого-то и такого-то рода. В момент времени t есть определённое 
количество исследователей, которых мы классифицируем как аф, и в 
метафилософских дискуссиях этих исследователей есть некоторая общ-
ность. Эти дискуссии связаны с убеждениями о том, как нужно делать 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 304 

хорошую философию; но это именно попытки выяснить нормативные 
ориентиры, а не готовая система таковых. 

Возьмём модель А, в которой классифицирующая категория 
«АФ» появляется по социальным причинам, не связанным с содержа-
тельными характеристиками. Есть Мария, Юйтун и Аиша, мы начали 
называть их аф, потому что они ходили в один университет вместе. 
Позже, из-за того, что мы воспринимали их как одну группу — общ-
ность АФ — и они действительно часто взаимодействовали друг с 
другом, со временем у них появились метафилософские дискуссии. 

 
Классификация АФ1 ⟷ социальные задачи 

↓ 
Метафилософия1 ⟷ нормативная дискуссия 

↓ 
Классификация АФ2 ⟷ социальные задачи 

 
рис. 1. Модель с первичностью классификации  

(classification-first) 
 

Теперь рассмотрим инверсию B от модели A. Философы x, y, z 
входят в метафилософскую дискуссию — метафилософия1, они начи-
нают идентифицировать себя среди групп других философов с 
помощью классифицирующей категории АФ1. Далее убеждения в отно-
шении того, как делать философию, меняются на метафилософия2 из-за 
социальных практик, на которые повлияла классификация АФ1, и т. д. 

 
Метафилософия1 ⟷ нормативная дискуссия 

↓ 
Классификация АФ1 ⟷ социальные задачи 

↓ 
Метафилософия2 ⟷ нормативная дискуссия 

 
рис. 2. Модель с первичностью метафилософии  

(metaphilosophy-first) 
 

Модель metaphilosophy-first ближе к эссенциалистской позиции, 
а classification-first — к дефляционистской. Если подразумевать, что всё 
работает в общих чертах так, как описано в этих моделях, то ответ на 
вопрос «что такое АФ?» будет зависеть от выбора этой модели. Чтобы 
ответить на этот вопрос в classification-first модели, нужно показать, ка-
кие задачи выполняет категория «АФ» и для чего она вводится. (Об этом 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 305 

я коротко говорил в начале раздела 1.) Чтобы ответить на вопрос в 
metaphilosophy-first модели, нужно показать, какого рода дискуссии 
приводят к появлению такой классификации. В некотором смысле это 
предполагает серьёзное отношение к метафилософии21.  

С одной стороны, такая постановка вопроса может предполагать, 
что для ответа на дефиниционный вопрос мы должны начать метафило-
софскую дискуссию и выяснить, какими методами мы хотим 
пользоваться в будущем, какое представление о природе философии хо-
тим иметь и каким нормативным идеалам хотим следовать. Можно 
получить ответ вроде «АФ — это классифицирующая категория, кото-
рую мы вводим для того, чтобы показать (или даже стипулировать), 
какой мы хотим видеть философию.  

С другой стороны, это может предполагать ретроспективный ре-
визионизм: переопределение главных дискуссий АФ как 
метафилософских дискуссий или переопределение истории АФ как ис-
тории метафилософских дискуссий. Тогда АФ — это преемственность 
в метафилософских дискуссиях, которые начались с Бертрана Рассела и 
Дж. Э. Мура. (Можно также утверждать, что эти дискуссии объединены 

 
21 Метафилософия — это собирательное название для концептуальных 

(философия) и эмпирических (социология, data science, корпусный анализ, история 
философии) исследований. С одной стороны, цель таких исследований — это прояснение 
природы и методов философии, а также получение представлений о работе философов и 
жизни философского сообщества. С другой стороны, и это более важно, подобные 
исследования могут претендовать на поиск ориентиров и идеалов того, как должна 
делаться философия. Вот некоторые из центральных вопросов метафилософии: 

 
(1) Цель философии: знание, понимание, рефлективное равновесие, социальная 
справедливость, мудрость, прояснение языка… ?  
(2) Что такое философская проблема? Каковы «большие вопросы»? 
(3) Специфика философских споров и разногласий.  
(4) Методы: интуиции, концептуальный анализ, концептуальная инженерия; 
экспериментальная и кабинетная философия, априорное и апостериорное 
обоснование в философии, натурализованная эпистемология. 
(5) Философский прогресс: большой, маленький, никакой. 
(6) Сообщество, институции, философские традиции. АКР, национальная 
философия, прагматизм. 
(7) Эпистемическая справедливость: расовая и гендерная дискриминация в 
философии, деколонизация, европоцентризм, этноцентризм. 
(8) Споры о предмете философских субдисциплин (метаэтика, метаметафизика). 
 
Многие из этих вопросов связаны. Например, обсуждение (1)–(5) будет 

объединяться вопросом о соотношении философии и науки: чем философские проблемы 
(2), дискуссии (3), методы (4) и прогресс (5) отличаются от естественнонаучных? 
Серьёзное отношение к метафилософии, о котором я говорю, предполагает, что вопрос об 
АКР (6) также взаимосвязан с другими вопросами. 

 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 306 

семейным сходством.) Таким образом, метафилософские дискуссии бу-
дут указывать, во-первых, на участвующих в дискуссиях, во-вторых, на 
тех, кто с ними взаимодействует, в-третьих, на преемственность этих 
дискуссий. 

В это же время достаточно сложно представить АФ как метафи-
лософскую дискуссию. Такая нормативная дискуссия предполагает 
определённый род универсализма. То есть это не дискуссия о том, какой 
должна быть АФ, а дискуссия о том, какой должна быть философия в 
целом. Например, представим обсуждение методов философии. Под ме-
тодами могут пониматься как достаточно специфические вещи 
(лингвистический анализ и производные от него инструменты, натура-
лизованная эпистемология Куайна, анализ обыденного языка, абдукция 
Льюиса и т. д.), так и более универсальные. Получится список вроде 
следующего: 

 
(а) концептуальный анализ; 
(б) обращение к интуициям; 
(в) аргументация; 
(г) рефлективное равновесие; 
(д) вывод к лучшему объяснению; 
(е) формальные методы; 
(ё) экспериментальная философия; 
(ж) натурализированная эпистемология; 
(з) анализ обыденного языка; 
(и) концептуальная инженерия. 
 
Проблема в том, что методы (а)–(г) являются тем, что может пре-

тендовать на метод философского исследования par excellence, и это не 
проясняет методологическую специфику АФ. По поводу (е)–(и) дей-
ствительно можно утверждать, что они специфичны для АФ. Но, во-
первых, они вряд ли будут описывать всю АФ, во-вторых, ничего не ме-
шает КФ, — в частности, современным философам, «имеющим 
аналитическую подготовку», — обращаться к этим методам и размыш-
лять при этом на темы КФ.  

Преимущество рассматриваемого здесь подхода заключается в 
том, что нам не нужно говорить об исключающей специфичности (а)–
(и) для АФ, то есть о том, что АФ определяется приверженностью мето-
дам (а)–(и). Такой ответ как раз был бы стандартным эссенциализмом. 
Для моего подхода нужно утверждать только то, что специфична для 
АФ именно дискуссия об этих методах. Таким образом, эта точка зрения 
сохраняет универсализм без коллапса в АФ-супрематизм. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 307 

Эссенциализм методов не способен учесть трансформации, которые 
происходят с методами АФ и дискуссиями вокруг методов. Предпола-
гаемый мной взгляд представляет АФ как социальную 
классифицирующую категорию, которая вводится для некоторых соци-
альных задач. Одна из задач, которую выполняет это понятие, — 
указание на определённого рода дискуссии о том, как делать филосо-
фию. 

 
§ 5.2. От споров о словах к практическим задачам 

 
Приведу в пример спор о том, что такое брак (см., например, 

Brake, 2023). Этот спор можно представить как лишь вербальный: 
брак1 — это публичное признание и правовая поддержка долгосрочного 
интимного союза, брак2 — это союз между мужчиной и женщиной, ори-
ентированный на продление рода. Право на брак2 фундируется 
каноническими условиями, в которые входит половая принадлежность. 
Сторонники того, что брак — это брак2, запрещают вступать в брак тем, 
кто не соответствует каноническим условиям. Но вряд ли те, кто не со-
ответствует каноническим условиям, хотят вступать в союз между 
мужчиной и женщиной, ориентированный на продление рода. 

Однако можно утверждать, что этот спор не является лишь вер-
бальным. Это нормативный, ценностный и содержательный вопрос, он 
предполагает обращение к тому, для чего мы прибегаем к этим поня-
тиям, для чего их используем и что мы хотим с помощью них делать. 
Поэтому, как я уже утверждал в § 1 и во введении, простой концепту-
альный анализ в данном случае не подходит: нам недостаточно 
прояснить значение термина и дать ему определение; мы должны пе-
рейти к мелиоративной работе. Нет объективных ненормативных 
оснований, которые мы можем выяснить в рамках анализа и которые 
будут обязывать нас предпочитать одно понятие брака другому: форма-
лизация заботливого союза, институт по продлению рода, контракт, 
регулирующий отношения, таинство, соединяющее мужа и жену по об-
разу таинственного союза Иисуса Христа с Церковью и т. д. Мы должны 
сконструировать понятие брака в зависимости от того, какие практики 
хотим поддерживать и поощрять. 

В таком же положении находится и понятие АФ. Я не хочу ска-
зать, что АФ — многозначный термин, который употребляется в разных 
контекстах по-разному, поэтому мы не можем найти единое определе-
ние и нам можно обращаться с этим понятием очень либерально. Просто 
более важным вопросом является не вопрос концептуального анализа, а 
спор о том, для чего нам это понятие стоит использовать. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 308 

Например, мы можем обсуждать, что философскому сообществу 
следует делать с помощью этих понятий в институциональном и прак-
тическом смысле. В России использование понятия АФ позволяет 
увеличить интеграцию в международный контекст. Или можно гово-
рить о том, что АФ — это «институциональная вакцина», средство 
улучшения научных практик в определённый период жизни философ-
ских институций. 

В странах, где философия преподаётся на английском, термины 
АКР стали менее актуальными, точнее картина стала сложнее. Многих 
философов, которые занимаются КФ-предметом с помощью АФ-мето-
дов, вполне можно назвать аф. Те, кто делает исследования КФ-
методами, достаточно интегрированы в нефилософские факультеты (ис-
следование культуры, литературы, социальные науки). При этом для аф, 
которые находятся на других факультетах (это касается философов ме-
дицины, философов права, философов лингвистики, философов 
политики), позиционирование себя в терминах АКР может быть более 
(или менее) актуальным, чем для АФ с философских факультетов. В до-
статочно распространённых и популярных контекстах, где 
представление о философах и интеллектуалах соответствует исследова-
нию культуры в духе КФ-методов, обращение к АКР и 
самоидентификация с АФ снова может быть полезна, как в некоторых 
случаях может быть полезно и принятие АФ-супрематизма. 

Возможно, в ходе такого анализа мы придём к тому, что от тер-
минов АКР нужно отказаться в пользу других, которые иначе будут 
разделять философское пространство. Сам я не считаю, что это необхо-
димо. В качестве кандидатов в альтернативные АФ термины в разное 
время предлагались словосочетания вроде «научная (натуралистиче-
ская) философия», «академическая философия», «классическая 
философия», «англоязычная (или англо-американская, или англо-ав-
стрийская) философия». Понятны недостатки каждого из этих 
терминов. Например, «научная философия» просто исключает многих 
представителей АФ, а «классическая философия» — слишком широкое 
понятие, страдающее ревизионизмом и АФ-супрематизмом. Вместо 
АКР также можно предложить различие дисциплинарной и герменев-
тико-критической философии или проблемо-центричного анализа и 
тексто-центричного анализа. А может, стоит переименовать философ-
ский факультет в факультет концептуального анализа? Или, поскольку 
сегодня многие считают, что век чистого концептуального анализа за-
кончен, заменить понятие «философия» на понятие «концептуальный 
анализ и экспериментальные метаисследования»? Такие решения вроде 
искусственного переименования Артём Юнусов (Юнусов, 2025) 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 309 

называет «номенклатурной реформой». Но степень того, насколько это 
только поверхностное изменение, может определяться качеством кон-
цептуальной инженерии: хороший подход должен давать не простое 
переименование. Тем не менее здесь я хочу показать, что в рамках кон-
цептуальной инженерии мы можем прийти к обоснованию даже самых 
радикальных изменений.  

 
Заключение 

 
В этой статье я утверждал, что АФ лучше рассматривать как 

предмет социальной онтологии и концептуальной инженерии, а именно 
как социальную классифицирующую категорию или как интерактив-
ный вид. Я старался показать, какие вопросы мы должны задавать 
вместо вопроса «что такое АФ?». Приведу некоторые из этих вопросов. 
(Ответы в скобках, конечно, не претендуют на полноту и окончатель-
ность.) 

 
— Какие социальные задачи выполняет использование классифи-
цирующей категории АФ? (Идентификация, институциональные 
решения.) 
— Как изменилась категория АФ? (Границы между АФ и КФ 
подверглись размыванию.) 
— Какой мы хотим видеть АФ в будущем? Какие задачи мы 
должны решать через концептуальную инженерию в отношении 
АКР? (Выявление нормативных ориентиров и академических 
стандартов; эпистемическая деколонизация, которая приводит к 
языковому и региональному разнообразию; расширение темати-
ческого поля АФ.) 
— Через какие метафилософские дискуссии представима АФ?  
 

Если понятие аналитической философии сохраняет для нас ценность, то 
мы не должны относиться к нему как к набору готовых характеристик 
или как к описанию исторических связей. Это понятие влияет на наши 
текущие и будущие практики, оно открыто для значительной ревизии. 
Задача уменьшения сексизма, расизма и эпистемической несправедли-
вости, например, в физике совсем незначительно влияет (если вообще 
влияет) на наше представление о понятии физики. Дело обстоит иначе 
в случае с понятием АФ: оно не подходит для названия некоторой фи-
лософии «аналитического типа» на эпистемически справедливой Земле-
Двойнике, в отличие от понятий «физика» и «философия», которые пре-
красно описывают дисциплины философии и физики на эпистемически 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 310 

справедливой Земле-Двойнике. Это означает, что наши социальные 
практики оказывают большое влияние на изменение понятия АФ. Лю-
бое определение АФ оказывается не только историческим или 
социологическим описанием существующей дисциплины, но и утвер-
ждением о распределении эпистемического авторитета внутри 
философии; споря о том, что такое АФ, мы спорим о том, какую фило-
софию мы хотим делать. 

 
Список литературы 

 
Васильев, В. В. (2019). Что такое аналитическая философия и почему 
важен этот вопрос? Философский журнал, 12(1), 144–158. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-144-158 
Логинов, Е. В. (Ред.). (2025a). Существование Бога? Современные пози-
ции и подходы. Санкт-Петербург: Умозрение. 
Логинов, Е. В. (2025b). К истории аналитико-континентального раз-
рыва. Analytica, 10, 1–75. 
Макеева, Л. Б. (2019). Аналитическая философия как историко-фило-
софский феномен. Философский журнал, 12(1), 130–143. 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-130-143 
Маслов, Д. К. (2025). Подспудное плетение духа: размышления о сущ-
ности аналитической философии. Analytica, 10, 323–359. 
Нехаев, А. В. (2025). «Холивар не выдержит двоих»: о границе между 
аналитической и континентальной философией. Analytica, 10, 158–243. 
Никифоров, А. Л. (2020). Является ли «аналитическая философия» фи-
лософией? Философские науки, 63(8), 7–21. 
https://doi.org/10.30727/0235-1188-2020-63-8-7-21 
Фролов, К. Г. (2025). О некоторых гипотезах по поводу доктринальных 
различий между аналитической и континентальной философией. 
Analytica, 10, 244–263. 
Шохин, В. К. (2015). Аналитическая философия: некоторые непрото-
ренные пути. Философский журнал | Philosophy Journal, 8(2), 16–27. 
Шохин, В. К. (2018). Новый феномен: страсти по аналитической фило-
софии. Философский журнал | Philosophy Journal, 11(4), 106–
114.https://doi.org/10.21146/2072-0726-2018-11-4-106-114 
Шрамко, Я. В. (2007). Что такое аналитическая философия? Эпистемо-
логия и философия науки, 11(1), 87–110. 
Юнусов, А. Т. (2025). О трёх аналитических философиях. Analytica, 10, 
90–140. 
Allen, R. & Smith, M. (1997). Introduction: Film Theory and Philosophy. In 
R. Allen & M. Smith (Eds.), Film Theory and Philosophy (pp. 1–35). New 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 311 

York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780198159216.003.0001. 
Beaney, M. (2013). What is Analytic Philosophy? In M. Beaney (Ed.), The 
Oxford Handbook of The History of Analytic Philosophy (pp. 3–29). Oxford: 
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ox-
fordhb/9780199238842.013.0039. 
Blattner, W. D. (2023). Is There a Distinction Between Continental & Ana-
lytic Philosophy? https://sites.google.com/a/georgetown.edu/prof-william-
blattner/continental-analytic-philosophy?authuser=0 
Bonino, G., Maffezioli, P. & Tripodi, P. (2021). Logic in Analytic Philoso-
phy: a Quantitative Analysis. Synthese, 198, 10991–11028. 
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02770-5 
Brake, E. (2023) Marriage and Domestic Partnership. In E. N. Zalta & U. 
Nodelman (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2023 
Edition). https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/marriage/ 
Casati, F. (2021). Heidegger and the Contradiction of Being: An Analytic In-
terpretation of the Late Heidegger. New York and London: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780429277924 
Coffa, J. A. (1991). The Semantic Tradition from Kant to Carnap: To the 
Vienna Station. Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139172240 
Cohen, L. J. (1986). The Dialogue of Reason: an Analysis of Analytical Phi-
losophy. New York: Oxford University Press. 
Conant, J. (2015). The Emergence of the Concept of the Analytic Tradition 
as a Form of Philosophical Self-Consciousness. In Beyond the Analytic-Con-
tinental Divide (pp. 25–66). London: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315766621  
Critchley, S. (2001). Continental Philosophy: a Very Short Introduction. New 
York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/actrade/9780192853592.001.0001  
Davies, S. (2013). Analytic Philosophy and Music. In T. Gracyk & A. 
Kania,The Routledge Companion to Philosophy and Music (pp. 204–304). 
New York: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203830376 
Dummett, M. (1993). Origins of Analytical Philosophy. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. 
Epstein, J. (2014). Sublime Noise: Musical Culture and the Modernist Writer. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press. 
Fricker, M. (2017). Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. 
New York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780198237907.001.0001 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 312 

Frost-Arnold, G. (2017). The Rise of "Analytic Philosophy": When and How 
Did People Begin Calling Themselves "Analytic Philosophers"? In S. 
Lapointe & С. Pincock (Eds.), Innovations in the History of Analytical Phi-
losophy (pp. 27–67). London, United Kingdom: Palgrave-Macmillan. 
https://doi.org/10.1057/978-1-137-40808-2 
Garry, A. (2024). Analytic Feminism. In E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edition) 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/femapproach-analytic/ 
Glock, H. J. (2008). What is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511841125  
Glock, H. J. (2013). Book-Symposium: What is Analytical Philosophy? In-
troduction. Journal for the History of Analytical Philosophy, 2(2), 36–42. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949 
Glock, H. J. (2018). The Awful English Language. Philosophical Papers, 
47(1), 123–154. https://doi.org/10.1080/05568641.2018.1429737 
Hacker, P. M. S. (2013). Analytic Philosophy: What, Whence, and Whither? 
In P. M. S. Hacker, Wittgenstein: Comparisons and Context (pp. 209–242). 
New York, NY: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780199674824.003.0010  
Hacking, I. (1999). The Social Construction of What? Cambridge, MA: Har-
vard University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv1bzfp1z 
Hallen, B. & Sodipo, J. O. (1986). Knowledge, Belief, and Witchcraft: Ana-
lytic Experiments in African Philosophy. Stanford, California: Stanford 
University Press. 
Haslanger, S. (2012). What Are We Talking About? The Semantics and Pol-
itics of Social Kinds. In Resisting Reality: Social Construction and Social 
Critique (pp. 365–380). New York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199892631.003.0013 
Healy, K. (2013). A Co-Citation Network for Philosophy. https://kieran-
healy.org/blog/archives/2013/06/18/a-co-citation-network-for-philosophy/. 
Hogenbirk, H. D. (2023). Detection of Words versus Good Old Counting: A 
Note on Mizrahi and Dickinson, "The Analytic-Continental Divide in Philo-
sophical Practice". Metaphilosophy, 54(5), 734–745. 
https://doi.org/10.1111/meta.12648 
Huang, Y. (2022). The Dilemma of Analytic Philosophy in Chinese. The 
Philosophical Forum, 53, 175–186. https://doi.org/10.1111/phil.12320 
Kallens, P. C., Hicks, D. J. & Jennings, C. D. (2022). Networks in Philoso-
phy: Social Networks and Employment in Academic Philosophy. 
Metaphilosophy, 53, 653–684. https://doi.org/10.1111/meta.12591 
Kreuzman, H. (2001). A Co-citation Analysis of Representative Authors in 
Philosophy: Examining the Relationship between Epistemologists and 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 313 

Philosophers of Science. Scientometrics, 50, 525–539. 
https://doi.org/10.1023/A:1012778307249 
Kuukkanen, J.-M. (2015). Postnarrativist Philosophy of Historiography. 
New York, NY: Palgrave. https://doi.org/10.1057/9781137409874 
Leiter, B. (2004). Introduction. In B. Leiter (Ed.), The Future for Philosophy 
(pp. 1–24). New York: Oxford University Press. 
Leiter, B. (2025). "Analytic" and "Continental" Philosophy. Philosophical 
Gourmet Report. https://philosophicalgourmet.com/analytic-and-continen-
tal-philosophy/ 
Levy, N. (2003). Analytic and Continental Philosophy: Explaining the Dif-
ferences. Metaphilosophy, 34, 284–304. https://doi.org/10.1111/1467-
9973.00274 
Levy, N. (2024). Philosophy, Bullshit, and Peer Review. Cambridge Univer-
sity Press. https://doi.org/10.1017/9781009256315 
Maar, A. (2016). Applying D. K. Lewisʼs Counterfactual Theory of Causa-
tion to the Philosophy of Historiography. Journal of the Philosophy of 
History, 10(3), 349–369. https://doi.org/10.1163/18722636-12341349 
Mitova, V. (2021). How to Decolonise Knowledge without Too Much Rela-
tivism. In S. Khumalo (Ed.), Decolonisation as Democratisation (pp. 24–47). 
Cape Town: HSRC Press. 
Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The Analytic-Continental Divide in 
Philosophical Practice: An Empirical Study. Metaphilosophy, 52(5), 668–
680. https://doi.org/10.1111/meta.12519 
Morag, T. (Ed.) (2023). Sartre and Analytic Philosophy. New York, NY: 
Routledge. https://doi.org/10.4324/9780429455919 
Noichl, M. (2021). Modeling the Structure of Recent Philosophy. Synthese, 
198, 5089–5100. https://doi.org/10.1007/s11229-019-02390-8 
Overgaard, S., Gilbert, P. & Burwood, S. (2013). Analytic and Continental 
Philosophy. In An Introduction to Metaphilosophy. Cambridge Introductions 
to Philosophy (pp. 105–135). Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139018043.006 
Petrovich, E. (2024). A Quantitative Portrait of Analytic Philosophy: Looking 
Through the Margins. Cham: Springer Nature Switzerland. 
https://doi.org/10.1007/978-3-031-53200-9 
Pérez, D. I. (2018). Languages for the Analytic Tradition. Philosophical Pa-
pers, 47(1), 49–69. https://doi.org/10.1080/05568641.2018.1429738 
Preston, A. (2004). Prolegomena to Any Future History of Analytic Philoso-
phy. Metaphilosophy, 35, 445–465. https://doi.org/10.1111/j.1467-
9973.2004.00330.x 
Preston, A. (2007). Analytic Philosophy: the History of an Illusion. New 
York: Continuum. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 314 

Rodriguez-Pereyra, G. (2013). The Language of Publication of "Analytic" 
Philosophy. Critica, 45(133), 83–90. 
https://doi.org/10.22201/iifs.18704905e.2013.718 
Schrift, A. D. (Ed.) (2010). The History of Continental Philosophy. London: 
Routledge. 
Schuringa, C. (2025). A Social History of Analytic Philosophy: How Politics 
Has Shaped an Apolitical Philosophy. New York, NY: Verso. 
Searle, J. (1995). The Construction of Social Reality. New York: Free Press. 
Soames, S. (2003). Philosophical Analysis in the Twentieth Century, vol. 1: 
The Dawn of Analysis. Princeton and Oxford: Princeton University Press. 
https://doi.org/10.1515/9781400825790 
Stevens, G. (2013). Analytic Philosophy as Philosophy. Journal for the His-
tory of Analytical Philosophy 2(2), 28–34. 
Toadvine, T. (2012). Introduction: Continental Philosophy: What and Where 
Will It Be? Southern Journal of Philosophy, 50(2), 171–179. 
https://doi.org/10.1111/j.2041-6962.2012.00107.x 
Tobi, A. T. (2020). Towards A Plausible Account of Epistemic Decolonisa-
tion. Philosophical Papers, 49(2), 253–278. 
https://doi.org/10.1080/05568641.2020.1779602 
Tucker, A. (2012). Sciences of Historical Tokens and Theoretical Types: His-
tory and the Social Sciences. In H. Kincaid (Ed.), The Oxford Handbook of 
Philosophy of Social Science (pp. 274–297). Oxford: Oxford University 
Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780195392753.013.0012 
Tucker, A. (2025). Historiographic Reasoning. (Elements in Historical The-
ory and Practice). Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/9781009324489 
West, D. (2010). Continental Philosophy: An Introduction. Cambridge: Pol-
ity. 
Westerhoff, J. (2017). Nāgārjuna on Emptiness: A Comprehensive Critique 
of Foundationalism. In J. Ganeri (Ed.), The Oxford Handbook of Indian Phi-
losophy (pp. 94–109). New York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199314621.013.7 
Williams, B. (1985). Ethics and the Limits of Philosophy. London: Fontana. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Malden, MA: Wiley-
Blackwell. https://doi.org/10.1002/9780470696675 
Wiredu, K. (1992). African Philosophical Tradition: a Case Study of the 
Akan. Philosophical Forum, 24, 35–62. Reprinted in J. Pittman (Ed.). (1996). 
African-American Perspectives and Philosophical Traditions (pp. 35–62). 
New York and London: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203827710 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 315 

Wiredu, K. (2002). Conceptual Decolonization as an Imperative in Contem-
porary African Philosophy: Some Personal Reflections. Rue Descartes, 36, 
53–64. https://doi.org/10.3917/rdes.036.0053 
Yi, J. & Bai, T. (2010). Studies in Analytic Philosophy in China. Synthese, 
175(1), 3–12. https://doi.org/10.1007/s11229-009-9534-8 
 
Информация об авторе: Черкасов Георгий Владиславович, младший 
научный сотрудник, Институт философии РАН, сектор теории позна-
ния, г. Москва; аспирант школы философских наук, Национальный 
исследовательский университет «Высшая школа экономики», 
gech.cherkasov@gmail.com. 
 
Поступила в редакцию: 27 сентября 2025 г. 
Принята к публикации: 21 октября 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 316 

Georgii V. Cherkasov 
 

Analytic Philosophy, an Interactive Kind:  
A User Manual (Warning: May Not Work) 

 
Abstract. I argue that analytic (AP) and continental (CP) philosophy are best 
understood as social classification categories that structure social practices 
(such as identification, institutional decision-making, and the formation of 
academic norms). These practices, in turn, feed back into and reshape the 
classifications themselves. Examples include the loosening of the boundaries 
between AP and CP, moves toward epistemic decolonization, and the increas-
ing thematic diversity of AP. I further argue that we should pursue conceptual 
engineering with an ameliorative aim, rather than a conceptual analysis of AP 
along the familiar lines of the standard debate — definition, ties of historical 
influence, family resemblance. I propose two models. On the classification-
first model, the question "What is AP?" is reinterpreted as "For what social 
purposes do we use the label 'AP'?". On the metaphilosophy-first model, AP 
is not treated as a fixed package of methods and normative ideals, but as an 
ongoing debate about methods and ideals. In the empirical part of the paper, 
I offer a synthetic review of existing quantitative studies and argue that (1) 
AP is more argumentative than CP; (2) CP is not more fragmented or hetero-
geneous than AP; and (3) most work in AP is done without logic. In the 
survey part, I classify positions in the standard debate as descriptive essen-
tialism, normative essentialism, historical-sociological deflationism, and 
family-resemblance deflationism. I also discuss AP-supremacism, revision-
ism, and views of AP as a political project, as normal science, as an illusion, 
and as a psychoanalytic imaginary. 
 
Keywords: analytic-continental divide, metaphilosophy, conceptual engi-
neering, epistemic decolonisation, essentialism, deflationism, family 
resemblance. 
 
Citation: Cherkasov, G. V. (2025). Analytic Philosophy, an Interactive Kind: 
A User Manual (Warning: May Not Work). Analytica, 10, 264–322. 
 
References 
 
Allen, R. & Smith, M. (1997). Introduction: Film Theory and Philosophy. In 
R. Allen & M. Smith (Eds.), Film Theory and Philosophy (pp. 1–35). New 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 317 

York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780198159216.003.0001. 
Beaney, M. (2013). What is Analytic Philosophy? In M. Beaney (Ed.), The 
Oxford Handbook of The History of Analytic Philosophy (pp. 3–29). Oxford: 
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ox-
fordhb/9780199238842.013.0039. 
Blattner, W. D. (2023). Is There a Distinction Between Continental & Ana-
lytic Philosophy? https://sites.google.com/a/georgetown.edu/prof-william-
blattner/continental-analytic-philosophy?authuser=0 
Bonino, G., Maffezioli, P. & Tripodi, P. (2021). Logic in analytic philosophy: 
a quantitative analysis. Synthese, 198, 10991–11028. 
https://doi.org/10.1007/s11229-020-02770-5 
Brake, E. (2023) Marriage and Domestic Partnership. In E. N. Zalta & U. 
Nodelman (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2023 
Edition). https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/marriage/. 
Casati, F. (2021). Heidegger and the Contradiction of Being: An Analytic In-
terpretation of the Late Heidegger. New York and London: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780429277924  
Coffa, J. A. (1991). The Semantic Tradition from Kant to Carnap: To the 
Vienna Station. Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139172240 
Cohen, L. J. (1986). The dialogue of reason: an analysis of analytical philos-
ophy. New York: Oxford University Press. 
Conant, J. (2015). The Emergence of the Concept of the Analytic Tradition 
as a Form of Philosophical Self-Consciousness. In Beyond the Analytic-Con-
tinental Divide (pp. 25–66). London: Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315766621  
Critchley, S. (2001). Continental philosophy: a very short introduction. New 
York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/actrade/9780192853592.001.0001 
Davies, S. (2013). Analytic philosophy and music. In T. Gracyk & A. Kania, 
The Routledge Companion to Philosophy and Music (pp. 204–304). New 
York: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203830376  
Dummett, M. (1993). Origins of Analytical Philosophy. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. 
Epstein, J. (2014). Sublime Noise: Musical Culture and the Modernist Writer. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press. 
Fricker, M. (2017). Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. 
New York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780198237907.001.0001 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 318 

Frolov, K. (2025). O nekotorykh gipotezakh po povodu doktrinal'nykh 
razlichii mezhdu analiticheskoi i kontinental'noi filosofiei [On Some Hypoth-
eses Regarding Doctrinal Differences between Analytic and Continental 
Philosophy]. Analytica, 10, 244–263. (in Russian). 
Frost-Arnold, G. (2017). The Rise of"Analytic Philosophy": When and How 
Did People Begin Calling Themselves "Analytic Philosophers"? In S. 
Lapointe & С. Pincock (Eds.), Innovations in the History of Analytical Phi-
losophy (pp. 27–67). London, United Kingdom: Palgrave-Macmillan. 
https://doi.org/10.1057/978-1-137-40808-2  
Garry, A. (2024). Analytic Feminism. In E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edition) 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/femapproach-analytic/ 
Glock, H. J. (2008). What is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511841125  
Glock, H. J. (2013). Book-Symposium: What is Analytical Philosophy? In-
troduction. Journal for the History of Analytical Philosophy, 2(2), 36–42. 
https://doi.org/10.4148/jhap.v2i2.1949 
Glock, H. J. (2018). The awful English language. Philosophical Papers, 
47(1), 123–154. https://doi.org/10.1080/05568641.2018.1429737 
Hacker, P. M. S. (2013). Analytic Philosophy: What, Whence, and Whither? 
In P. M. S. Hacker, Wittgenstein: Comparisons and Context (pp. 209–242). 
New York, NY: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/ac-
prof:oso/9780199674824.003.0010  
Hacking, I. (1999). The Social Construction of What? Cambridge, MA: Har-
vard University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv1bzfp1z  
Hallen, B. & Sodipo, J. O. (1986). Knowledge, belief, and witchcraft: analytic 
experiments in African philosophy. Stanford, California: Stanford University 
Press. 
Haslanger, S. (2012). What Are We Talking About? The Semantics and Pol-
itics of Social Kinds. In Resisting Reality: Social Construction and Social 
Critique (pp. 365–380). New York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199892631.003.0013  
Healy, K. (2013). A Co-Citation Network for Philosophy. https://kieran-
healy.org/blog/archives/2013/06/18/a-co-citation-network-for-philosophy/  
Hogenbirk, H. D. (2023). Detection of words versus good old counting: A 
note on Mizrahi and Dickinson, "The analytic-continental divide in philo-
sophical practice". Metaphilosophy, 54(5), 734–745. 
https://doi.org/10.1111/meta.12648  
Huang, Y. (2022). The dilemma of analytic philosophy in Chinese. The Phil-
osophical Forum, 53, 175–186. https://doi.org/10.1111/phil.12320 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 319 

Iunusov, A. T. O trekh analiticheskikh filosofiiakh [On the Three Analytic 
Philosophies]. Analytica, 10, 90–140. (in Russian). 
Kallens, P. C., Hicks, D. J. & Jennings, C. D. (2022). Networks in philosophy: 
Social networks and employment in academic philosophy. Metaphilosophy, 
53, 653–684. https://doi.org/10.1111/meta.12591 
Kreuzman, H. (2001). A co-citation analysis of representative authors in phi-
losophy: Examining the relationship between epistemologists and 
philosophers of science. Scientometrics, 50, 525–539. 
https://doi.org/10.1023/A:1012778307249 
Kuukkanen, J.-M. (2015). Postnarrativist Philosophy of Historiography. 
New York, NY: Palgrave. https://doi.org/10.1057/9781137409874 
Leiter, B. (2004). Introduction. In B. Leiter (Ed.), The Future for Philosophy 
(pp. 1–24). New York: Oxford University Press. 
Leiter, B. (2025). "Analytic" and "Continental" Philosophy. Philosophical 
Gourmet Report. https://philosophicalgourmet.com/analytic-and-continen-
tal-philosophy/ 
Levy, N. (2003). Analytic and Continental Philosophy: Explaining the Dif-
ferences. Metaphilosophy, 34, 284–304. https://doi.org/10.1111/1467-
9973.00274 
Levy, N. (2024). Philosophy, Bullshit, and Peer Review. Cambridge Univer-
sity Press. https://doi.org/10.1017/9781009256315 
Loginov, E. V. (Ed.). (2025a). Sushchestvovanie Boga? Sovremennye pozitsii 
i podkhody [The Existence of God? Contemporary Positions and Ap-
proaches]. Saint-Petersburg: Umozrenie. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2025b). K istorii analitiko-kontinental’nogo razryva [To-
wards a History of the Analytic-Continental Divide]. Analytica, 10, 1–75. (in 
Russian). 
Maar, A. (2016). Applying D. K. Lewisʼs Counterfactual Theory of Causa-
tion to the Philosophy of Historiography. Journal of the Philosophy of 
History, 10(3), 349–369. https://doi.org/10.1163/18722636-12341349 
Makeeva, L. B. (2019). Analiticheskaya filosofiya kak istoriko-filosofskii fe-
nomen [Analytical Philosophy as a Historical-Philosophical Phenomenon]. 
Filosofskii zhurnal | Philosophy Journal, 12(1), 130–143. (in Russian). 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-130-143 
Maslov, D. (2025). Podspudnoe pletenie dukha: razmyshleniia o sushchnosti 
analiticheskoi filosofii [The Dull Weaving of Spirit: Reflections on the Na-
ture of Analytic Philosophy]. Analytica, 10, 323–359. (in Russian). 
Mitova, V. (2021). How to Decolonise Knowledge without Too Much Rela-
tivism. In S. Khumalo (Ed.), Decolonisation as Democratisation (pp. 24–47). 
Cape Town: HSRC Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 320 

Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The analytic-continental divide in phil-
osophical practice: An empirical study. Metaphilosophy, 52(5), 668–680. 
https://doi.org/10.1111/meta.12519 
Morag, T. (Ed.). (2023). Sartre and Analytic Philosophy. New York, NY: 
Routledge. https://doi.org/10.4324/9780429455919 
Nekhaev, A. (2025). "Kholivar ne vyderzhit dvoikh": o granitse mezhdu 
analiticheskoi i kontinental'noi filosofiei "Holy War Can’t Carry Double": On 
the Border Between Analytical and Continental Philosophy. Analytica, 10, 
158–243. (in Russian). 
Nikiforov, A. L. (2020). Iavliaetsia li "analiticheskaia filosofiia" filosofiei? 
[Is "Analytic Philosophy" a Philosophy?]. Russian Journal of Philosophical 
Sciences, 63(8), 7–21. (In Russian). https://doi.org/10.30727/0235-1188-
2020-63-8-7-21 
Noichl, M. (2021). Modeling the structure of recent philosophy. Synthese, 
198, 5089–5100. https://doi.org/10.1007/s11229-019-02390-8 
Overgaard, S., Gilbert, P. & Burwood, S. (2013). Analytic and Continental 
Philosophy. In An Introduction to Metaphilosophy. Cambridge Introductions 
to Philosophy (pp. 105–135). Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781139018043.006 
Petrovich, E. (2024). A Quantitative Portrait of Analytic Philosophy: Looking 
Through the Margins. Cham: Springer Nature Switzerland. 
https://doi.org/10.1007/978-3-031-53200-9 
Pérez, D. I. (2018). Languages for the analytic tradition. Philosophical Pa-
pers, 47(1), 49–69. https://doi.org/10.1080/05568641.2018.1429738 
Preston, A. (2004). Prolegomena to any Future History of Analytic Philoso-
phy. Metaphilosophy, 35, 445–465. https://doi.org/10.1111/j.1467-
9973.2004.00330.x 
Preston, A. (2007). Analytic philosophy: the history of an illusion. New York: 
Continuum. 
Rodriguez-Pereyra, G. (2013). The language of publication of "analytic" phi-
losophy. Critica, 45(133), 83–90. 
https://doi.org/10.22201/iifs.18704905e.2013.718 
Schrift, A. D. (Ed.). (2010). The History of Continental Philosophy. London: 
Routledge. 
Schuringa, C. (2025). A social history of analytic philosophy: how politics 
has shaped an apolitical philosophy. New York, NY: Verso. 
Shokhin, V. K. (2015). Analiticheskaya filosofiya: nekotorye neprotorennye 
puti [Analytical Philosophy: Some Unbeaten Tracks]. Filosofskii zhurnal | 
Philosophy Journal, 8(2), 16–27. (in Russian). 
Shokhin, V. K. (2018). Novyi fenomen: strasti po analiticheskoi filosofii [A 
New Phenomenon: Emotions Run High for Analytic Philosophy]. Filosofskii 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 321 

zhurnal | Philosophy Journal, 11(4), 106–114. (in Russian). 
https://doi.org/10.21146/2072-0726-2018-11-4-106-114 
Shramko, Y. V. (2007). Chto takoe analiticheskaia filosofiia? [What is Ana-
lytic Philosophy?]. Epistemology & Philosophy of Science, 11(1), 87–110. (in 
Russian). 
Searle, J. (1995). The Construction of Social Reality. New York: Free Press. 
Soames, S. (2003). Philosophical Analysis in the Twentieth Century, vol. 1: 
The Dawn of Analysis. Princeton and Oxford: Princeton University Press. 
https://doi.org/10.1515/9781400825790 
Stevens, G. (2013). Analytic Philosophy as Philosophy. Journal for the His-
tory of Analytical Philosophy, 2(2), 28–34. 
Toadvine, T. (2012). Introduction: Continental Philosophy: What and Where 
Will It Be? Southern Journal of Philosophy, 50(2), 171–179. 
https://doi.org/10.1111/j.2041-6962.2012.00107.x 
Tobi, A. T. (2020). Towards A Plausible Account of Epistemic Decolonisa-
tion. Philosophical Papers, 49(2), 253–278. 
https://doi.org/10.1080/05568641.2020.1779602 
Tucker, A. (2012). Sciences of historical tokens and theoretical types: history 
and the social sciences. In H. Kincaid (Ed.), The Oxford Handbook of Philos-
ophy of Social Science (pp. 274–297). Oxford: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780195392753.013.0012 
Tucker, A. (2025). Historiographic Reasoning. (Elements in Historical The-
ory and Practice). Cambridge: Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/9781009324489 
Vasilyev, V. V. (2019). Chto takoe analiticheskaya filosofiya i pochemu va-
zhen etot vopros? [What Is Analytic Philosophy, and Why Is It Important to 
Ask?]. Filosofskii zhurnal | Philosophy Journal, 12(1), 144–158. (in Rus-
sian). https://doi.org/10.21146/2072-0726-2019-12-1-144-158 
West, D. (2010). Continental Philosophy: An Introduction. Cambridge: Pol-
ity. 
Westerhoff, J. (2017). Nāgārjuna on Emptiness: A Comprehensive Critique 
of Foundationalism. In J. Ganeri (Ed.), The Oxford Handbook of Indian Phi-
losophy (pp. 94–109). New York: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199314621.013.7 
Williams, B. (1985). Ethics and the Limits of Philosophy. London: Fontana. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Malden, MA: Wiley-
Blackwell. https://doi.org/10.1002/9780470696675 
Wiredu, K. (1992). African philosophical tradition: a case study of the Akan. 
Philosophical Forum, 24, 35–62. Reprinted in J. Pittman (Ed.). (1996). Afri-
can-American Perspectives and Philosophical Traditions (pp. 35–62). New 
York and London: Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203827710 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 322 

Wiredu, K. (2002). Conceptual decolonization as an imperative in contempo-
rary African philosophy: some personal reflections. Rue Descartes, 36, 53–
64. https://doi.org/10.3917/rdes.036.0053 
Yi, J. & Bai, T. (2010). Studies in Analytic Philosophy in China. Synthese, 
175(1), 3–12. https://doi.org/10.1007/s11229-009-9534-8 
 
Authorʼs information: Georgii V. Cherkasov, Junior Research Fellow, In-
stitute of Philosophy, Russian Academy of Sciences, Moscow; PhD student, 
Doctoral School of Philosophy, HSE University, gech.cher-
kasov@gmail.com. 
 
Received: 27 September 2025 
Accepted: 21 October 2025 
Published: 28 December 2025 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 323 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-323-359 
УДК 101 
 

Денис Константинович Маслов  
 

Подспудное плетение духа: размышления о 
сущности аналитической философии1 

 
Аннотация. В статье предлагаются рассуждения о сущности и попыт-
ках определения аналитической философии. Рассматриваются уже 
предложенные определения и их проблемы, а также поднимается во-
прос о способе определения видов философии. Далее рассматриваются 
генетические, институциональные, социологические аспекты, и предла-
гается способ определения её через типические черты с обращением к 
стилистическому критерию, нормам и канонам.  
 
Ключевые слова: аналитическая философия, метафилософия, социоло-
гия аналитической философии. 
 
Для цитирования: Маслов, Д. К. (2025). Подспудное плетение духа: 
размышления о сущности аналитической философии. Analytica, 10, 323–
359. 
 

§ 0. 
В настоящей статье предлагаются размышления о сущности ана-

литической философии, и предпринимается попытка типического 
подхода к её определению через стиль мышления. В первом разделе рас-
сматриваются общие черты философии вообще и несколько 
распространённых подходов к определению аналитической философии 
(далее — АФ) в частности, а также выделяются основные затруднения, 
возникающие при попытках её строгого определения. Во втором раз-
деле речь идёт о том, что к очерчиванию существа АФ лучше подходить 
не терминах необходимых и достаточных условий, но в терминах типи-
ческих черт, поскольку попытки строгих дефиниций всегда будут 
наталкиваться на контрпримеры. Типический подход подразумевает 

 
1 Этот текст не претендует на оригинальность идей, но представляет собой 

размышления над моими убеждениями по поводу сущности и вытекающих из неё 
достоинств и недостатков аналитической философии. Я выражаю свою благодарность 
Георгию Черкасову, Александре Никулиной и Родиону Савину за ценные замечания и 
критику при подготовке этого текста. 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-323-359


 
Analytica, 2025, Том 10 

 324 

выделение главных черт, исходя из которых определятся также и неха-
рактерные проявления аналитической философии. Согласно этому 
подходу, объяснение существа АФ должно опираться на канон и руко-
водящие нормы, учитывать социологический критерий академического 
воспроизводства и отталкиваться от исторических истоков АФ. В тре-
тьем разделе кратко рассматриваются некоторые генетические 
особенности, характерные для АФ, в частности два основных источника 
её происхождения и исторически сложившаяся укоренённость в англий-
ском языке. В четвёртом разделе рассматриваются некоторые 
социологические и институциональные характеристики, присущие ана-
литической философии, касающиеся устройства, связи с методологией 
в широком смысле и проистекающих из них стратегий написания и пуб-
ликации текстов. В частности, речь идёт о специализации, технизации и 
упоре на работу с небольшими, решаемыми проблемами. В пятом раз-
деле предпринимается попытка обобщить сказанное до сих пор и 
представить стилистический критерий АФ как указание на ряд норм и 
сопутствующие этим нормам каноны текстов, проблем и способа их ре-
шения, присущие ядру АФ. Согласно такой перспективе, АФ 
оказывается коллективной деятельностью по созданию позиций, поня-
тий, различений и аргументов через решение малых проблем. В шестом 
разделе предлагаются некоторые критические замечания, указывающие 
на границы эффективности АФ. В частности, речь идёт о фрагментиро-
ванности, забвении важных философских проблем или меньшей 
чувствительности к ним. 

 
§ 1.  

Попытки определения философии представляют собой настолько 
же трудное, насколько и прекрасное занятие, ведь, как мы знаем, пре-
красное — трудно2. Вопрос о сущности философии является, пожалуй, 
одним из самых важных философских вопросов ввиду того, что он яв-
ляет собой сущность самой философии: он направлен на осмысление 
той деятельности, которой заняты философы. И поскольку философия 

 
2 Возможно, именно трудность этого вопроса и некоторая кажущаяся 

«легковесность» получаемых результатов приводит некоторых респектабельных 
отечественных философов к скептицизму относительно метафилософских занятий. 
Например, Виталий Целищев пишет: «Очевидно, что в отсутствие интереса к чтению 
серьёзных источников в области аналитической философии либо же в отсутствие 
соответствующей квалификации в этой конкретной сфере некоторые исследователи 
начинают разговор о пресловутой метафилософии» (Целищев, 2018, 147). 
Валерий Суровцев (2010) занимает сходную позицию и видит в отказе от «большой» 
философии сильную сторону АФ: он выделяет «мелкотемье» и внимание к техническим 
деталям и нюансам в качестве достоинств, позволяющих добиваться конкретных 
интересных результатов. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 325 

занята осмыслением наших практик в широком смысле, к ней же отно-
сится и её самоосмысление; философия — это систематическая 
рефлексивная понятийная деятельность. Как правило, вопрос о сущно-
сти философии поднимается при изменении (или его завершении) в 
понимании мира, смене исторической эпохи и подведении итогов: этот 
вопрос инициируется в ходе осмысления изменений и поиска дальней-
шего пути. Кажется, именно это происходит в последние десятилетия; 
под именем метафилософии набирает популярность вопрос о сущности 
и методах философии, особенно в рамках философии аналитической: 
только за последние годы вышло несколько фундаментальных работ о 
природе философии (см. Williamson, 2007, 2018; Dummett, 2010; 
Rescher, 2014; также см. Шнедельбах, 2018). Та же тенденция видна и в 
отечественной печати (Никифоров, 2009; Васильев, 2019а; Williamson, 
2019; Скрипник 2020)3. 

Вопрос о том, что собой представляет аналитическая философия, 
сужает релевантную область; это вопрос о сущности определённой су-
ществующей философии4. Вопрос о том, что такое АФ, оказывается не 
менее проблематичным, чем вопрос о природе философии вообще. Он 
широко обсуждается в англоязычной среде, и в последние годы он ак-
тивно обсуждается среди отечественных философов, см. далеко не 
полный список работ (Шрамко, 2007; Ламберов, 2010; Суровцев, 2010; 
Шохин, 2013, 2015, 2018а, 2018б, 2024; Целищев, 2000, 2018; Джохадзе 
2016; Скрипник, 2018; Макеева, 2019; Васильев, 2019б).  

Во многом вопрос о природе АФ актуализируется в связи с её 
экспансией и развитием по сравнению с её исходными формами и ти-
пичными проблемами. К настоящему моменту эти процессы привели к 
тому, что философы в рамках АФ занимаются практически любой тема-
тикой5. Ввиду доминирования АФ в философии последнее время и 

 
3 Следует упомянуть незаслуженно обойдённые вниманием работы о сущности 

философии новосибирского историка философии Василия Павловича Горана, который не 
относится к числу представителей АФ (Горан, 1996, 1997, 2007; см. Маслов, 2025). 

4 У АФ появилась своя история и свои исследования собственных истоков (см. 
напр. среди прочих многочисленных работ: Dummett, 1993; Preston, 2017, 2019; Глок, 
2021). Эта тенденция стала для некоторых авторов поводом заговорить о конце АФ: по их 
мысли, появление у АФ исторического измерения и отход от изначального 
антиисторического или а-исторического задора вместе с отказом от разрыва с 
предшествующей традицией свидетельствуют об окончательном упадке программы АФ 
(см. фон Вригт, 2013), однако этот вывод кажется поспешным. Тем не менее, по 
свидетельству Роберта Брэндома, в 70-е годы и ранее в АФ занятие историей философии 
нередко рассматривалось с пренебрежением, как «мусор», как удел тех, кто не смог 
заниматься по-настоящему серьёзными, то есть формально-техническими вопросами 
(Brandom, 2008, 201, 206). 

5 Хотя это расширение встречает консервативную реакцию: так, очевидно, что 
упомянутый выше Виталий Целищев негативно относится к расширению тематики, так 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 326 

частичного вытеснения иных течений в другие дисциплины и области 
(история философии, литература, литературоведение, теология, соци-
альные науки, медиа исследования, эстетика и т. д.), именно философия 
как таковая всё чаще ассоциируется с АФ. АФ оказывается крупнее по 
количеству философов, наличию направлений, школ и течений. Лолита 
Макеева пишет в связи с этим: «Таким образом, мир аналитической фи-
лософии является практически самодостаточным миром» (Макеева, 
2019, 141). Такая экспансия приводит к размыванию идентичности и от-
части утере характерных черт (см. Джохадзе, 2016; Скрипник, 2018; 
Джохадзе, 2018), и тем самым к попыткам осмыслить собственное по-
ложение, сущность и задачи. 

Вопрос об определении сущности АФ не поддаётся простому ре-
шению. Проблема состоит в том, что попытки чёткого и 
содержательного определения упираются в то, что так или иначе какая-
то часть АФ остаётся вне рамок предполагаемой дефиниции. В разное 
время предлагались разные критерии для определения АФ: географиче-
ский (Nagel, 1936), генетический, предметный, методологический (см. 
Суровцев, 2010). Как правило, выделяют такие отличающие АФ от дру-
гих типов философии критерии, как строгость, ясность, рациональная 
аргументация, опора на науку и формальные методы, отказ от метафор 
и т. д. Во многом всё это верно, однако суть проблемы определения АФ 
состоит в том, что ни один из критериев сам по себе не позволяет чётко 
определить границы искомого понятия и задать необходимые и доста-
точные условия, которые бы относили к нему все те явления, которые 
мы склонны интуитивно считать принадлежащими к АФ. 

Это создаёт неудобную ситуацию, когда, с одной стороны, нам 
интуитивно понятно, что такое АФ, но с другой стороны, крайне трудно 
определить этот феномен удовлетворительным способом. Целищев пи-
шет, что АФ — это «хорошо понимаемое движение» (2018, 140), однако 
в то же время он отмечает, что «сам термин "аналитическая философия" 
является расплывчатым собирательным именем для большого числа фи-
лософских движений» (там же, 142). Поэтому «[л]юбая попытка 
получить какую-то общую для них характеристику, что и является глав-
ной целью автора рассматриваемых статей, обречена на неудачу, ибо 
такого рода попытки заведомо приводят к сверхупрощениям» (там же, 
143). Это верно, хотя в итоге это необязательно должно приводить к от-
казу от этих попыток. Кажется, что Виталий Валентинович 
придерживается в вопросе определения АФ принципа I know it when I 
see it и поэтому не считает этот вопрос действительно интересным, 

 
же как и к «экзотической», с его точки зрения, деятельности некоторых отечественных 
представителей АФ. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 327 

пусть он и вынужден высказываться по этому поводу; он неодобри-
тельно отзывается о попытках определения АФ как об «индустрии» 
(Целищев, 2018, 138). В силу интуитивной понятности того, что такое 
АФ, он отказывается от поиска объяснения её природы и предлагает 
вместо этого заниматься конкретными вопросами в её размытых и ин-
туитивно понятных рамках. Такой подход, хотя и понятен, 
представляется неудовлетворительным, и очевидно, что многие пред-
ставители АФ не согласятся с такой установкой на отказ от определения 
АФ. 

Эти размышления поднимают вопрос о том, следует ли вообще 
говорить о единой традиции, или же скорее мы имеем дело с рядом 
очень слабо связанных течений, которые мы весьма условно обозначаем 
как АФ. В силу перечисленных трудностей некоторые авторы приходят 
к выводу об иллюзорности, фиктивности АФ как таковой (Preston, 2007; 
см. также обсуждение в Целищев, 2018; Шохин, 2024), то есть о некото-
рого рода механическом объединении разнородных философий под 
одним названием. Характерна (хотя и иногда наивна) линия рассужде-
ния, гласящая, что если многообразие индивидов несводимо к единому 
понятию на основании одного общего свойства, то и соответствующий 
род не существует, иллюзорен, и разговоры о нём — фикция. 

Генетический критерий определения АФ указывает на её сущ-
ностные черты исходя из её возникновения из духа борьбы против 
метафизики британского идеализма, инспирированного Гегелем. Под-
разумевается, что метафизически настроенная философия не может 
принадлежать к АФ, поскольку это противоречило бы её изначальному 
образу. В свете такого критерия существенная часть современных ана-
литических исследований выпадает за пределы АФ. Даже если считать 
тенденцию к отказу от идеализма и метафизики ведущей для АФ в 30-е 
годы, то современная АФ как минимум с 1950-х годов во многом погру-
жена в метафизическую проблематику. В похожем ключе, например, 
фон Вригт (фон Вригт, 2013) считал, что с появлением исторического 
измерения внутри АФ она перестала существовать как явление, и нечто 
новое пришло ей на смену. Тем не менее представляется, что вместо 
провозглашения конца АФ следует рассматривать эти процессы как но-
вый этап, связанный с возникновением в её рамках исторических 
исследований и тем самым ростом самоосознания6. Тем не менее само 
суждение о том, что АФ уже закончилась и вместо неё мы имеем что-то 
иное и новое, не лишено интереса: не исключено, что так оно и есть, 
однако, даже если так, узнать об этом мы сможем лишь по прошествии 
времени. Ещё одним примером рабочего, но недостаточного 

 
6 Начало этого процесса можно отсчитывать с книги Хилтона (Hylton, 1993). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 328 

определения является тезис Даммита, который определял АФ через 
лингвистический, концептуальный анализ и возводил её истоки к Фреге 
(Dummet, 1993). Такая концепция натолкнулась на критику Уильямсона 
(Williamson, 2007), который вполне обоснованно утверждал, что такая 
дефиниция не может претендовать на полноту и исчерпывающий харак-
тер. 

В современных отечественных дискуссиях последнего времени 
также звучат разные предложения в отношении определения сущности 
АФ. В частности, на специальном семинаре в Институте философии 
РАН «Что такое аналитическая философия?»7 были высказаны следую-
щие мысли. Вадим Васильев (также см. Васильев 2019б) считает, что 
АФ является прямым продолжением классической философии, тогда 
как континентальная философия (что бы это ни значило) является не со-
ответствующим ей духом ответвлением, которое поэтому разрывает с 
классической философской традицией. Сходного убеждения придержи-
вается Дмитрий Иванов, который считает, что АФ — это просто 
философия, какой она должна быть. В этой оптике всё, что отличается 
от АФ, как правило, оказывается в той или иной степени девиацией от 
нормальной, хорошей философии. Евгений Логинов в своём выступле-
нии на семинаре предлагает социологический, или, как он сам его 
называет, историографический критерий (см. Логинов, 2025). Он заклю-
чается в выделении определённого круга канонических представителей 
ранней АФ и последующем выстраивании ряда генетических преемств 
по схеме «учитель-ученик», так что аналитическим философом оказы-
вается тот, кто является учеником аналитического философа; этот 
подход учитывает также цепочки цитирования и прочие формальные ас-
пекты. Артём Юнусов предлагает выдвинуть несколько критериев для 
оценки, так что в их совокупности они позволяют с большой (но не ис-
черпывающей) точностью отличить представителя АФ от философа 
иного толка прежде всего через указание на направляющие нормы и 
идеалы АФ (Юнусов, 2025). Такие авторы, как Суровцев (2010) и Глок 
(2021), отмечают, что АФ скорее следует определять через указание на 
семейное сходство ряда критериев.  

Описание природы АФ (как, впрочем, и многих других феноме-
нов) оказывается невозможным в строгом смысле, если оно 
предполагает в качестве цели законченное определение, позволяющее 
строго и однозначно указать на все её проявления и всех её представи-
телей (в том числе будущих), а также отличить АФ от любой другой 
философии, подобно тому как мы можем определять и 

 
7 См. запись дискуссии: https://www.youtube.com/ watch?v=qCgCdNEfbjA&t= 

8133s. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 329 

классифицировать химические элементы по атомной массе. Процессы, 
связанные с деятельностью разумных существ, не могут быть опреде-
лены дефиниторно в смысле точных наук: такой подход всегда будет 
уязвим к контрпримерам и изменениям. Это всегда вызывает «противо-
речия» (не в строго логическом смысле), поскольку речь идёт о 
процессах и тенденциях рефлективной и понятийной деятельности. Эти 
процессы находятся в постоянном становлении и изменении, что делает 
дефиницию в строгом смысле невозможной, по крайней мере до тех пор, 
пока эти процессы не закончены. 

Критерий Логинова и подход Юнусова кажутся мне наиболее 
перспективными. В то же время социологический критерий, будучи 
формально верным, не даёт нам содержательной информации о том, чем 
характерна АФ. Такой подход при всей привлекательности содержит 
также и следующую проблему: в случае наличия нескольких учителей, 
часть из которых не принадлежит АФ, он, кажется, не позволяет опре-
делить принадлежность или непринадлежность философа к АФ. Также 
он не учитывает возможность «смены лагеря», когда философы «конти-
ненталы» становятся аналитиками и наоборот. Вспомним случай Рорти 
и его ученика Брэндома, который находится под влиянием Гегеля; сам 
Рорти был учеником Карнапа и других философов, что, согласно социо-
логическому критерию, делает его частью АФ, а Брэндом был также 
учеником Селларса. Что касается нормативного подхода, предлагаемого 
Юнусовым, то можно представить философов, формально или социоло-
гически принадлежащих АФ, но едва ли удовлетворяющих её идеалам 
и нормативным ориентирам (к примеру, Ирад Кими8).  

 
§2. 

В свою очередь, я хотел бы предложить типический подход к 
определению АФ, предполагающий отказ от попыток строгой дефини-
ции. Вместо этого он являет собой попытку помыслить типическое, 
характерное, в то же время оставляя место и для нехарактерных, нети-
пичных случаев. Принятие такого подхода требует признать, что не всё 
многообразие проявлений АФ будет отражено в определении равным 
образом: принадлежность к АФ градуальна и зависит от нескольких па-
раметров. Однако, пожалуй, это точное разграничение и не требуется, 
если удастся схватить типическое и существенное. Более серьёзная про-
блема и источник споров кроется в том, что именно определять как 
типическое и насколько такое типическое действительно отражает при-
роду АФ. Исходя из очерченных в прошлом разделе трудностей, 

 
8 См. обсуждение его книги на русском языке на семинаре МЦИС: 

https://www.youtube.com/watch?v=tbPIuj7rNyY. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 330 

вероятно, не стоит ожидать единодушия в попытках определения АФ: в 
спорах всегда возможно выделение конкурирующих определений. 
Предлагаемый подход не будет срабатывать в некоторых случаях, и по-
этому его не следует воспринимать как слишком строгий и ожидать от 
него больше, чем он способен дать. Ясно, что в случае разговора о фи-
лософии как о деятельности разумных и свободных существ не следует 
слишком серьёзно относиться к дефинициям, поскольку они изменчивы 
и контекстуально зависимы (для разных целей мы можем использовать 
разные понятия) и допускают иные типологии. Тем не менее они необ-
ходимы хотя бы для ориентации и в качестве рабочих определений, при 
всём несовершенстве таковых9. 

Попытка осмыслить сущность вещи является именно философ-
ской. Это означает, что связанный с подобной попыткой дискурс будет 
подчиняться несколько иным правилам, нежели речь о предметах в 
мире. Как правило, все общие высказывания, которые не касаются объ-
ектов неживой природы, оказываются лишь каноническими, то есть они 
предполагают знакомство с нормальными случаями, что подразумевает 

 
9 Стоит подчеркнуть, что не следует слишком серьёзно воспринимать деление 

философии на АФ и континентальную философию. Более того, если утрировать 
тенденцию к проведению различий, то следует признать, что АФ как таковой не 
существует, поскольку выделение нескольких подгрупп или течений позволяет сделать 
вывод об условности или фиктивности понятия АФ, как это делает Престон. Известный 
отрывок из книги Уильямсона с перечислением совершенно разных представителей АФ 
является хорошей иллюстрацией:  

 
Не имеет смысла отрицать, что такие философы являются 

«аналитиками», поскольку этот термин привычно применяется к 
широкой, нестрогой традиции, связанной внутренней каузальной сетью 
влияния и коммуникации, а не совместно разделяемыми сущностными 
свойствами или общим методом: что общего у Фреге, Рассела, Мура, 
Витгенштейна, Карнапа, Айера, Куайна, Остина, Стросона, Дэвидсона, 
Ролза, Уильямса, Энском, Гиса, Армстронга, Смарта, Фодора, Даммита, 
Уиггинса, Маркуса, Хинтикки, Каплана, Льюиса, Крипке, Файна, ван 
Инвагена, Сталнакера, так что это позволяло бы отличить их от не-
аналитических философов? … «Аналитическая философия» является 
выражением живого языка, попытка стипуляции определённого смысла 
(для её обозначения), которая исключает из неё многих из только что 
перечисленных философов, не достигнет ничего, кроме недолгой 
терминологической путаницы (Williamson, 2007, 21). 
 
Как объединить философию обыденного языка и логических позитивистов, 

аналитический марксизм и диалетеизм, прагматизм и неоаристотелизм и т. д.? Скорее, я 
бы предложил прочитывать вывод Престона более мягко: как тезис о несводимой к 
одному понятию множественности проявлений АФ, из чего не следует делать вывод о её 
фиктивности. Специфика АФ и её обсуждение имеет смысл при сравнении её с другими 
формами философии, и если мы уже находимся в рамках АФ, то общность теряет 
значение, и на первый план выходят различия. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 331 

хотя бы смутное знакомство с исключениями или нетипичными прояв-
лениями. Только точные науки могут позволить себе квантификацию по 
предметным областям без введения исключений (что не означает, что и 
в точных науках не может быть исключений и нестандартных случаев). 
Иными словами, философия высказывается не в дескриптивном ключе 
об индивидах, но о классах индивидов и нашей понятийной деятельно-
сти, их соотношениях и устройстве, а также об устройстве нашей речи 
о них (семантика, прагматика, эпистемология и т. д.) Философия как вы-
явление сущности вещей в мире будет отличаться от философии как 
исследование процессов, связанных с деятельностью мыслящих су-
ществ, здесь можно говорить о философии объектного и высшего 
уровня (мета-философии, или мета-метафизики).  

Высказывания о философии, как правило, имеют ограниченный 
по широте применимости и охвату характер, хотя в другом отношении 
они принимают форму всеобщих, неограниченных высказываний (по 
крайней мере, они претендуют на такую форму). Они оказываются кон-
текстуально зависимыми, хотя и, как правило, стремятся быть 
абсолютными, несвязанными контекстами и прочими ограничениями. 
Это означает, что определённое высказывание, например, что филосо-
фия занимается концептуальным исследованием, будет хотя и верным, 
но неполным или недостаточно точным содержательно, ведь и физика 
создаёт понятия и уточняет их. Высказывания о типическом, о трендах 
и тенденциях как об изменении типического в философии создают впе-
чатление господства той или иной теории или точки зрения, особенно в 
учебных пособиях, однако такие высказывания, как правило, упускают 
или не придают значения тем фактам о философиях, которые не вписы-
ваются в общую картину. Скажем, можно говорить о господстве 
(нео)кантианства в философии в конце XIX века, и это будет верно 
именно в смысле тенденции, но не в том отношении, что в это время не 
было никаких других альтернатив. Однако мы с основанием выделяем 
некоторую философию как доминирующую ввиду произведённого ей 
воздействия и привнесённых новшеств; мы говорим о ней, потому что 
она существенна и оказала влияние на развитие нашего понятийного ап-
парата и перспективы, наших предпосылок. Доминирование также 
ограничено во времени и географически. Сегодня иногда (особенно это 
касается немецкой философии) говорят про отказ от идеализма и от ме-
тафизики вообще, о господстве натуралистической картины мира 
модерна, основанной на эмпирическом естествознании и исключении 
сверхъестественных сущностей (см. Schnädelbach, 1992; Habermas, 
2000; Lutz-Bachmann, 2018). Хотя в некотором смысле это верно, по-
скольку, действительно, в западной философии в настоящее время 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 332 

преобладают ориентированные на научное мировоззрение теоретиче-
ские комплексы, однако такое высказывание может быть 
«опровергнуто» ссылкой на современные метафизические теории идеа-
листического характера (в том числе в АФ), которые предлагают 
полнокровный идеализм догматического толка в кантианском смысле 
слова (например, панпсихизм или идеализм Бернардо Каструпа) или 
хотя бы элементы такового. Кроме того, другие философские традиции 
не подпадают под эту характеристику. Поэтому высказывания о фило-
софии составляют видимые «противоречия» в гегелевском смысле 
(философия есть А, философия есть не-А), поскольку высказываются о 
«бесконечных» или «абсолютных» предметах, то есть о процессах и со-
знательной человеческой деятельности, которая имеет 
автореферентный характер, направлена сама на себя. Поэтому речь о та-
ких предметах порождает проблемы и «противоречия». Такие 
высказывания, если понимать и принимать их буквально, окажутся лож-
ными10 или, в гегелевском идиолекте — «односторонними», поскольку 
они будут высказывать лишь частный случай и выделять некий аспект, 
хотя в то же время по праву претендовать на значимость в смысле пре-
обладания или господствующей тенденции в заданном контексте или 
определённом смысле. В многообразии проявлений философии требу-
ется именно попытка выявить типическое, хотя оно и будет 
«опровергаться» или ограничиваться не вписывающимися в схему част-
ными случаями и исключениями. Выявление типического означает и 
признание его ограниченности с точки зрения целого, хотя типическое 
и характерно, и требуется осознание и концептуализация нетипиче-
ского, выходящего за его рамки11. Это предполагает как учёт философий 

 
10 Известно, что Крипке называл все предшествующие философии ложными, 

тогда как Дэвидсон указывал на то, что большая часть наших убеждений истинна. 
Думается, что хотя бы некоторая их часть относится к философии. Оба эти высказывания 
верны, хотя и в разном отношении и в разной степени; кажется, что Крипке сам не 
понимал, в чём он прав и в чём он неправ, а его понимание философии было (как минимум 
на 1980 г.) весьма наивным. 

11 Здесь следует прояснить понятийные средства, используемые Гегелем. Для 
описания объектного уровня рассмотрения предметов он использует понятия «конечного» 
и «рассудочного» познания. Поскольку такое познание не является рефлексивным и в 
этом смысле не может выйти за свои пределы, оно противопоставляется спекулятивно-
разумному (абсолютному) способу познания, который оказывается рефлексивным и 
направлен сам на себя. Всякая форма философии, представленная в истории, оказывается 
истинной в смысле контекстуальной зависимости от конкретных предметных областей, 
для которых она оказывается адекватной, но она оказывается односторонней или, что в 
идиолекте Гегеля то же самое, ложной, если рассматривается как безграничная и 
контекстуально независимая, поскольку частная философия не удовлетворяет 
требованиям холизма. Только холизм, определённого рода логическая география наших 
предметных областей, оказывается «истинным». В этом отношении Гегель предстаёт как 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 333 

с точки зрения их популярности или распространённости, так и разде-
ление на разные предметные области с разными онтологиями, 
эпистемологиями и т. д. С одной стороны, если мы говорим о профес-
сиональном академическом сообществе АФ, то упомянутый Каструп 
выглядит одиноко на фоне подавляющего большинства физикалистов, 
однако с точки зрения философии как убеждений обычных людей «спи-
ритуализм» в той или иной форме окажется весьма и весьма 
популярным, хотя, как правило, и неотрефлексированным убеждением. 
С другой стороны, допустим, что существенное количество аналитиче-
ских метафизиков являются редуктивными физикалистами, из чего в 
первом приближении должно следовать отрицание существования сво-
боды воли. Однако иные дисциплины, такие как этика, эстетика, 
социальная философия, философия действия и прочие, во многом или 
целиком основаны на признании агентности, то есть свободы воли и вы-
бора хотя бы в некотором минимальном смысле. Отсюда становится 
несколько яснее значение гегелевской формулы, если мы применим её 
в высказывании о философии: она есть А, и она же есть не-А, хотя и в 
разном смысле и отношении. 

Такой типический подход к определению требует включения в 
него нескольких критериев, которые можно нечётким образом поме-
стить в рамки одной категории. Мне кажется наиболее интересным и 
перспективным понятие стиля мышления12. Стилистический критерий 
выражает «душу» философии, которая связана с каноном и набором 
ценностей и правил, составляющих дух философии. Говоря о стиле, я 
имею в виду не текст и форму выражения (хотя в трудно поддающемся 
определению смысле это связанные вещи), но скорее некоторые род-
ственные, генетически (т. е. в силу своего развития в рамках 
исторической преемственности) связанные способы, рамки и нормы 
мысли и исследования. Это понятие включает в себя и вопросы тема-
тики, метода исследования, способа мышления, написания текстов как 
таких сущностей, в которых и философия «хранится» наряду с живой 
речью и практиками. Помимо устной речи, существенно ограниченной 
географически и во времени, именно тексты являются преимуществен-
ным посредником и в этом смысле «домом» философии — тем, что 
поддерживается устной традицией и поддерживает её. Это верно и для 

 
метафилософ по преимуществу, и его философия предстаёт как систематическое 
исследование форм философии как понятийных форм мысли, действительного 
проявления разума в наших практиках. 

12 Макеева (2019, 135) указывает на особый стиль мышления и философствования. 
Логинов отказывается от стилистического критерия как недостаточного. Здесь стоит 
указать на криптическое высказывание Кирилла Родина о том, что стиль является 
наиболее важным в философии (в личном разговоре).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 334 

АФ. Это так или иначе образует и задаёт рамки изначального канона, 
который формирует последующую традицию (позитивно и негативно); 
такой канон может и неизбежно будет претерпевать изменения, однако 
сохраняя при этом преемственность общих норм, правил и идеалов. 

Наиболее важное в искомом понятии, пожалуй, можно опреде-
лить через влияние аргументов и концепций на ход дискуссий и 
обсуждение проблем в той мере, в которой это меняет философский 
ландшафт. Такие влияния направляются нормами и идеалами, разделя-
емыми философами. В этом отношении работы Куайна и Карнапа 
оказываются фундаментальными для обсуждения вопросов языка и он-
тологии, Крипке — для вопросов модальности и метафизики и т. д. 
Кажется, что обсуждение устройства науки, идеального языка и сход-
ных проблем, которые были центральными в первой половине 
прошлого века, отступили на второй план, хотя такие дискуссии всё ещё 
ведутся. Тем не менее эти проблемы задали образ и ядро АФ, так что 
она связана с вниманием к языку, эксплицитной аргументацией и опо-
рой на логику (даже если мы отрицаем то, что владение символической 
логикой является обязательным условием для принадлежности к АФ), 
попыткой постичь вещи «объективно», подобно научному познанию. 

 
§3. 

Попытка определения типического в АФ должна охватывать и 
прошлое, и возможное будущее, если только мы хотим видеть единство 
в традиции и не разделять её на разные философии. Поэтому прежде 
всего хотелось бы предложить генетическую попытку определения АФ 
как типа философии, который возник и исторически укоренился в ан-
глийском языке и прежде всего в Британии и США, откуда уже 
последовала экспансия в другие страны. АФ социологически восходит 
к этим истокам, связь с которыми обеспечивает генетическую преем-
ственность по «инициации» от учителя к ученику (см. раздел 4). 
Пожалуй, можно согласиться, что изначальный импульс АФ возник в 
«восстании» против идеализма и в попытках решить философские во-
просы через исследование языка. Сходные программы уже имели место 
до того в центральной Европе, однако ясное самосознание этой деятель-
ности, кажется, впервые приходит именно с этим «восстанием». Этот 
тип философии связан с наукой, (проистекающим из неё) здравым 
смыслом, формальными (математическими и логическими) методами. 
АФ ориентирована на научный идеал философии, а не религиозный, эс-
тетический и т. д., с упором на точность, строгость, модельно-
теоретические методы, доказуемость, связанность с фактами и т. д. Та-
кой идеал науки близок к позитивизму, а не тому идеалу, который 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 335 

разделяли, скажем, немецкие идеалисты. Это во многом накладывает 
печать и на последующие поколения аналитических философов, то есть 
на всю традицию. 

Здесь мы сразу наталкиваемся на затруднение, поскольку АФ в 
действительности происходит из двух источников, то есть сообществ 
учёных и философов, связанных общими дискуссиями в конце XIX и 
начале XX веков. С одной стороны, ядро АФ составляют эмпирически 
настроенные британские философы, прежде всего это, разумеется, Рас-
сел и Мур, которые сами находились в традиции Локка, Беркли и Юма, 
Милля и Бентама13. С другой стороны, вышеперечисленные философы 
образовывали общую сеть и находились в контакте с философами из За-
падной и особенно Центральной Европы, среди которых также 
находятся центральные для АФ фигуры. Вторая ветвь АФ выстраива-
лась вокруг проблем языка и логики, она включала в себя немецких, 
польских и австрийских философов, учёных, математиков и логиков. В 
число отцов-основателей, помимо Рассела и Мура, как правило, вклю-
чают и Фреге, иногда также и философов в Австрии (Шлика, Карнапа и 
прочих)14. В силу исторических причин многие европейские представи-
тели были вынуждены эмигрировать, и в некотором смысле именно они 
«завезли» АФ в США. Речь идёт про такие фигуры, как Карнап, Гем-
пель, Райхенбах, которые повлияли на таких американских философов, 
как Нагель, Селларс и Куайн; последний в некотором смысле стал лиде-
ром АФ в США. Именно его ученики зачастую задают тренды в 
современной философии. Вероятно, эта генетическая разница ответ-
ственна за отличия британской и американской ветвей АФ с Расселом, 
Витгенштейном, Стросоном и Райлом с одной стороны и Куайном, Рай-
хенбахом, Карнапом и т. д. с другой. Британская традиция больше 
склонна к концептуальному анализу (например, Стросон и Даммит), то-
гда как американцы — к формальным подходам в духе позитивизма с 
Куайном в качестве эталона (Loux & Zimmerman, 2003, 2). Витгенштейн 
выступает некоторого рода фигурой, которая объединяет Рассела и 
Фреге, и тем самым эти две ветви АФ, однако сам он находится в мар-
гинальном положении относительно его принадлежности к АФ, 
несмотря на всё его огромное влияние. Как Маркс не хотел быть 

 
13 Если зайти на кафедру философского факультета в каком-либо городе России, 

населённую представителями АФ, велика вероятность увидеть портреты этих 
персонажей, которые дополняются портретами Витгенштейна, Фреге, иногда и Пирса или 
Гёделя. 

14 Иногда поиск истоков АФ доходит и до включения «экзотических» фигур вроде 
Пуанкаре; на этом настаивал проф. Хайнцманн на конференции по аналитической 
философии в 2015 году в Томске. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 336 

марксистом, так и Витгенштейн вряд ли был бы согласен называть себя 
аналитическим философом. 

Так или иначе, АФ укоренилась именно в английском языке и в 
англоязычных странах. Более того, ведущие дискуссии как правило ока-
зываются связаны именно с научными центрами в США, Британии и 
Австралии: как кажется, они задают тон для остальных центров АФ. За 
редкими и отчасти экзотическими исключениями, АФ до сих пор пре-
имущественно производится на английском языке, пусть иногда и 
философами из таких стран, как Германия, Франция, Италия или Россия 
(этот ряд можно продолжить). Литература, производимая на националь-
ных языках (как, например, в нашей стране), является, как правило, 
весьма вторичной (даже если это солидное исследование) по своему 
влиянию; нередко такие исследования оказываются описательными или 
аналитическими по характеру (концепция C в работах аналитического 
философа n). Уже в силу публикации на ином, нежели английский, 
языке такие работы остаются без внимания. Философия, в отличие от 
объектных областей знания, всегда завязана на родной язык, и это ска-
зывается на свободе в способе и широте выражения и мысли, а также 
проявляется в стиле. Разные языки представляют разные по эффектив-
ности средства для философствования, которые могут лучше или хуже 
отвечать потребностям некоторого типа философии15. 

Несмотря на то, что АФ вобрала в себя изучение и инкорпорирует 
элементы чужеродных философий (Кант, Гегель, Хайдеггер и т. д.), эти 
элементы и те проблемы, в постановку и решение которых они вклю-
чены, не конституируют ядро АФ и так или иначе остаются на её 
периферии. Из этого не следует, что АФ никак не касается этих про-
блем, однако она делает это иначе, на своём языке и своим способом, 
хотя и приходит к тем же или сходным результатам; в качестве примера 
можно привести такие интересные концепции, как холизм Куайна, ин-
ференциализм Селларса, социальная и языковая нормативность Сёрла, 
прагматизм Брэндома и т. д. Однако даже обращение к идейному багажу 
неаналитических философов, как правило, оставляет за рамками многие 
центральные темы других традиций, так что можно сделать предвари-
тельный вывод о весьма выборочной апроприации. В конечном счёте 

 
15 Нередко встречаются утверждения о том, что такой элемент, как артикли, 

лучше помогает в устранении двусмысленности, и, конечно, они имеют под собой 
основания. В этой связи нельзя не упомянуть идею Пирмина Штекелера-Вайтхофера, 
который подразделяет языки на «городские» и «деревенские» по их инструментарию и 
естественной способности работать с абстрактными объектами. В категорию первых 
попадают древнегреческий и немецкий, во вторую — почти все прочие европейские 
языки, включая английский и русский. Среди его многочисленных текстов см., напр. 
(Stekeler-Weithofer, 2023, 166).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 337 

часто аналитики занимаются своими проблемами и упускают что-то 
иное. 

 
§4.  

Стоит сказать несколько слов о социологической или институци-
ональной структуре, которая определяет облик АФ и выражает в себе её 
характерные черты16. АФ развивается через решение конкретных или 
небольших проблем (puzzles). Это сопровождается установкой на отказ 
от систематической17, всеохватывающей философии и уклоном в техни-
ческий характер рассмотрения вопросов, отказом от общей картины. 
Часто это выражается в попытках начать с простейшего в онтологии и 
объяснении (и это уже несёт в себе определённые пресуппозиции; 
условно это можно назвать «атомизмом»). Например, в философии со-
знания до сих пор часто работают исключительно с феноменальными 
состояниями и редко обращаются к более сложным содержаниям созна-
ния: к мыслям, разуму и т. д. В рамках такого методологического 
атомизма едва ли удастся удовлетворительно ответить на вопросы о 
природе простейших проявлений сознания и продвинуться к более 
сложным формам и содержаниям сознания. В иных случаях обсуждение 
ограничивается, например, небольшими или локальными проблемами в 
метафизике (причинность в биологии и т. д.) без выявления следствий 
некоторой позиции для эпистемологии, этики и вопросов ориентации в 
мире, экзистенциальных вопросов18. Насколько я могу судить, предла-
гаемые такой философией решения редко соприкасаются с 
потребностями науки и учёных и далеко не всегда вызывают их пони-
мание и интерес. Тем самым, как правило, «большие» проблемы 
игнорируются или разбиваются на меньшие, удобные для частного рас-
смотрения и решаются посредством анализа, уточнения, выяснения 
смыслов, предложения аргументации в пользу одной из альтернатив19. 
Хочу подчеркнуть: указание на недостатки такой установки не означает 
необходимости отказа от неё вообще. Более того, сказанное выше не 

 
16 См. (Коллинз, 2002) об устройстве философии с точки зрения социологии 

интерактивных ритуалов. Фуллер (Фуллер, 2020, 2021) местами подробно описывает 
детали институционального становления АФ. 

17 Говоря о систематической философии, я имею в виду не дистинкцию 
систематический/исторический, но подразумеваю тип философствования, который 
ориентирован на построение системы всей философии, так что предлагаемые решения в 
его рамках даются не ad hoc, но с учётом их значения и следствий для других областей. 

18 Под этим я имею в виду потребность, на которую отвечает некоторое 
предложенное решение некоторой метафизической проблемы, помимо узко-
теоретической (уточнение, решение другой теоретической проблемы и т. д.). 

19 Это не значит, что все до единого философы в АФ отказываются от этого; 
лучшие из представителей АФ выходят к обсуждению таких вопросов.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 338 

значит, что все представители АФ отказываются от холизма и некото-
рых далёких от здравого смысла позиций и предпосылок в своей 
философии; АФ оказывается всеядной и способной вместить в себя 
очень многие, хотя и не любые позиции. Но всё же систематические по-
пытки развития АФ и исследования больших вопросов оказываются 
зачастую зажаты в методологические и стилистические, институцио-
нальные рамки и ограничены этими рамками. При решении вопросов 
природы необходимости, существования чисел, ценностей, вопросов се-
мантики и т. д. АФ остаётся весьма технической и не соединяет свои 
наработки в некоторую цельную и фундаментальную картину. 

В этом состоят как сильные стороны и связанные с ними успехи 
АФ, так и её недостатки. Описанная форма устройства академии позво-
ляет коллективными усилиями многих философов массивно проводить 
концептуальные исследования и решать частные проблемы20. Как кол-
лективная деятельность АФ обладает больши́м потенциалом, 
поскольку позволяет продумывать мельчайшие детали, выстраивать 
тонкую аргументацию и в большом количестве создавать очень нюан-
сированные различия и понятия. Скажем, метафизика естественных 
видов может исследоваться десятками философов в разных аспектах, 
что позволяет создать беспрецедентную по детализированности сетку 
понятий и различий в виде десятков книг и сотен статей, включая об-
суждение конкретных примеров в биологии, химии, физике. Это создаёт 
ситуацию высокой конкуренции, разделения труда и узкой специализа-
ции, что влечёт за собой высокие технические требования к освоению 
релевантной литературы, владению методом и, в частности, некото-
рыми логическими компетенциями. Это определяет довольно высокую 
конформность в плане требования к аргументации, написанию и оформ-
лению текстов. Это сопровождается и закрепляется техническим 
характером дискуссий и большим количеством производимых текстов, 
так что для сохранения статуса специалиста, как правило, требуется глу-
бокое погружение и знание большого количества узконаправленной 
литературы по именно этой тематике за последние 15–20 лет. Тем не 
менее такая подготовка возможна для широкого круга студентов, что 
предоставляет понятные и сравнительно доступные для освоения мо-
дели для подражания и обучения и более понятную и простую 
стратегию входа в профессиональное сообщество. В рамках «континен-
тальной» философии едва ли возможно настолько же чётко выделить 

 
20 Здесь я хочу процитировать историка философии Свена Кнебеля, который 

цитирует Жан Поля: «"Великие эволюционные изменения в истине происходят только 
посредством коллективного исследования всего цеха мыслителей" … Несокрушимый 
культ гения влечёт за собой то, что гигантские дискурсивные формации приходят в 
запустение в историческом сознании» (Кнебель, 2015, 310). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 339 

эксплицитные требования для входа в сообщество и критерии хорошей 
философии. 

Такая специализация и технизация АФ создаёт достаточно высо-
кий порог для входа в сообщество и участия в дискуссиях, что зачастую 
ведёт к тому, что только ученичество у ведущих авторов позволяет пол-
ноценно влиться в обсуждение; даже весьма широкий и быстрый доступ 
к зарубежным текстам, открывшийся для отечественных авторов в по-
следние годы, не гарантирует полноправного вовлечения в дискуссии и 
равноправного участия21. Далеко не все тонкости и технические особен-
ности можно почерпнуть из текстов; напротив, личное знание как, 
полученное из первых рук, является важным условием (разумеется, не 
единственным и недостаточным само по себе) для включения в дискус-
сии и тренды. Знакомство и вхождение в АФ лишь по статьям, как 
правило, означает отставание и закрепляет периферийный статус (хотя 
такая ситуация может измениться благодаря быстрому изменению циф-
ровой среды, характера производства текстов и доступа к ним). Во 
многом по этим причинам (плюс в силу языкового барьера и проч.) об-
суждение и дискуссии в АФ на национальных языках, кроме 
английского, оказываются вторичными. 

При этом нередки случаи, когда один философ может заниматься 
несколькими темами. Однако его работа в этих областях в таком случае 
будет, как правило, весьма ограничена: едва ли сегодня в АФ возможно 
одновременно охватить несколько тем. Сегодня трудно представить 
себе «тотальных» авторов, которые оказали бы глубокое влияние на не-
сколько или большинство дисциплин, как это можно наблюдать в 
философии у древних греков или немцев; пожалуй, можно назвать Кас-
сирера (или, возможно, на эту роль подходит недавно скончавшийся 
философ Николас Решер). Даже если некоторый автор (возможно, к ним 
можно отнести Патнэма, Льюиса, Чалмерса и т. д.) охватывает множе-
ство тем, зачастую они не связываются в некоторую систему и остаются 
разбросанными; к тому же локальные позиции авторов часто могут ме-
няться в течение времени, и ярким примером тому является эволюция 
взглядов упомянутого Патнэма. 

Структура проблемных полей и дискуссий не является ригидной, 
и это даёт пространство для динамичного образования новых сооб-
ществ. Новые темы находят своих исследователей, что порождает и 

 
21 Хотя современные средства связи, большая доступность текстов и средств 

автоматического перевода могут привести к существенным изменениям и большей 
гомогенизации пространства философии, пока что этот комплекс факторов не выливается 
в то, что периферийные философы выходят на ведущие позиции. Вероятно, именно 
личное общение, прежде всего на уровне учитель-ученик, остаётся решающим для 
формирования новых поколений философов. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 340 

новые подсообщества, задают свои локальные каноны и способы обра-
щения с проблемами. (См., например, дискуссии вокруг таких тем, как 
фундирование (grounding), концептуальная инженерия и т. д.). Однако 
они всё же несут в себе генетический след своего происхождения и ос-
новных воззрений на идеологию (в смысле Куайна) и методологию: 
опору на науки, рассмотрение вопросов от простого к сложному и т. д. 

Всё это находится под влиянием факторов институционального 
уровня, а также отражается на политике публикационной активности, 
которая требует регулярных публикаций журнальных статей, помимо 
основной преподавательской деятельности. Такая политика известна 
как publish or perish. Это приводит к увеличению публикаций и связано 
с менеджерским по духу стремлением к повышению публикационной 
активности, форматом узкоспециализированных статей, так что произ-
водство знания в виде опубликованных текстов в рецензируемых 
журналах увеличивается, а специализация углубляется. 

Это позволяет осуществлять довольно быстрое воспроизводство 
профессиональных философов, что, в свою очередь, способствует воз-
никновению множества локальных перспектив внутри одной области и 
существованию разных областей. Всё это способствует тому, что АФ 
становится самодостаточным миром. В этом состоит институциональ-
ная и организационная сила АФ, которая позволяет ей занимать по 
праву доминирующие позиции в современной философии22. В некото-
ром смысле подход к проблемам в АФ связан с ее институциональной 
организацией, так что они поддерживают друг друга. 

Огромный позитивный эффект состоит в исследовании и созда-
нии тонких понятийных различий и аппаратов для разных задач. 
Уровень производства философского знания оказывается беспрецедент-
ным. Достигается философский прогресс в понимании устройства 
категорий и выявления следствий из наборов посылок. Отсюда проис-
ходят многочисленные -измы и теории, пронизывающие все области 
АФ. В этом состоит несомненное увеличение концептуального богат-
ства и понимание тупиковости определённых аргументов или 
аргументационных стратегий. Разногласия и противоречия неизбежны, 
они являются двигателем такого умножения понятийных различий. 

 

 
22 Кристоф Шуринга подвергает АФ критике как идеологию, сохраняющую 

статус-кво и оказывающуюся консервативной политической силой, которая, несмотря на 
видимую нейтральность и аполитичность, сохраняет и поддерживает капиталистический 
либеральный порядок (Schuringa, 2024).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 341 

§5. 
Социологический критерий касается внешнего устройства фило-

софии, и его не следует обходить стороной. Содержательный критерий, 
напротив, следует определять скорее не через конкретные темы или ме-
тоды, но через направляющие принципы, правила и нормы; 
метафорически это можно назвать «духом» или идеей философии. Он 
выражается в каноне классических авторов, текстов, а также принципов 
и целей, что позволяет в совокупности учесть и внешне-социологиче-
ский, и содержательный факторы. Носителем и актором таких 
принципов являются сообщества и составляющие их индивиды, так что 
принципы манифестируются в производимых текстах, способах веде-
ния дискуссий, круге проблем, способе их постановки и обращения с 
ними и т. д. Несмотря на то, что классические проблемы и темы изна-
чальной АФ сегодня отошли скорее на второй план, они до сих пор 
оказывают влияние посредством генеалогического преемства, по-
скольку выступают в качестве эталона и канона при обучении 
студентов. 

Очевидно, что канон и рассматриваемые проблемы не являются 
неизменными, однако они континуальны и определяются (по крайней 
мере, отчасти) через генеалогическую преемственность. Продуктом со-
обществ является канон авторов, текстов и обсуждаемых проблем. 
В этом смысле канон выражает характерное или типическое, он опреде-
ляет стиль мышления, письма, аргументации и т. д. Канон имеет и 
социологическую функцию, поскольку он используется при обучении 
философов. Канон АФ также не поддаётся однозначному определению, 
но представляется возможным говорить про генетически связанную се-
рию канонов, объединённую сходными нормами и целями, и 
репрезентирующих их философов: Фреге, Рассел, Витгенштейн, Остин, 
Райл, Куайн, Карнап, Райхенбах, Дэвидсон, Патнэм, Крипке, но также и 
Макинтайр и Ролз, Макдауэлл и Рорти и т. д. Возможно, следует гово-
рить о суб-канонах, представляющих разные течения в АФ, которые 
восходят к общим истокам и направляются сходными, родственными 
принципами и целями. 

Роберт Брэндом замечает, что АФ в своих истоках была враж-
дебна по отношению как к истории, так и к систематической философии 
(т. е. холизму) (Brandom, 2002, 1). В другом месте он отмечает, что фор-
мальная, вдохновлённая математикой традиция Фреге, Рассела и т. д. 
противостоит антропологической, социально-практической философии 
и направлена на дефляцию систематических и теоретических амбиций 
(Brandom, 2008, 8). В XX веке АФ отличалась сильной эмпирицистской 
и физикалистской тенденцией (Brandom, 2009, 1). Разумеется, эти 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 342 

тенденции претерпевают изменения, но в то же время они оказываются 
континуальными, характерными.  

В самом деле, АФ часто определяется через ориентацию на опыт, 
науку, здравый смысл, точность, содержательность и ясность языка23. 
Поскольку сами науки не являются монолитом, речь прежде всего про 
формальные методы математики и логики, а также содержательные мо-
менты наиболее фундаментальных дисциплин: физики и уже затем 
химии, биологии и т. д. Использование логики и ориентация на экспли-
цитную аргументацию характерны для АФ. Это выражается в перенятии 
логической и математической лексики и методов, стремлении к прояс-
нению и устранению двусмысленности и в целом в попытке контроля 
языка, прояснения и уточнения посылок во имя ясности. Аргументация 
поддерживает некоторый в той или иной мере эксплицитный тезис или 
позицию (те самые многочисленные, но локальные -измы). Аргумента-
ция выходит на первый план, поскольку выявление предпосылок, 
формулирование чётких и конкретных тезисов позволяет лучше контро-
лировать валидность и проверять посылки на истинность. Как правило, 
детальная аргументация вызывает к жизни ещё более детальную и даже 
мелочную аргументацию и ещё более частные и детализированные те-
зисы, поскольку слишком общие тезисы уязвимы к контрпримерам и 
поверхностным возражениям. Отсюда следует ориентация на конкрет-
ные примеры с использованием конкретных высказываний и 
мысленных экспериментов. Кажется, что отчасти именно в силу инсти-
туциональных причин такой способ мышления и речи также 
оказывается характерным: он удобен для написания относительно не-
больших текстов. Это позволяет проводить детальное обсуждение 
посылок и валидности аргумента и силы тезиса (-изма) и превращает 
философию в «индустрию» (в смысле Адорно), делает довольно легко 
понятным и воспроизводимым делом. Опора на науку или здравый 
смысл дают содержание, предмет анализа, направленного на проясне-
ние, улучшение, уточнение, попытки непротиворечивого совмещения 
уже имеющихся научных практик. 

Предложенный образ функционирования АФ напоминает одно 
выражение из «Феноменологии духа» Гегеля, которое я поместил в за-
главие всей статьи: das dumpfe Weben des Geistes24, что можно перевести 

 
23 Алексей Глухов выделяет в качестве основных черт АФ следование правилу и 

коммуникативную открытость, понятность, отказ от мистериального разделения на 
посвящённых и непосвящённых в особый язык и таинства, которые, как правило, 
характерны для тех, кого относят к континентальной философии (в личном общении). 

24 См. (Hegel, 1980, GW 9, 310; Гегель, 2000, 293). Также он говорит о 
«безмолвном продвижении духа вперёд», das stumme Fortweben des Geistes (Hegel, 1980, 
GW 9, 296; Гегель, 2000, 279).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 343 

как тихое, незаметное, подспудное, глухое, блёклое плетение, работу 
духа по созданию новых понятий и дистинкций. Образ плетения отсы-
лает к ткачеству или паутине. Метафора паутины имеет важное 
значение для понимания устройства философии и знания вообще, по-
скольку она указывает на холистическую, инференциально устроенную 
сеть наших убеждений и знания, так что при изменении некоторых из 
них вся сеть приходит в движение и изменяется. Разумеется, здесь сле-
дует вспомнить идеи Селларса и Куайна (в частности, логическое 
пространство оснований и web of beliefs). Тем самым, хотя соответству-
ющая тенденция присутствует во всякой философии, АФ можно, в 
сущности, назвать таким тихим плетением духа: её способ работы ма-
ленькими шажками и упор на конкретной и подробной аргументации 
весьма точно подпадает под это описание. 

Отсюда происходит ориентация АФ на контролируемые и стро-
гие методы наук объектного уровня, квантификацию в пределах 
сортальных и полусортальных областей и попытки проекции такого 
подхода на все предметные области, как если бы квантификация была 
панацеей. Это попытка говорить обо всём в квазиэмпирическом ключе, 
как если бы мы говорили об эмпирических объектах; АФ при этом менее 
чувствительна к континуальным процессам, воплощением которых яв-
ляется история. Соответственно, АФ действительно стоит понимать как 
рациональное предприятие с целью познания мира, которое ориентиру-
ется на вдохновлённые научной практикой подходы. Отсюда следуют 
нормы ясности, точности, содержательной речи, избегания софизмов 
и т. д. 

Стоит отметить очевидный фокус на аргументации, иногда дохо-
дящий до превалирования аргумента над важностью и интересностью 
позиции в целом. Это отражается в том, что происходит потеря общей 
картины, фрагментация, которая создаёт замкнутые в себе “пузыри” с 
подчас очень специфической и странной аргументацией, которая ото-
рвана от другого знания. Аргументацию можно подвести под что 
угодно, и иногда это приводит к потере содержания как такового или же 
создаёт видимость строгой аргументации для нелепой позиции или же 
нелепой аргументации для очевидной позиции (здесь можно вспомнить 
Мура и его руки, при этом он промахивается мимо своей мишени). 

Обсуждаемые выше вещи образуют определённый канон, кото-
рый возможно описать, но для которого едва ли возможно дать точную 
дефиницию; он задаётся определёнными классическими текстами, ко-
торые определяют круг тем и проблем, а также руководствуется 
нормами и принципами. Этими темами и проблемами являются семан-
тика, логика, метафизика, проблемы познания и эпистемология, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 344 

философия сознания и т. д. Это как раз и влечёт за собой классические 
критерии и идеалы ясности, точности, аргументации, опору на науки, по 
возможности избегание метафор и риторических фигур и т. д. Под вли-
янием такого канона аналитические философы даже в прошлом 
усматривают совсем другие темы и вопросы; скажем, Гегель Брэндома 
занят проблемами семантики и нормативности. Конечно же, эти темы 
не чужды Гегелю, однако он занимался и многими другими пробле-
мами: тем, что мы сегодня бы назвали коллективной агентностью, 
социальной онтологией, философией религии и истории и т. д., которые 
только недавно стали предметом внимания и разрабатываются, как пра-
вило, без учёта философии Гегеля. 

 
§6. 

Из сказанного выше вытекает и критика, бросающая свет на не-
достатки АФ. Эта традиция может и должна являться предметом 
критики в кантовском смысле: так или иначе, всякая философия огра-
ничена и лучше подходит для одних целей, чем для других. Было бы не 
совсем верно просто отказываться от определённых потребностей и свя-
занных с ними философий. АФ и не может равным образом 
осуществлять все функции философии в её историческом и норматив-
ных аспектах; поэтому если мы признаем АФ просто продолжением 
классической философии или философией вообще, то мы рискуем ви-
деть в философии прошлого только то, что соразмерно или созвучно 
АФ, и упускать то, что АФ в ней не видит (и, пожалуй, не может видеть). 
Тем самым упускается специфика самой философии и отчасти самой 
АФ. Философия по определению шире, чем одно из её проявлений. 

Представленные выше характеристики позволяют очертить ряд 
взаимосвязанных критических замечаний в отношении АФ. Философия, 
образующая определённого рода сеть и представленная перечислен-
ными (а также многими другими) философами, изначально выступала в 
качестве протеста и восстания против определённого типа метафизики, 
и это, в свою очередь, определяет тематику, круг проблем и направлен-
ность, влияющую на дальнейший характер развития АФ, тематика и 
метод которой восходят к философским проблемам, касающимся связи 
мира и языка, логики, вопросов семантики, и определяются попыткой 
создания «научной», «истинной» философии с опорой на эксплицитную 
аргументацию (логику и математику) и научный стиль мышления. 

Ориентация на «научность» выражается в излишней и подчас 
больше запутывающей, чем что-либо проясняющей технизации про-
блем. Это может приводить к тому, что философы бывают более 
увлечены определёнными способами представления функций и 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 345 

«формул», рассмотрения отдельных суждений, нежели сутью дела25. 
Вероятно, это можно обозначить как исследование и прояснение част-
ностей в смысле подхода от частного к общему (bottom up), которое 
теряется по пути и редко доходит до явного обсуждения того самого об-
щего. В противовес этому, вероятно, можно обозначить иной вид 
исследования как от общего к объяснению частного (top down): в его 
рамках предлагается некоторое более или менее цельное видение мира, 
и уже в свете него осуществляется рассмотрение отдельных случаев (в 
традиции это именовалось спекуляцией). Возможно, это парадигмаль-
ный способ рассуждения в т. н. «континентальной» философии; стоит 
заметить, что нередко верна критика такой философии как чрезмерно 
идиосинкразической и невнятной, что тексты континентальных филосо-
фов не позволяют следить за мыслью и понять, есть ли она там вообще. 
Поэтому возникает обоснованное желание «среднего пути» с ясной ре-
чью и интересным философским содержанием и с более выдержанным 
балансом между общей картиной и частными деталями. 

Критикуемая ранними аналитическими философами метафизика 
была идеалистической, систематической и тем самым претендовала на 
полноту охвата; парадигмальными примерами являются философии Ге-
геля и Хайдеггера, тогда как прямым объектом критики со стороны АФ 
были британские идеалисты, последователи Гегеля. АФ в силу своей 

 
25 К примеру, можно привести следующий отрывок из статьи Кристофера Пикока 

(Peacocke, 1989, 4), в котором он пытается объяснить функционирование понятий на 
примере демонстративного чувственного восприятия: «Здесь нам следует дать общее 
объяснение [способа] индивидуации понятий типа "это F", где некоторый F явно 
воспринимается определённым образом (скажем, образом W). Тот, кто принимает 
трактовку Эвансом подобных перцептивно-демонстративных понятий и желает 
изобразить эту трактовку в форме A(C) в применении к типам, мог бы тогда сказать 
следующее: [W,F( )] — это такой тип T единичного понятия, что для любого мыслящего 
существа p в момент времени t, если x — это F, воспринимаемый мыслящим существом p 
в момент t способом W, то для мыслящего существа схватывание понятия m этого типа T 
состоит в том, что оценка мыслей, содержащих m, как мыслей о F, управляется 
неконцептуальной информацией о x, полученной благодаря восприятию x в момент t 
способом W». Ср. оригинал: «Here we should give a general account of the individuation of 
concepts of the type "that F" where some F is apparently perceived in a given way (W, say). 
Someone who accepts Evans’s account of such perceptual-demonstrative concepts and wants to 
exhibit the account as of the A(C) form applied to types could then say this: [W,F( )] is that type 
T of singular concept such that for any thinker p and time t, if x is the F perceived by p at t in 
way W, then for the thinker to be grasping a concept m of that type T is for the thinker’s evaluation 
of thoughts containing m to be controlled as thoughts about an F by nonconceptual information 
about x, acquired by his perceiving x at t in way W». 

Это нередкое явление, и количество примеров может быть легко увеличено. 
Хочется ещё раз подчеркнуть: такой способ экспликации имеет право на существование 
и определённо может быть полезен, однако, как кажется, нередко он теряет собственно 
философское содержание. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 346 

генеалогии, изначального анти-идеалистического пафоса, институцио-
нального устройства обладает рядом достоинств, которые также 
оборачиваются рядом недостатков. Вторя Брэндому, Лакс и Циммерман 
в своём предисловии к руководству по метафизике указывают на изна-
чальный протест и отказ АФ от метафизики «с большим размахом» (in 
the grand manner) (Loux & Zimmerman, 2003, 4; см. также Лакс, 2015). 
Иными словами, АФ генеалогически (во многом) отказывается от реше-
ния больших, систематических и экзистенциальных вопросов; я бы 
предложил сформулировать такой круг вопросов как то, что интересно 
или имеет значение26. Разумеется, это не означает, что АФ вообще не 
занимается этими вопросами. Другое дело, что подход к важным вопро-
сам осуществляется специфическими средствами, так что суть теряется 
за аргументацией. 

Прежде всего, речь о метафизике как ориентации в мире. АФ во 
многом упускает человеческое в мире, стремясь к идеалу отрешённой 
от субъекта объективности. АФ мало или вовсе не интересуется важ-
ными вопросами о человеческом, экзистенциальном, стремясь 
исключить этот фактор из рассмотрения как вносящий помехи и иска-
жающий объективность27. Греческая философия, к примеру, отличалась 
прежде всего тем, что она была призвана оказывать влияние на наши 
воззрения, поведение, жизнь, она должна была проживаться, а не быть 
отвлечённой. Сегодня это редкость, если не сказать больше. Несмотря 
на множество понятий и дистинкций, позиций и т. д., АФ мало что го-
ворит о мире и следствиях всего обсуждаемого ей для нас, упуская 
множество важных вопросов. Теряется смысл и цель таких дискуссий, 
они совершаются уже как бы по инерции. Средневековая схоластика, с 
которой часто сравнивают АФ, всё же стремилась познать замысел 
творца, который имел к нам прямое отношение и задавал смысл. Совре-
менная АФ во многом исследует определённые концептуальные 
развилки, но редко, если вообще ставит вопрос об их значимости для 
нас, нашего познания, совместного существования и т. д. Взять хотя бы 
всю безбрежную дискуссию об эпистемологии вокруг и после Геттиера 
или богатую по своим возможностям метафизику возможных миров. 
АФ содержит потенциал для таких исследований, но, вероятно, в силу 

 
26 Кант называл это высшими целями и интересом разума, подразумевая функцию 

ориентирования в мире и ответы на последние вопросы, принадлежащие именно 
метафизике. Хотя функция теоретической философии значима и важна, она оказывается 
в некотором смысле служебной или пропедевтической: она должна помогать ответить и 
на практические вопросы, касающиеся нас и нашего места в мире. 

27 Конечно, это сопровождается определённым эстетическим опытом восприятия 
типичных проявлений АФ, и негативный опыт такого рода влияет на возможное 
неприятие АФ потенциальным читателем. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 347 

генеалогии они мало занимают её. АФ в такой оптике оказывается мыш-
лением на уровне пропедевтики, когда выясняются вопросы семантики, 
но не ставятся вопросы в отношении важных (what matters) вещей. АФ 
могла бы это делать, но не делает. Можно сопоставить это с философией 
Шопенгауэра, расходящейся со здравым смыслом, однако предлагаю-
щей попытку осмыслить сам мир и наше положение в мире, что делает 
его философию интересной. Несмотря на слабую проработанность мно-
гих вопросов, центральных для АФ, такие философы, как Шопенгауэр, 
Хайдеггер и т. д. интересны. Можно это выразить таким способом, что 
АФ преимущественно или типически неинтересна. В этом отношении 
дух или стиль АФ, подходящий для одних задач, упускает или не пред-
расположен к другим, как раз центральным и наиболее важным задачам 
для философии. Из этого не следует, что АФ вообще не имеет значения 
или не несёт пользы, но я бы отнёс такую пользу как раз к разряду про-
педевтических, приуготовительных. Вопросы, вокруг которых 
концентрируется классическая АФ, имеют опосредованное значение, 
однако представители АФ, как правило, отказываются от их дальней-
шего развития в пользу технических, «решаемых» вопросов и 
проблем28; это, как кажется, характерно и для АФ в целом. Из этого не 
следует, что АФ должна перестать быть техничной; если отсюда и 
можно вывести какое-то следствие, то скорее такое, что она должна бы 
заняться и более важными вопросами, так чтобы техническое рассмот-
рение не становилось самоцелью. 

Даже если такие вопросы рассматриваются, то это делается неин-
тересным или нерелевантным способом. АФ, как кажется, более 
заинтересована в исследовании аргументов в агоническом ключе, 
нежели тем, что имеет значение (даже тогда, когда АФ занимается та-
кими вещами). Характерный способ подхода АФ, аналитическое в 
аналитической философии касается попытки исследовать мельчайшие 
составные части и продвигаться к более сложным. Однако на практике, 
как правило, упускаются системные эффекты и то, чем и должна 

 
28 Здесь следует дать слово представителю АФ и привести отрывок из обзора 

Хилари Патнэмом книги Гарета Эванса: «Отдельные технические проблемы просто 
вырываются из своего места в богатой филигранной системе метафизики, как будто они 
имеют значение, не зависящее от их исторического контекста. ... Эванс, похоже, полагает, 
что философия — это техническая дисциплина, в которой проблемы имеют значение, не 
зависящее от фактической системы мышления, которая их породила; и что можно 
некритически использовать понятие "концептуальной» истины"» (этот отрывок был 
опубликован Андреем Коченковым в его соцсетях, по всей видимости, перевод 
принадлежит ему) (Putnam, 2022, 24). Там же Патнэм пишет: «Несмотря на всю 
бескомпромиссную техничность, постепенно становится ясно, что у Эванса нет 
собственной философской картины, в отличие от просто набора технических тезисов о 
технических проблемах» (Putnam, 2022, 24; курсив мой — Д. М.). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 348 

заниматься философия: общее, универсальное. Дискуссии также во 
многом остаются на уровне простого и элементарного, например, ква-
лиа при обсуждении сознания. Даже в этике, очень популярном 
направлении, множество дискуссий запутывается в узких дистинкциях 
и деталях, которые играют служебную, аргументативную роль, но те-
ряют из виду общую картину. Это можно также назвать абстрактным 
способом рассмотрения, когда обсуждаются важные вопросы, но без 
связи с целым и другими проблемами и частями, отсюда возникает такая 
самоувековечивающаяся фрагментарность. Таким образом, в некотором 
смысле рациональная аргументация перестаёт быть рациональной, те-
ряя из виду большую картину. (Даже обсуждение того, существуют ли 
цели разума, общая картина, можно и уместно ли их обсуждать, оказы-
вается значимым и интересным). Кажется, что вышеперечисленные 
факторы вызывают эстетическое неприятие или ощущение нецелесооб-
разности многих проявлений АФ. 

На это можно возразить, указав на ряд философов, которые зани-
маются важными вопросами. И это верно, такие философы 
действительно существуют; однако речь всё же о характерном и типи-
ческом в АФ. Следует признать, что есть интересные аналитические 
авторы, но и у них бывают часты излишне технические дискуссии. Это, 
пожалуй, верно для любой философии, но более заметно сейчас из-за 
преобладания АФ и того, что она определяет институциональное поле и 
задаёт рамки допустимой, публикуемой философии. Особенно любо-
пытно то, что в итоге представители АФ часто приходят к тем же или 
сходным выводам, что уже были предложены ранее в истории филосо-
фии, пусть и с намного более сложной аргументацией; к сходным 
сеткам позиций с большим количеством подвариантов и разветвлений. 

Также можно в качестве возражения к выдвинутому мной тезису 
указать на целые разделы АФ, которые занимаются этикой и экзистен-
циальными вопросами. С одной стороны, можно предположить, что это 
те случаи, когда у нас есть нетипические проявления АФ; с другой же 
стороны, однако, можно предположить, что они также подчиняются об-
щим принципам функционирования АФ и в итоге больше заняты 
частностями. Даже при рассмотрении «вечных» вопросов АФ не выно-
сит их в более широкое поле, как правило, не даёт цельную картину, и 
они остаются техническими по характеру. Здесь может быть уместна 
поговорка про потерю леса за рассмотрением отдельных деревьев. 
Кроме того, открыт путь отказываться считать эти темы частью АФ, т. 
е. подлинной, настоящей АФ, как это, кажется, предлагает делать Цели-
щев. Ещё раз подчеркну: типический подход не отрицает, что те или 
иные представители АФ выходят за рамки «нормальной» АФ, так что 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 349 

на них эта критика не распространяется или распространяется в мень-
шей степени. Однако я стараюсь выделить именно типические черты 
АФ, и я, конечно, не свободен от некоторых предпочтений29. 

Итак, акцент на частностях, технических деталях, квазинаучный 
подход имеет своим недостатком то, что теряется из виду общая картина 
и преобладает фрагментация. Создаётся самоподдерживающаяся ситуа-
ция производства очень узких и специализированных текстов; 
очевидно, в некоторых областях это даёт превосходный и положитель-
ный эффект и само по себе неплохо, однако это вызывает «забвение» 
некоторых иных важных тем, которые просто растворяются в такой пер-
спективе и не могут быть разработаны в таком виде ввиду их 
абстрактного и общего характера. 

Акцент на деталях проявляется в том, что аргументация и аргу-
ментирование получают больше внимания по сравнению с ценностью, 
интересом и важностью некой позиции или точки зрения для нас. Такая 
аргументация превращается в некоторое подобие софистики как спо-
соба производства убеждённости; подчас для этого используются 
формализации, зачастую самоочевидные и потому излишние или стран-
ные и, как кажется, не относящиеся к делу. (В одном интервью Вадим 
Лурье разделяет высказанное кем-то убеждение, что философия распо-
лагается не далее трёх шагов от квантификации; напротив, я бы сказал, 
что она в собственном смысле начинается там, где заканчивается кван-
тификация, так что последняя является некой пропедевтикой или уже 
завершающей исследование формализацией, но не подменяет собой фи-
лософию; на то же самое указывает (Brandom, 2008, 203.)) Это не 
означает, что следует отказаться от аргументации или формализации; 
это означает лишь, что аргументация должна выступать в служебной 
роли и поддерживать интересные, важные и значимые выводы, причём 
не только и не столько в сугубо теоретическом контексте и узких дис-
куссиях. 

АФ играет существенную роль в философии: тихое и постепен-
ное развитие духа через малозаметную коллективную аргументативную 
работу. Но сосредоточенная на деталях аргументативная работа 

 
29 В этом отношении можно ориентироваться на лучших представителей АФ, или 

на «норму». В обоих случаях по заданным критериям можно пытаться установить шкалу 
от 0 до 1 и определять «количество» АФ в философах, и назвать такую меру, скажем, 1 
Карнап или 1 Рассел в зависимости от параметра (идеального типа, воплощаемого тем или 
иным философом), и говорить, что в таком-то представителе АФ содержится 0,5 Карнапа 
или 0,9 Рассела и т. д. Тем самым можно будет выделить некоторые основополагающие, 
типические черты АФ, поименовать их таким способом и посчитать удельный вес в том 
или ином представителе АФ. Разумеется, наш подсчёт будет при этом зависеть от многих 
произвольных факторов и выбранных нами предпосылок. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 350 

упускает сложный, «спекулятивный» характер предметов философии, 
при рассмотрении которых требуется учёт объектного и мета-уровня. 
Пренебрежение этим естественным образом приводит к возникновению 
противоречий и парадоксов, которые в некотором смысле устраняются 
при занятии общей точки зрения. Создаётся парадоксальный эффект, 
когда вся философия в целом как коллективная система убеждений, как 
правило, в имплицитном виде содержит в себе ответы на важные во-
просы, и в то же время подавляющее большинство текстов обладают 
фрагментарным характером и упускают общую картину. В результате 
такие тексты во многом теряют значение, если рассматривать их с точки 
зрения целого. Поэтому я полагаю, что можно сказать, что АФ не до-
стаёт важного, присущего философиям прошлого систематического 
устремления и подхода в силу самой генеалогии и природы АФ. (Веро-
ятно, это связано с нынешним историческим состоянием обществ и 
интеллектуальной жизни нашей эпохи.) Упуская этот подход, который 
можно назвать спекулятивным в смысле обозрения целого, а не только 
частностей, АФ и упускает главное, то, что имеет значение, то, в чём и 
состоит задача философии как таковой с точки зрения ориентации и 
смысла (не только семантически, но и экзистенциально)30. Эта задача 
содержится в метафизике с «большим размахом» (in the grand manner).  

Трудно предсказать развитие философии в будущем хотя бы по-
тому, что трудно предсказать развитие обществ в целом, а последние и 
определяют, и находятся под влиянием философии. Однако можно сде-
лать предположение о том, что АФ до тех пор, пока она сохраняет 
некоторые представленные выше черты, составляющие её ядро, не смо-
жет серьёзно взяться или подчас даже увидеть те проблемы, задачи и 
способы философствования, которые можно описать как философство-
вание с большим размахом. Очевидно, что большинство представителей 
АФ не увидят в этом никакой беды. 

Стоит заметить, что АФ как система всё же выполняет эти функ-
ции, однако недостаёт именно конкретных работ, в которых бы давалось 
и артикулировалось общее рассмотрение в противовес «мелкодеталь-
ным» (small-grained) подходам. Ведь и философия с большим размахом 
не исключает деталей и нюансов, она лишь находится на более высоком 
уровне общности. В последнее время появляются статьи и книги по ге-
неалогии (в дезавуирующем смысле Ницше) АФ (Schuringa, 2024; 
Verhaeg, 2025), которые стремятся показать политические и институци-
ональные, идеологические истоки господства АФ. Возможно, сказанное 

 
30 Эти линии критики продолжают критические мысли Гегеля против 

рассудочной философии, Хайдеггера против калькулирующего мышления и сходны 
мыслям многих других философов. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 351 

в этих работах верно, однако странно было бы отрицать то, что АФ вы-
ражает собой дух нашего времени, и утверждать, что такая форма 
философии совершенно искусственна; скорее, я повторюсь, нужно по-
нять сущность и свойства АФ как проявления нашего времени и 
состояния. Как я говорил выше, очевидно, что АФ выполняет огромное 
количество нужной и заслуживающей внимание работы, однако она не 
выполняет или, скорее, недостаточно выполняет, на мой взгляд, наибо-
лее важную и собственно философскую работу. 

Эта статья началась с определения философии как систематиче-
ской понятийной деятельности самопонимания. Это предполагает 
отношение к себе с мета-позиции, что так или иначе должно включать 
осознание себя, активного агента мышления, речи и познания. В неко-
тором смысле АФ застряла в объектной установке и поэтому, возможно, 
не может представлять собой философию вообще, поскольку ей недо-
стаёт самопонимания, она является философией, которая односторонне 
понимает себя и хочет быть формально организованной квази-«эмпири-
ческой» наукой, а не философией. Это следует понимать именно в 
смысле типического, поскольку я стараюсь говорить не о частных фи-
лософиях и отдельных философах, но об АФ как цельном феномене. 

 
Список литературы 
 
Васильев, В. В. (2019а). Метафилософия: история и перспективы. Эпи-
стемология и философия науки, 56(2), 6–18. 
Васильев, В. В. (2019б). Что такое аналитическая философия и почему 
важен этот вопрос? Философский журнал, 12(1), 144–158. 
Вригт, Г. Х. фон (2013). Аналитическая философия: историко-критиче-
ский обзор. Кантовский сборник, 43(1), 78–89; 44(2), 69–82. 
Гегель, Г. В. Ф. (2000). Феноменология духа. М.: Наука. 
Глок, Г.-Й. (2022). Аналитическая философия как она есть. М.: Канон+.  
Горан, В. П. (1996). Философия. Что это такое? Философия науки, 1(2), 
3–14. 
Горан, В. П. (1997). Философия. Что это такое? Часть II. Философия 
науки, 1(3), 3–15. 
Горан, В. П. (2007). Теоретические и методологические проблемы ис-
тории западной философии. Новосибирск: Изд-во СО РАН. 
Грязнов, А. Ф. (2006). Аналитическая философия. М.: Высшая школа. 
Джохадзе, И. Д. (2016). Аналитическая философия сегодня: кризис 
идентичности. Логос, 26(5), 1–15. 
Джохадзе, И. Д. (2018). История философии как этология. Ответ Кон-
стантину Скрипнику. Логос, 28(6), 234–243. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 352 

Кнебель, С. (2015). Scientia media. Среднее знание. Дискурсивно-архео-
логический путеводитель по XVII столетию. EINAI, 4(1/2), 310–373. 
Коллинз, Р. (2002). Социология философий: глобальная теория интел-
лектуального изменения. Сибирский хронограф.  
Лакс, М. (2015). Метафизика в аналитической традиции. Философский 
журнал, 8(2), 5–15. 
Ламберов, Л. (2010). О мифах и проблемах определения термина «ана-
литическая философия». Analytica, 4, 2–37. 
Логинов, Е. В. (2025). К истории аналитико-континентального разрыва, 
Analytica, 10, 1–75. 
Макеева, Л. Б. (2019). Аналитическая философия как историко-фило-
софский феномен. Философский журнал, 12(1), 130–143. 
Маслов, Д. К. (2025). К определению философии. Размышления о поня-
тии «философия» в работах В. П. Горана. Respublica litararia, 6(2), 54–
70. 
Никифоров, А. Л. (2009). Природа философии. Вестник Томского госу-
дарственного университета. Философия. Социология. Политология. 
3(7), 7–17. 
Скрипник, К. Д. (2018). Аналитическая философия: вчера – кризис иден-
тичности, сегодня – ее поиск. Логос, 28(6). 224–233. 
Скрипник, К. Д. (2020). Дебаты в отечественной и зарубежной филосо-
фии по основаниям, истории и идентичности аналитической 
философии. Вестник РФФИ. Гуманитарные и общественные науки, 
(2), 67–84. 
Скрипник, К. Д. (2021). История, современное состояние и метафило-
софская оппозиции «аналитическая/ континентальная философия». 
Философский журнал, 14(4), 174–187. 
Суровцев, В. А. (2010). Аналитическая философия: всеобщее и нюанс. 
Вопросы философии, (8), 23–29. 
Фуллер, С. (2020). Кун против Поппера. Борьба за душу науки. М.: Ка-
нон +. 
Фуллер, С. (2021). Социология интеллектуальной жизни: карьера ума 
внутри и вне академии. М.: Дело. 
Шнедельбах, Г. (2018). Философия как теория рациональности. Логос, 
28(2), 225–247. 
Шохин, В. К. (2013). Что же всё-таки такое аналитическая философия? 
В защиту и укрепление «ревизионизма». Вопросы философии, (11), 137–
148. 
Шохин, В. К. (2015). Аналитическая философия: Некоторые непрото-
ренные пути. Философский журнал, 8(2), 16–27. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 353 

Шохин, В. К. (2018а). Новый феномен: страсти по аналитической фило-
софии. Философский журнал, 11(4),106–114. 
Шохин, В. К. (2018б). Аналитическая философия в поисках предмета. 
Эпистемология и философия науки, 55(1), 8–25. 
Шохин, В. К. (2024). Аналитическая философия: удалось ли наконец её 
определить? (Ганс Иоганн Глок. Аналитическая философия как она 
есть). Логос, 34(6), 297–320. 
Шрамко, Я. В. (2007). Что такое аналитическая философия? Эпистемо-
логия и философия науки, 11(1), 87–110. 
Целищев, В. В. (2000). Будущее философии XXI века: аналитическая 
или континентальная философия? Философия науки, 2(8), 13–20;  
Целищев, В. В. (2018). Аналитическая философия и ревизионизм без бе-
регов. Философский журнал, 11(2), 138–155. 
Юнусов, А. Т. (2025). О трёх аналитических философиях. Analytica, 10, 
90–140. 
Brandom, R. (2002). Tales of the Mighty Dead. Historical Essays in the Met-
aphysics of Intentionality. Cambridge, MA: Harvard University Press.  
Brandom, R. (2008). Between Saying and Doing. Towards an Analytic Prag-
matism. Oxford: Oxford University Press. 
Brandom, R. (2009). Reason in Philosophy. Animating Ideas. Cambridge, 
MA: Harvard University Press.  
Dummett, M. (1993). Origins of Analytic Philosophy. London: Duckworth. 
Dummett, M. (2010). The Nature and Future of Philosophy. New York. Co-
lumbia University Press. 
Habermas, J. (2000). Nachmetaphysisches Denken. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp. 
Hylton, P (1993). Russel, Idealism and the Emergence of Analytic Philoso-
phy. London: Clarendon Press. 
Loux, M. & Zimmerman, D. (Eds.). (2003). The Oxford Handbook of Meta-
physics. Oxford: Oxford University Press. 
Lutz-Bachmann, M. (2018). Metaphysik. Überlegungen zu einem Konzept 
von Philosophie im Anschluß an Kant. In C. Erhard, D. Meißner & J. Noller 
(Hrsg.), Wozu Metaphysik? Historisch-systematische Perspektiven (S. 79–
94). Freiburg: Alber Verlag. 
Nagel, E. (1936). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24.  
Nagel, E. (1936). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. II. The Journal of Philosophy, 33(2), 29–53.  
Peacocke, C. (1989). What Are Concepts. Midwest Studies in Philosophy, 
XIV, 1–28. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 354 

Preston, A. (2007). Analytic Philosophy: The History of an Illusion. London: 
Continuum.  
Preston, A. (Ed.). (2017). Analytic Philosophy: An Interpretive History. New 
York; London: Routledge. 
Putnam, H. (2022). Philosophy as Dialogue. Cambridge MA: Harvard Uni-
versity Press. 
Rescher, N. (2014). Metaphilosophy: Philosophy in Philosophical Perspec-
tive. Lanham: Lexington Books. 
Schnädelbach, H. (1992). Metaphysik und Religion heute? In H. Schnädel-
bach, Zur Rehabilitierung des animal rationale. Vorträge und Abhandlungen 
2. Frankfurt/Main (Suhrkamp). 
Shuringa, C. (2024). A Social History of Analytic Philosophy. Verso. 
Stekeler-Weithofer, P. (2023). Nature, Spirit and Their Logic. Hegel's Ency-
clopaedia of the Theoretical Sciences as Universal Semantics. The 
Philosophy Journal, 16(2), 165–175. 
Verhaeg, S. (2025). The Analytic Turn in American Philosophy: An Institu-
tional Perspective—Part 1: Scientific versus Humanistic Philosophy. 
HOPOS: The Journal of the International Society for the History of Philoso-
phy of Science, 15(1), 61–98. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Wiley-Blackwell. 
Williamson, T. (2018). Doing Philosophy: From Common Curiosity to Log-
ical Reasoning. Oxford: Oxford University Press. 
Williamson, T. (2019). Armchair Philosophy. Epistemology and Philosophy 
of Science, 56(2), 19–25. 
 
Информация об авторе: Маслов Денис Константинович, к. филос. н., 
научный сотрудник, Международная лаборатория логики, лингвистики 
и формальной философии, Национальный исследовательский универси-
тет Высшая Школа Экономики. Москва, ул. Старая Басманная 21/4. 
dkmaslov@hse.ru, denn.maslov@gmail.com. 
 
Поступила в редакцию: 15 августа 2025 г. 
Принята к публикации: 10 сентября 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 355 

Denis K. Maslov 
 

The Dull Weaving of Spirit: Reflections on the 
Nature of Analytic Philosophy 

 
Abstract. This paper offers a critical analysis of the nature of analytic phi-
losophy. The paper opens with a review of some attempts to define the 
tradition. The discussion then examines the limitations inherent in existing 
definitions and explores the methodological challenges associated with de-
fining philosophical traditions — analytic philosophy in particular. After that, 
the paper considers genetic, institutional, and sociological dimensions of the 
issue before proposing a new approach to definition. This approach identifies 
analytic philosophy through a set of typical characteristics, grounded in sty-
listic criteria, methodological norms, and shared canonical practices. 
 
Keywords: analytic philosophy, metaphilosophy, sociology of analytic phi-
losophy. 
 
Citation: Maslov, D. K. (2025). The Dull Weaving of Spirit: Reflections on 
the Nature of Analytic Philosophy. Analytica, 10, 323–359. 
 
References 
 
Brandom, R. (2002). Tales of the Mighty Dead. Historical Essays in the Met-
aphysics of Intentionality. Cambridge, MA: Harvard University Press.  
Brandom, R. (2008). Between Saying and Doing. Towards an Analytic Prag-
matism. Oxford: Oxford University Press. 
Brandom, R. (2009). Reason in Philosophy. Animating Ideas. Cambridge, 
MA: Harvard University Press.  
Collins, R. (1998). Sotsiologiya filosofiy: global'naya teoriya intel-
lektual'nogo izmeneniya [The Sociology of Philosophies. A Global Theory of 
Intellectual Change]. Novosibirsk: Chronograph. (in Russian). 
Dummett, M. (1993). Origins of Analytic Philosophy. London: Duckworth. 
Dummett, M. (2010). The Nature and Future of Philosophy. New York: Co-
lumbia University Press. 
Dzhokhadze, I. D. (2016). Analiticheskaya filosofiya segodnya: krizis iden-
tichnosti [Analytic Philosophy Today: Identity Crisis]. Logos, 26(5), 1–18. 
(in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 356 

Dzhokhadze, I. D. (2018). Istoriya filosofii kak etologiya. Otvet Konstantinu 
Skripniku [History of Philosophy as Ethology. A Reply to Konstantin Skrip-
nik]. Logos, 28(6), 233–244. (in Russian). 
Fuller, S. (2020). Kun protiv Poppera. Bor'ba za dushu nauki [Kuhn vs. Pop-
per: The Struggle for the Soul of Science]. Moscow: Kanon+. (in Russian). 
Fuller, S. (2021). Sotsiologiya intellektual'noy zhizni: kar'yera uma vnutri i 
vne akademii [The Sociology of Intellectual Life: The Career of the Mind in 
and around the Academy]. Moscow: Delo. (in Russian). 
Glock, H.-J. (2008). What is Analytic Philosophy? Cambridge: Cambridge 
University Press.  
Goran, V. P. (1996). Filosofiya. Chto eto takoye? [Philosophy: What It Is?]. 
Filosofiya nauki [Philosophy of Science], 1(2), 3–14. (in Russian). 
Goran, V. P. (1997). Filosofiya. Chto eto takoye? Chast' II [Philosophy: What 
It Is? Part II]. Filosofiya nauki [Philosophy of Science], 1(3), 3–15. (in Rus-
sian).  
Goran, V. P. (2007). Teoreticheskiye i metodologicheskiye problemy istorii 
zapadnoy filosofii [Theoretical and Methodological Problems of History of 
Western Philosophy]. Novosibirsk: Izd-vo SB RAS. (in Russian).  
Gryaznov, A. F. (2006). Analiticheskaya filosofiya [Analytic Philosophy]. 
Moscow: Vyschaya shkola. (in Russian). 
Habermas, J. (2000). Nachmetaphysisches Denken. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp. 
Hegel, G. W. F. (1980). Gesammelte Werke. Bd. 3. Hamburg: Meiner.  
Hylton, P (1993). Russel, Idealism and the Emergence of Analytic Philoso-
phy. London: Clarendon Press. 
Iunusov, A. T. O trokh analiticheskikh filosofiyakh [On the Three Analytic 
Philosophies]. Analytica, 10, 90–140. (in Russian). 
Knebel, S. (2015). Scientia media. Sredneye znaniye. Diskursivno-arkheo-
logicheskiy putevoditel' po 17 stoletiyu [Scientia Media. Ein 
diskursarchäologischer Leitfaden durch das 17. Jahrhundert]. EINAI, 4(1/2), 
310–373. (in Russian). 
Lamberov, L. (2010). O mifakh i problemakh opredeleniya termina «analit-
icheskaya filosofiya» [On Myths and Problems of Definition of Analytic 
Philosophy]. Analytica, 4, 2–37. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2025). K istorii analitiko-kontinental’nogo razryva [Towards 
a History of the Analytic-Continental Divide]. Analytica, 10, 1–75. (in Rus-
sian). 
Loux, M. (2015). Metafizika v analiticheskoy traditsii [Metaphysics in Ana-
lytic Philosophy]. Filosofskiy zhurnal [The Philosophy Journal], 8(2), 5–15. 
(in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 357 

Loux, M. & Zimmerman, D. (Eds.). (2003). The Oxford Handbook of Meta-
physics. Oxford: Oxford University Press. 
Lutz-Bachmann, M. (2018). Metaphysik. Überlegungen zu einem Konzept 
von Philosophie im Anschluß an Kant. In C. Erhard, D. Meißner & J. Noller 
(Hrsg.), Wozu Metaphysik? Historisch-systematische Perspektiven (pp. 79–
94). Freiburg: Alber Verlag. 
Makeeva, L. B. (2019). Analiticheskaya filosofiya kak istoriko-filosofskiy 
fenomen [Analytic Philosophy as a Historico-philosophical Phenomenon]. 
Filosofskiy zhurnal [The Philosophy Journal], 12(1), 130–143. (in Russian). 
Maslov, D. (2025). K opredeleniyu filosofii. Razmyshleniya o ponyatii 
«filosofiya» v rabotakh V. P. Gorana [Reflections on the Concept of Philos-
ophy in Connection to V. Goran’s Conception]. Respublica Literaria, 6(2), 
54–70. (in Russian). 
Nagel, E. (1936). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24.  
Nagel, E. (1936). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope. II. The Journal of Philosophy, 33(2), 29–53.  
Nikiforov, A. L. (2009). Priroda filosofii [Nature of Philosophy]. Vestnik 
Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. Sotsiologiya. 
Politologiya [Bulletin of Tomsk State University. Philosophy. Sociology. Po-
litical Science], 3(7), 7–17. (in Russian).  
Peacocke, C. (1989). What Are Concepts. Midwest Studies in Philosophy, 
XIV, 1–28. 
Preston, A. (2007). Analytic Philosophy: The History of an Illusion. London: 
Continuum.  
Preston, A. (Ed.). (2017). Analytic Philosophy: An Interpretive History. New 
York; London: Routledge. 
Putnam, H. (2022). Philosophy as Dialogue. Cambridge, MA: Harvard Uni-
versity Press. 
Rescher, N. (2014). Metaphilosophy: Philosophy in Philosophical Perspec-
tive. Lanham: Lexington Books. 
Schnädelbach, H. (1992). Metaphysik und Religion heute? In H. Schnädel-
bach. Zur Rehabilitierung des animal rationale. Vorträge und Abhandlungen 
2. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 
Shokhin, V. K. (2013). Chto zhe vso-taki takoye analiticheskaya filosofiya? 
V zashchitu i ukrepleniye «revizionizma» [What Exactly is Analytical Phi-
losophy? In Defence and Strengthening of "Revisionism"]. Voprosy Filosofii, 
(11), 137–148. (in Russian).  
Shokhin, V. K. (2015). Analiticheskaya filosofiya: Nekotoryye neprotoren-
nyye puti [Analytic Philosophy: Some Unbeaten Tracks]. Filosofskiy zhurnal 
[The Philosophy Journal], 8(2), 16–27. (in Russian). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 358 

Shokhin, V. K. (2018a). Novyy fenomen: strasti po analiticheskoy filosofii 
[A New Phenomenon: Emotions Run High for Analytic Philosophy]. Filosof-
skiy zhurnal [The Philosophy Journal], 11(4), 106–114. (in Russian). 
Shokhin, V. K. (2018b). Analiticheskaya filosofiya v poiskakh predmeta [An-
alytical Philosophy in Search of a Subject]. Epistemologiya i filosofiya nauki 
[Epistemology and Philosophy of Science], 55(1), 8–25. (in Russian).  
Shokhin, V. K. (2024). Analiticheskaya filosofiya: udalos' li nakonets yeyo 
opredelit'? (Gans Iogann Glok. Analiticheskaya filosofiya kak ona yest') [An-
alytical Philosophy: Has it Finally Been Defined? (Hans Johann Glock. 
Analytical Philosophy as it is)]. Logos, 34(6), 297–320. (in Russian).  
Shramko, Y. V. (2007). Chto takoye analiticheskaya filosofiya? [What is An-
alytic Philosophy?]. Epistemologiya i filosofiya nauki [Epistemology and 
Philosophy of Science], 11(1), 87–110. (in Russian). 
Shuringa, C. (2025). A Social History of Analytic Philosophy. London: Verso. 
Skripnik, K. D. (2018). Analiticheskaya filosofiya: vchera – krizis iden-
tichnosti, segodnya – yeye poisk [Analytic Philosophy: Identity Crisis and 
Quest for Identity], Logos, 28(6), 224–233. (in Russian). 
Skripnik, K. D. (2021). Istoriya, sovremennoye sostoyaniye i metafilosof-
skaya oppozitsii «analiticheskaya/ kontinental'naya filosofiya» [The History, 
Contemporary State, and Metaphilosophy of the Opposition "Analytic/Con-
tinental" Philosophy]. Filosofskiy zhurnal [The Philosophy Journal], 14(4), 
174–187. (in Russian). 
Stekeler-Weithofer, P. (2023). Nature, Spirit and Their Logic. Hegel's Ency-
clopaedia of the Theoretical Sciences as Universal Semantics. The 
Philosophy Journal, 16(2), 165–175. 
Surovtsev, V. A. (2010). Analiticheskaya filosofiya: vseobshcheye i nyuans 
[Analytic Philosophy: Universal and Particular]. Voprosy Filosofii, (8), 23–
29. (in Russian). 
Tselishev, V. V. (2000). Budushcheye filosofii 21 veka: analiticheskaya ili 
kontinental'naya filosofiya? [The Future of Philosophy in 21st century: ana-
lytic or continental philosophy?]. Filosofiya nauki [Philosophy of Science], 
2(8), 13–20. (in Russian). 
Tselishev, V. V. (2018). Analiticheskaya filosofiya i revizionizm bez beregov 
[Analytic philosophy and revisionism beyond the bounds]. Filosofskiy zhur-
nal [The Philosophy Journal], 11(2), 138–155. (in Russian). 
Vasiliev, V. V. (2019a). Metafilosofiya: istoriya i perspektivy [Metaphiloso-
phy: History and Perspectives]. Epistemologiya i filosofiya nauki 
[Epistemology and Philosophy of Science], 56(2), 6–18. (in Russian). 
Vasiliev, V. V. (2019b). Chto takoye analiticheskaya filosofiya i pochemu 
vazhen etot vopros? [What is analytic philosophy and why is it important to 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 359 

ask?]. Filosofskiy zhurnal [The Philosophy Journal], 12(1), 144–158. (in Rus-
sian). 
Verhaeg, S. (2025). The Analytic Turn in American Philosophy: An Institu-
tional Perspective—Part 1: Scientific versus Humanistic Philosophy. 
HOPOS: The Journal of the International Society for the History of Philoso-
phy of Science, 15(1), 61–98. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of philosophy. Wiley-Blackwell. 
Williamson, T. (2018). Doing Philosophy: From Common Curiosity to Log-
ical Reasoning. Oxford: Oxford University Press. 
Williamson, T. (2019). Armchair Philosophy. Epistemology and Philosophy 
of Science, 56(2), 19–25. 
Wrigt, von G. H. (2013). Analiticheskaya filosofiya: istoriko-kriticheskiy ob-
zor [Analytic Philosophy: historical-critical review]. Kantovskiy sbornik 
[Kantian Journal], 43(1), 78–89; 44(2), 69–82. (in Russian). 
 
Author’s Information: Denis Maslov, C.Sc. (Ph.D.) in Philosophy, Re-
search Fellow. HSE University. 21/4 Staraya Basmannaya St., Moscow 
105066, Russian Federation; e-mail: dkmaslov@hse.ru; 
denn.maslov@gmail.com. 
 
Received: 15 August 2025 
Accepted: 10 September 2025 
Published: 28 December 2025 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 360 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-360-395 
УДК 101.1 

 
Полина Андреевна Ханова  

  
К имманентной рефлексии  

аналитико-континентального разрыва 
 

Аннотация. Статья предлагает анализ устойчивости аналитико-конти-
нентального разделения в современной философии через призму 
конфликта идентичностей и дисциплинарных этосов. На материале кон-
кретных философских дискуссий и институциональных практик 
демонстрируется, что воспроизводство данного разделения не представ-
ляет собой контингентную конфигурацию исторических событий или 
чисто философские расхождения, а обусловлено обладающим собствен-
ной историей расхождением в понимании базовых задач философского 
исследования и условий его автономии, неразрывно связанным с содер-
жательными философскими тезисами. Делается вывод о 
продуктивности рассмотрения данного конфликта в терминах гегелев-
ского понятия «партийности». 

 
Ключевые слова: аналитическая философия, континентальная филосо-
фия, философский разрыв, партийность. 

 
Для цитирования: Ханова, П. А. (2025). К имманентной рефлексии 
аналитико-континентального разрыва. Analytica, 10, 360–395. 
 

Введение 
 

Современную философию можно структурировать, конечно же, 
множеством различных способов, воспользовавшись множеством воз-
можных разбивок и классификационных принципов; один из таких 
способов — описать современную ситуацию как отмеченную фунда-
ментальным и, как кажется, непреодолимым расколом философии на 
«аналитическую» и «континентальную». Традиционные попытки 
осмысления данного раскола, как правило, движутся в одном из двух 
направлений. Первое, имманентно-философское, рассматривает его как 
результат внутренней динамики развития самой философии: возникно-
вения конкурирующих программ, таких как проект строгой научности 
Венского кружка, с одной стороны, и герменевтико-

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-360-395


 
Analytica, 2025, Том 10 

 361 

феноменологическая традиция — с другой. Второе, социологическое 
или политико-идеологическое, стремится свести это противостояние к 
отражению внешних по отношению к философии сил — будь то борьба 
за академические ресурсы, национальные традиции или широкие идео-
логические антагонизмы ХХ века. Однако оба эти подхода, будучи 
редукционистскими, оказываются неспособными схватить уникальную 
специфику самого разрыва — то, каким образом он не просто фиксирует 
различие, но активно производится и воспроизводится. В настоящей 
статье предпринимается попытка преодолеть эту методологическую ди-
лемму, сместив фокус исследования. 

Структура рассмотрения включает четыре последовательных 
шага: 1) анализ процесса формирования разделения через призму схиз-
могенеза; 2) выявление идеализированной структуры 
«дисциплинарного этоса» аналитической философии через её историза-
цию и внутрифилософскую критику; 3) рефлексивное выявление 
структуры «континентального этоса», изнутри которого осуществлялся 
предыдущий шаг; 4) переосмысление конфликта через гегелевское по-
нятие партийности. 

Уже на этапе конструирования исследования пришлось принять 
методологическое решение: выбор между имманентностью и объектив-
ностью. По-настоящему «сбалансированное» и нейтральное описание 
аналитико-континентального разрыва было бы возможно только из не-
кой третьей, внешней позиции: историка философии, например, или 
философа из вообще другой традиции, у которой нет собственной 
ставки в этом споре (диалектического материализма, например). Такие 
описания возможны; часть из них неизбежно ведёт к утверждению, что 
сам разрыв является чем-то иллюзорным и несуществующим. Однако я 
соглашусь с, например, Евгением Логиновым в том, что факт раз-
рыва — «это то, что некоторым из нас дано в ощущениях» (Логинов, 
2025, 1), и ощущения эти заслуживают того, чтобы быть исследован-
ными. Поэтому мне представлялось более продуктивным исследовать 
разрыв «изнутри», имманентным образом; а это потребовало принять 
«на веру» его базовую предпосылку, что раскол — это именно раскол в 
философии, то есть он пересекает всю философию вообще, а не только 
отдельные её регионы. Фактически это, вероятнее всего, далеко не так; 
однако мы не сможем понять «устройство разрыва», если не примем это 
в качестве допущения. Однако у этого допущения есть важное методо-
логическое следствие: будучи имманентным, это рассмотрение будет — 
как минимум, с точки зрения аналитических философов — воспроизво-
дить некоторые ходы и особенности «континентальной оптики», просто 
на основании того факта, что эта оптика не является аналитической. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 362 

(Весьма возможно, что верно будет и обратное: постструктуралист, ве-
роятно, заподозрит эту работу в «аналитичности»). Но вывод такого 
типа («эта работа не аналитическая — следовательно, она континен-
тальная», и vice versa) как раз и демонстрирует структуру разрыва — и 
является одним из тех его аспектов, который, собственно, и будет ис-
следоваться. Эксплицировать это затруднение является одной из задач. 

К счастью, у этой своеобразной коллизии есть предшественники. 
Стратегия этого анализа в значительной степени вдохновлена работой 
Пьера Бурдье «За рационалистический историзм» (Бурдье, 1996) (хоть 
и не следует его методологии в строгом смысле). Во-первых, он имеет 
дело с похожей предметностью, но в своём поле — социологии («мы 
создали искусственную несовместимость историзма и рационализма»), 
но прежде всего потому, что она написана из столь же методологически 
сложной позиции, что и моя. Задача состоит в «объективации субъекта 
объективации»: историк находится в истории, социолог — в обществе, 
а философ — в данном случае — в философии (но также и в истории, и 
в обществе). И если принять в качестве условной стартовой точки, что 
философия действительно расколота на аналитическую и континен-
тальную (то есть исследовать разрыв имманентным образом, не вставая 
на внешнюю по отношению к нему позицию), то сам исследующий не 
может не быть в нём спозиционирован. Однако это признание позици-
онности не значит, что я собираюсь доказывать преимущество одной 
стороны над другой; моей задачей является проанализировать и пе-
реопределить разрыв таким образом, чтобы это вело нас не к победе 
одной из сторон, но «к тому, чтобы делать лучше и вернее неизбежные 
операции [нашей] практики» (там же). 

 
§ 1. История одного схизмогенеза 

 
Начать следует с популярного возражения ко всему этому разго-

вору: что «аналитическая» и «континентальная» философии не 
представляют собой каких-то содержательных единств, их невозможно 
определить, поэтому и говорить о них не следует. Действительно, все 
попытки строго и исчерпывающе определить «аналитическую филосо-
фию» как некое единство на каком-либо положительном основании 
(происхождение от Венского кружка? специфический метод? ориента-
ция на естественные науки? аргументативная строгость? языковой или 
национальный ареал? политические воззрения представителей?) оказы-
ваются неудачными и наталкиваются на контрпримеры изнутри самой 
аналитической философии. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 363 

И тем не менее это единство упорно просматривается и ощуща-
ется его участниками и наблюдателями, даже если определять его 
приходится предельно минималистски, как «стиль», «габитус» или 
«вайб» (French 2025). В связи с этим я предлагаю рассматривать сам 
факт существования «аналитической философии» как социально-дис-
курсивную данность: если это идентичность, которую значительное 
число людей в академическом поле так или иначе присваивают, воспро-
изводят и отстаивают, то эта идентичность существует и обладает 
определённой дискурсивной действенностью, вне зависимости от её 
чётких содержательных границ. 

С «континентальной философией» сложнее: если «аналитик» — 
это имя, которое обычно присваивают себе сами, то «континентальный 
философ» — это экзоним: с исторической точки зрения именно анали-
тическая философия откалывается от единой философской мысли и 
заявляет о себе как о некой цельной программе; «континенталы» 
обычно не испытывают потребности в том, чтобы называть себя конти-
ненталами, иначе как в спорах с аналитиками. 

Поэтому для целей этого исследования представляется продук-
тивным зайти с другой стороны. Если стороны конфликта определяют 
себя через своё отличие друг от друга (аналитическая философия даёт 
имя континентальной, чтобы сформулировать, чем «они» отличаются от 
«нас», а континентальная принимает это имя, чтобы объяснить «им», 
почему «мы» — не «они»), то для объяснения механизма воспроизвод-
ства этого разделения продуктивным представляется понятие 
схизмогенеза, введённое Грегори Бейтсоном (Бейтсон, 2000a): «Пред-
ставьте, что два человека вступают в спор о каких-то незначительных 
политических разногласиях. А спустя час они занимают уже настолько 
непримиримые позиции, что оказываются по совершенно противопо-
ложные стороны идеологической пропасти, даже отстаивают крайние 
идеи, которые никогда не стали бы поддерживать в обычных обстоя-
тельствах, — и всё для того, чтобы показать, насколько сильно они 
отвергают точку зрения оппонента. Они начинают умеренными социал-
демократами немного разных сортов; не проходит и нескольких часов 
жаркой дискуссии, как один из них оказывается ленинистом, а вто-
рой — защитником идей Милтона Фридмана» (Гребер & Уэнгроу, 2025, 
55). Антропологи используют понятие схизмогенеза для объяснения 
различий между соседствующими обществами: племена создают тради-
ции, стили одежды и поведения и даже формы политической 
организации, чтобы быть максимально непохожими на соседей, девочки 
формируют свои стратегии поведения так, чтобы максимально 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 364 

отличаться от мальчиков и наоборот, и т. д. Кажется, нечто подобное 
произошло и в спорах между «аналитиками» и «континенталами».  

Замечательную историческую реконструкцию этого процесса 
представил Евгений Логинов (Логинов, 2025). Я же позволю себе кратко 
суммировать этот процесс схизмогенеза. Философы начинают как 
люди, возможно, слегка разными способами и с разными акцентами за-
нимающиеся, в сущности, одним делом — «публичным применением 
разума» — в отношении более-менее общего спектра вопросов, тради-
ционно считаемых «философскими» (устройство бытия, мышления, 
личности, свободы, справедливости и т. п.) и опирающиеся на общий 
традиционный «интеллектуальный канон». В какой-то момент (отчасти 
под влиянием появления «программных» текстов (вероятно, двух кон-
курирующих «преодолений метафизики» — Хайдеггера и Карнапа), 
отчасти — политических и социальных причин) оформляются два 
блока, которые постепенно изолируются настолько, что теряют способ-
ность разговаривать друг с другом. Затем эти две изолированные 
общности начинают взаимодействовать друг с другом уже именно как 
общности, и различия начинают формулироваться эксплицитно, обычно 
в форме обвинения, что провоцирует встречные обвинения, которые 
становятся, в свою очередь, новой основой групповой идентичности. 
Стартовый список таких обвинений-размежеваний оформляется уже в 
1958 году:  

 

Со стороны континенталов: Со стороны аналитиков: 

Аналитики не знают истории 
философии Континенталы не знают логики 

Аналитики преклоняются перед 
наукой 

Континенталы игнорируют науку 
и/или претендуют на позицию 
«науки наук» 

Аналитики одержимы языком Континенталы неправильно ис-
пользуют язык 

Аналитики заняты крохобор-
ством 

Континенталы строят большие си-
стемы и невнимательны к деталям 

Аналитики сухие и игнорируют 
все кроме разума 

Континенталы заняты личными 
переживаниями и эмоциями 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 365 

Аналитики сводят философию к 
игре символами 

Континенталы сводят философию 
к роду поэзии 

Аналитики понимают филосо-
фию слишком узко 

Континенталы понимают филосо-
фию слишком широко 

 
…и так далее.  
Играть в эту игру сопоставлений можно долго, и ни к чему мето-

дологически полезному она не приведёт: конечно же, на любое из этих 
обвинений находятся фактические возражения (континенталы во мно-
гом опираются на Гуссерля, которого трудно обвинить в незнании 
логики и игнорировании науки; Райл и Остин глубоко занимались исто-
рией философии; аналитические философы на самом деле активно 
используют в своём мышлении литературность и метафоры и т. д.). Но 
особенность схизмогенеза в том, что оппозиция не сдвигает участников 
с их позиций, а напротив, только укрепляет их убеждённость в своей 
правоте: на каждый следующий «раунд» дискуссии её участники выхо-
дят уже с готовым набором предубеждений касательно групповой 
идентичности оппонента, сформированных на предыдущем раунде.  

Вместо попыток выведения «общих критериев» этих идентично-
стей я попытаюсь проанализировать их как результаты схизмогенеза1. 
Поэтому я выписываю последний именно как набор взаимных характе-
ристик: это то, как эти позиции даны друг другу, то есть не то, что есть 
общего у всех аналитических философов, а то, что делает философа ана-
литическим в глазах континентального коллеги (то есть как 
аналитический философ отстаивает свою идентичность перед конти-
нентальным), и наоборот: не то, что общего у всех континентальных 
философов, а то, как выглядит «парадигмальный континентальный фи-
лософ» в глазах аналитического. Игра взаимных определений через 
отрицание, хотя и не приводит к методологически полезным результа-
там, представляет исследовательский интерес, потому что обладает 

 
1 Поэтому моя выборка примеров может показаться произвольной; меня интере-

совало не то, насколько хорошо они экземплифицируют свою группу, а то, насколько они 
производят впечатление на другую. Поскольку, в отличие от довольно внятного критерия 
отнесения философов к «аналитическим» (это те, кто сами называют себя аналитиче-
скими), с «континентальными» такого критерия не существует, я выбирала в качестве 
примеров тех, кого достаточно однозначно маркировали как «континентальных» или при-
держивающихся позиций, которые описываются аналитикой как «континентальные» 
(феноменология, постструктурализм, экзистенциализм, социальный конструктивизм, всё 
это без приставки «аналитический») или так или иначе соглашавшихся с маркированием 
их позиций как континентальных. Проще говоря, нашим предметом исследования явля-
ются две карикатуры; однако это карикатуры, «зажившие собственной жизнью». 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 366 

собственной социальной эффективностью. Она производит и воспроиз-
водит групповые идентичности, которые продолжают структурировать 
философское поле независимо от их содержательной искусственности 
или недоопределенности: если даже весь «аналитико-континентальный 
разрыв» — это битва соломенных чучел, то именно эти соломенные чу-
чела работают как знамена, под которыми собираются «свои» и по 
которым опознают «чужих». 

 Яркой иллюстрацией функционирования такого «опознания» яв-
ляется знаменитый опросник Чалмерса-Бурже (Bourget & Chalmers, 
2023). Содержащий более 50 специальных вопросов, он, предположи-
тельно, должен охватывать весь спектр современных философских 
проблем и позиций по ним. Однако попытка «континентального фило-
софа» пройти этот опрос наглядно демонстрирует сам принцип 
размежевания. Опросник составлен с использованием очень специаль-
ного жаргона («Vagueness: epistemic, semantic, or metaphysical?»), 
отсылает к серии локальных мысленных экспериментов и примеров, ко-
торые предъявляются опрашиваемому без всяких пояснений («Sleeping 
beauty (woken once if heads, woken twice if tails, credence in heads on 
waking?): one-half or one-third?»). В результате значительная часть во-
просов опросника для философа, работающего вне аналитической 
традиции, звучит непонятно, методологически некорректно или попро-
сту абсурдно2, поскольку предполагают принятие всей системы 
координат, только внутри которой эти вопросы и обретают смысл. 

 
2 Приятно знать, что это не только моё мнение: сами составители опросника при-

знали это благодаря, по-видимому, достаточно обширному фидбэку от «континенталов»: 
«Возможно, наиболее популярным возражением к опросу 2020 года было то, что вопросы 
опросника содержали сильный перекос в сторону определённых традиций и ориентаций 
в философии. Опрошенные из не-аналитических философских традиций часто сообщали, 
что чувствовали себя «отчуждёнными» этими вопросами, и даже респонденты из анали-
тических традиций иногда сообщали, что вопросы отражали весьма традиционное 
представление о философии, которое не полностью отражает философию как она делается 
в 2020 году. Мы признаем эту критику правомерной. Мы попытались найти вопросы из 
не-аналитических традиций, но было трудно найти кандидатов, с которыми будет знакома 
достаточная часть нашей целевой аудитории. Мы также попытались найти вопросы, отра-
жающие философию в 2020 (например, добавили по два вопроса о гендере и расе), но 
зачастую более старые вопросы были более знакомы более широкому кругу опрошенных. 
И всё же мы могли приложить больше усилий, чтобы включить более широкий круг во-
просов, возможно, снизив требования привычности. Мы очень извиняемся за 
причинённое чувство отчуждения. В следующий раз мы будем стараться лучше» (Bourget 
& Chalmers, 2025). Даже если оставить за скобками оскорбительно-снисходительный тон 
этого комментария, следует отметить, что, во-первых, составители опросника не нашли 
других неучтённых тем (навскидку: «Феноменологическая редукция: завершима или 
нет?»), а во-вторых, что целевая аудитория опросника, по-видимому, достаточно разроз-
ненна, чтобы никакой единый список вопросов не оказался в равной степени знакомым 
для хотя бы большей её части (что показывает масштаб размежевания). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 367 

Конечно, то же самое можно сказать о любой более-менее разработан-
ной философской теории; если бы в заголовке опросника было слово 
«аналитическая», к нему не было бы никаких претензий. Но сам факт 
презентации этого опросника как репрезентативного для всей современ-
ной философии демонстрирует убеждённость в том, что критерии 
легитимности, выработанные в рамках одной традиции, могут быть уни-
версально применены ко всему философскому полю. 

В последние годы появились попытки интерпретировать эту пре-
тензию через призму идеологической критики. Наиболее радикальный 
вариант такой интерпретации предлагает Кристоф Шуринга, утвержда-
ющий, что аналитическая философия представляет собой скрытый 
политический проект по поддержке неолиберальной идеологии 
(Shuringa, 2025). Его подход страдает существенными методологиче-
скими недостатками. Шуринга фактически сводит сложный 
интеллектуальный феномен к простому выражению классовых интере-
сов, игнорируя относительную автономию философского поля. Его 
критика скатывается к поиску «социальных эквивалентов» философ-
ских позиций, что было едко высмеяно ещё Фредериком Джеймисоном 
как карикатурный вариант марксистского анализа3. 

У этой позиции есть зеркало в лице, например, Томаса Нагеля, 
который обрушивается с резкой критикой на «постмодернизм» при под-
держке известной книги Сокала и Брикмона: «Объяснение всех 
предположительно рациональных форм мысли в терминах социальных 
влияний есть генерализация старой марксистской идеи идеологии … и 
представляет собой носитель для классовой ненависти» (Nagel, 1998).  

Многие справедливо указывают, что свести простым и прямоли-
нейным образом аналитическую философию к оправданию 
неолиберальной идеологии, а континентальную — к продвижению ле-
вой повестки, не удаётся. Существует и аналитический марксизм 
(Джеральд Коэн, Джон Рёмер, Эрик Райт), и левая политическая фило-
софия, глубоко укоренённая в аналитической методологии (Томас 
Погге), и критическая социальная теория, использующая аналитические 
инструменты (работы по эпистемической несправедливости Миранды 
Фрикер), и даже аналитический анархизм; с другой стороны, далеко не 
все «континентальные» философы непременно левые (Хайдеггер, 

 
3 «Марксистская критика должна быть "редукционистской" и рассматривать про-

изведение искусства как всего лишь функцию или "отражение" социально-
экономического контекста. По слухам, она ищет "социальных эквивалентов" искусства... 
Наконец, её эстетические суждения подозрительно похожи на старые добрые этические 
оценки, замаскированные под политические: так, когда произведение называют прогрес-
сивным или реакционным — это не более чем кодовое слово для морального поощрения 
или осуждения» (Jameson, 2024, 4). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 368 

Шмитт, Штраус, Слотердайк, Ланд), а «постмодернисты», вопреки 
обобщению Нагеля, неоднократно подвергались жёсткой критике в том 
числе с левых позиций4, в конце концов, самый известный и едкий кри-
тик «постмодернизма» Ален Сокал — левый интеллектуал.  

Но тем не менее, в табличку «схизмогенетических обвинений» 
явно добавилась ещё одна строка: «все континенталы левые» vs. «все 
аналитики — либералы/правые». Это ещё одна пара карикатур; однако 
не обязательно солидаризироваться с их содержанием, чтобы использо-
вать её для вскрытия некоторых любопытных особенностей 
функционирования разрыва, тем более что она не часто всплывает при 
обсуждении, если он понимается как либо чисто философский, либо чи-
сто институциональный. Вопрос идеологии находится и не в поле 
чистой философии, и не в чисто социальном поле — он их связывает. 

 
§ 2. Аналитическая философия и проблема идеологии 

 
Поскольку «аналитическая философия» как идентичность 

оформляется первой, начать следует с неё. Исток её позиции по вопросу 
идеологии может быть прослежен исторически: аналитическая филосо-
фия оформилась не в вакууме, а в предельно идеологизированном и 
напряжённом политическом поле. Отсюда, возможно, проистекает и её 
изначальная методологическая агрессивность, её пафос демаркации. 
Резкие выпады, например, Рудольфа Карнапа против Мартина Хайдег-
гера и в целом воинственная позиция Венского кружка, члены которого 
были вынуждены бежать от набиравшего силу политического мракобе-
сия в Англию и Соединённые Штаты, — будучи помещены в историко-
политический контекст, действительно предстают как глубоко полити-
чески мотивированные. Континентальная традиция в лице Хайдеггера 
олицетворяла для них тот самый идеологически заряженный реакцион-
ный обскурантизм, иррационализм и мистицизм, от которых они 
бежали и с которыми вели экзистенциальную борьбу. То есть проблема 
идеологии стояла у истоков раскола философии на «аналитическую» и 
«континентальную». Однако просто сказать, что аналитики, сбежав от 
нацизма в Оксфорд и США, «застряли» в этой борьбе, нечувствительно 
перенеся всё то, что они думали о Хайдеггере, на всю последующую 
континентальную традицию (что можно косвенно увидеть как в дискус-
сии на коллоквиуме в Руайомоне 1958 года, где Райл бросается во всех 
континенталов разом словом «фюрер» (Логинов, 2025, 45), так и в сего-
дняшней критике книги Шуринги, где именно преемственность от 

 
4 Например, (Бурдье, 1996). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 369 

Хайдеггера выделяется как принцип общности «континентальной фило-
софии» и её родовое проклятие5) было бы, конечно, чрезмерным 
упрощением. 

Однако вопрос об идеологии, по-видимому, остаётся централь-
ным для самоидентификации. Чтобы её артикулировать, более 
продуктивным представляется смещение исследовательского вопроса: 
вместо «есть ли у аналитической философии идеология?» следует за-
даться вопросом «каково отношение аналитической философии к 
идеологии?» Аналитическая философия соотносится с идеологией: вы-
страивает свою идентичность через её отрицание (заявление своей 
нейтральности); проблематичной является не какая-то конкретная идео-
логическая позиция, а идеология как таковая, само слово «идеология» 
маркирует то, что аналитик хотел бы из философии исключить. 

Примером такого маркирования может послужить знаменитая 
дискуссия Сёрла с Деррида. 

Критикуя деконструкцию, Сёрл, апеллируя к «нормальным» тео-
риям языка (Фреге, Рассел, Витгенштейн, Хомский, Куайн и др.), 
заявляет:  

 
Без сомнения, все эти теории по-своему ошибочны, 

ущербны и условны, но по своей ясности, строгости, точ-
ности, теоретической полноте и, прежде всего, 
интеллектуальному содержанию они написаны на уровне, 
значительно превосходящем тот, на котором написана де-
конструктивистская философия (Сёрл, 2021 [1983]).  
 
На первый взгляд, это просто утверждение о необходимости вы-

держивать в философии определённый стандарт качества рассуждения. 
Но необходимо обратить внимание на саму структуру этого высказыва-
ния: Сёрл ранжирует философские дискурсы, ставя критерии «ясности» 
и «строгости» (если не рассматривать неясный критерий «интеллекту-
ального содержания») выше любых других. И что же он делает в 
следующем абзаце? Он объявляет деконструкцию «идеологией», что 
предполагает, что, в отличие от Деррида, он и его единомышленники, 
придерживающиеся идеалов ясности и строгости, свободны от идеоло-
гии и могут занимать нейтральную позицию.  

Ещё один пример такой декларации нейтральности: дискуссия 
Александра Ветушинского и Евгения Логинова. Ветушинский 

 
5 «Поверхностность его [Шуринги] обзора делает его слепым к реальным разли-

чиям между аналитической философией и континентальной философией, которые 
должны быть возведены к мрачному влиянию Хайдеггера на последнюю» (Engel, 2025). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 370 

(континентальный философ), формулируя различие их подходов, ука-
зывает на разный статус реальности:  

 
Отличие в статусе, которым наделяется реальность. 

… Не реальность должна выносить суждение о тексте, но 
текст выносит суждение о реальности (которая перформа-
тивно производится внутри самого текста) (Ветушинский, 
2024). 
 
На это Логинов (аналитический философ) отвечает:  
 

Я просто ищу основной тезис и то, как автор его 
обосновывает, а потом по мере своих сил пытаюсь понять, 
поддерживается ли этот тезис этим обоснованием или нет. 
Поэтому если у Александра есть оптика, то отличие его оп-
тики от моей не в том, каким статусом мы наделяем 
реальность, а в том, что у меня просто нет оптики (Логи-
нов, 2024a, [курсив мой — П. Х.]).  
 
Подразумевается, по-видимому, что способы установления, под-

держивается ли тезис обоснованием, не являются «оптикой», не говоря 
уже о допущении других форм рассуждения. 

И, наконец, замечание Эрнста Нагеля:  
 

Аналитическая философия формально этически 
нейтральна; её профессора не навязывают студентам 
догмы о жизни, религии, расе или обществе … аналитиче-
ская философия выполняет двойную функцию: она 
предоставляет тихие зелёные пастбища для интеллекту-
ального анализа, где её последователи могут укрыться от 
неспокойного мира и заниматься своими интеллектуаль-
ными играми с шахматным безразличием к его ходу; и она 
также является острым сияющим мечом, помогающим 
рассеять иррациональные убеждения и сделать очевидной 
структуру идей (Nagel, 1936, 9)6.  
 
В этом, согласно Нагелю, и кроется секрет привлекательности 

аналитической философии. Аналитический философ если и поддержи-
вает какую-то политическую или этическую позицию, то только 

 
6 Цит. по: (Логинов, 2025). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 371 

потому, что она основана на нейтральных фактах, и обосновывает её, а 
не берет за отправную точку рассуждений, не «навязывает» её. 

Во всех этих примерах прослеживается общий парадокс. Анали-
тические философы выстраивают свою идентичность на том, что они 
«не навязывают догмы», свободны от идеологии и не обладают «опти-
кой» — но претензия на «рассеивание иррациональных убеждений» (к 
каковым, по-видимому, относится идеология/«оптика») требует некото-
рой содержательной модели этой универсальной рациональности, 
которая выступала бы, собственно, «оптикой», позволяющей отличить 
философию от не-философии, а также позиции, которая позволяла бы 
регулировать допуск к дискуссии7. «Тихое зелёное пастбище», во-пер-
вых, должно отстаивать свои границы от «неспокойного мира», а во-
вторых, регулировать вход на это пастбище, чтобы этот мир туда не 
вторгался. Допустим, аналитическая философия действительно пред-
ставляет собой нейтральную шахматную игру, а идеология — это 
навязывание некой догмы без её аргументации (кажется, именно в этом 
обвиняют Хайдеггера и Деррида). Пока аналитика является только од-
ним из вариантов философии, интересным только своим 
последователям, в этом нет ничего необычного или интересного. Но 
если она претендует на то, что является философией по преимуществу, 
то ей приходится как-то иметь дело с тем, что в мире существуют другие 
программы, считающие то, что они делают, именно философией, а не 
навязыванием идеологии. Тогда правила её игры оказываются под во-
просом. Если у этого правила нет содержания (аналитик не навязывает 
догму, не имеет идеологии, у него нет оптики), то как оно может что-то 
регулировать? Если же у этого правила есть содержание, то почему это 
содержание не может быть оспорено внутри самой философии, а явля-
ется правилом допуска в неё? 

В дискуссиях этот парадокс проявляется в специфической струк-
туре аргументации, которую можно представить в виде диалога между 
представителями двух традиций. Подобно Сёрлу, «я собираюсь 

 
7 Под «регулированием допуска» я понимаю не только прямые утверждения типа 

«Х не есть философия» (а идеология, литература, фэнтези, бред сумасшедшего или что-то 
другое), но и другие операции, которые не взаимодействуют с тезисом напрямую, а так 
или иначе отказывают ему в продуктивной дискуссии (апелляции к «непонятности», 
«смутности» и т. п.), а наличие у этих тезисов реальных сторонников объясняют «модой», 
«интеллектуальной атмосферой», политической привлекательностью и т. п.; а также 
предъявляют собственные требования к формату этой дискуссии (формулирование аргу-
ментов определённым образом) как универсальные. Пример: то, как Сёрл 
взаимодействует с аргументами против реализма от «своих», радикально отличается по 
типу аргументации от того, как он взаимодействует с «чужими» (континентальными) в 
(Searle, 1995).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 372 

рассматривать лишь простые и идеализированные случаи. Этот метод, 
а именно метод построения идеализированный моделей, аналогичен 
теоретическому конструированию, применяемому в большинстве наук, 
например, построению экономических моделей» (Searle, 1970, 56). Вот 
как мог бы выглядеть такой «идеализированный случай» встречи двух 
философов из разных традиций8: 

 
Аналитический философ 

Требует предъявить обоснование, почему не-
аналитическая теория Х лучше, чем аналитическая.  

 
Континентальный философ  

Теряется, потому что вовсе не планировал играть в игру 
«лучше-хуже», и пытается прояснить правила игры: что 

значит «лучше», каков критерий «лучшести»?  
 

Аналитический философ  
Теряется, потому что полагал ответ на этот вопрос 

очевидным9, и начинает взывать к «соответствию 
нашим лучшим научным теориям», строгости, 

 
8 Эта реконструкция выполнена по итогам моих собственных дискуссий с колле-

гами, в первую очередь, Евгением Логиновым и Антоном Кузнецовым, а также членами 
Московского центра исследования сознания — философами, которые сами называют себя 
аналитическими. Поскольку дискуссий, сопоставимых по яркости и влиянию с полемикой 
Сёрла и Деррида, давно не происходило, материал для анализа пришлось генерировать 
самостоятельно. Я искренне благодарю моих оппонентов за эти дискуссии. Что же каса-
ется возможной нерепрезентативности этого материала, если уж в аналитической 
традиции допустимы ходы типа «этот аргумент не кажется мне убедительным», данный 
отчёт следует воспринимать в таком же статусе.  

9 Справедливости ради, некоторые аналитические философы признают, что здесь 
у них самих есть проблема: 

 
Недостаток этого подхода в том, что вывод к лучшему объясне-

нию изучен крайне слабо. Даже в вопросах самого общего принципа он 
не изучен достаточно хорошо, чтобы можно было дать убедительное 
обоснование тому, почему предложенное Беркли объяснение чувствен-
ного опыта является менее хорошим, чем объяснение реалиста, 
оперирующее физическими объектами. Ситуация становится ещё хуже, 
когда требуются детали: как измерить качество объяснения, или вероят-
ность вывода к лучшему объяснению, или как связность или простота 
теории влияют на её качество как объяснения. Учитывая важность таких 
аргументов и скудные результаты десятилетий работы, направленной на 
их понимание (например, Josephson, 1994; Magnani, 2001), наше невеже-
ство в этих вопросах попросту удручает (Franklin, 2002). 

 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 373 

экономичности, элегантности, правдоподобию или 
здравому смыслу. 

 
Континентальный философ  

Радостно ухмыляется и заявляет, что здравый смысл 
исторически изменчив и культурно разнороден, критерии 
элегантности и правдоподобия субъективны, критерий 

экономичности содержит в себе неотрефлексированные 
метафизические предпосылки, и т. д. Континентальный 
философ, поднаторевший в критической теории, очень 

ловко умеет это делать10. 
 

Аналитический философ 
Справедливо указывает на то, что его оппонент 

разрушает тезис, не предлагая своего взамен, — и 
взывает к необходимости иметь хоть какие-то 

критерии для разрешения вопроса о наилучшей теории. 
 

Континентальный философ 
С искренним недоумением спрашивает «А зачем?»  

 
На этом диалог обычно обрывается, а его участники разводят ру-

ками, признаваясь в полной неспособности понять друг друга. 
Следы подобных диалогов остались, среди прочего, и в полеми-

ческих публикациях моих коллег. Например, в недавней статье 
Константина Морозова присутствует следующее утверждение: «Мир, 
который мы пытаемся описать с помощью философии, какой-то, а не 
какой угодно» (Морозов, 2025, 106). И в сноске: «Я знаком с филосо-
фами, которые не согласны с этим, как Полина Ханова и Ольга Зубец. 
Но я не знаю, какие вообще могут быть хорошие основания, чтобы со-
глашаться с ними в этом» (там же, 112)11. Он вторит Евгению Логинову 

 
10 Этот приём в обобщённом виде был изящно схематизирован Латуром (Латур, 

2023, 45–46). Опять же, справедливости ради, Латур, «континентальный философ», срав-
нивая эффективность этого приёма с «нейтронной бомбой», полностью соглашается с 
«идеализированным аналитиком» в том, что этот приём полностью разрушает любую про-
дуктивную дискуссию.  

11 Это далеко не самая абсурдная позиция, до отстаивания которой можно дойти 
в результате схизмогенерирующей дискуссии. Например, в ходе одной такой дискуссии с 
коллегами автор этого текста с удивлением обнаружил себя доказывающим, что Йошкар-
Олы не существует. В действительности я не придерживаюсь такой позиции. Пользуясь 
случаем, приношу свои извинения жителям этого славного города.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 374 

(который, хоть и не адресуется лично мне, вероятно, тоже формулиро-
вал свою позицию в ответ на некоторые высказанные мной инвективы):  

 
У меня есть подозрение, что философ такого рода 

не обязательно будет считать правдоподобность чем-то 
важным или интересным. При этом обычно такие фило-
софы согласны, что есть что-то важное и интересное. Но я 
не понимаю, что мы можем считать важным или интерес-
ным, если не правдоподобность или истинность. Во 
всяком случае, пока мы обсуждаем философию, а не 
фэнтези (Логинов, 2024б, 57). 
 
То есть камнем преткновения в споре оказывается возможность 

наилучшей теории или утверждение, что «мир какой-то, а не какой 
угодно»12 (эти тезисы, по-видимому, составляют две стороны одной мо-
неты и взаимозаменяемы: наилучшая теория — это теория, наиболее 
соответствующая тому, какой мир).  

Что здесь кажется характерным? Способ аргументации, а точнее, 
её отсутствие. Позиция «одного мира» или «возможности наилучшей 
теории» фактически не аргументируется, а предъявляется в форме 
условия коммуникации («я не понимаю», «я не знаю, какие вообще мо-
гут быть хорошие основания») и в конечном итоге пропуска в 
философию: вариант, что что-то иное может быть предметом интереса, 
просто отметается как «фэнтези»13.  

Конечно, это можно понять как легитимный запрос на обоснова-
ние. Раз уж замечание Константина Морозова было адресовано лично 
мне, то мне следовало бы продолжить полемику («Аргументы в пользу 
того, что мир не «какой-то»: 1, 2, 3…»). Но структура этого вопроса со-
держит дабл-байнд14: у аналитика есть весьма определённая планка 

 
12 Я намеренно не называю эту позицию «реализм», так как по поводу определе-

ния понятия «реализма» существуют большие дискуссии.  
13 Следовало бы провести обширное текстологическое исследование, чтобы со-

ставить исчерпывающий каталог случаев, когда эта позиция действительно предъявляется 
без аргументов. Например, буквально первая фраза «Конструирования социальной реаль-
ности» Сёрла: «Мы живём в ровно одном мире, не двух, трех или семнадцати. Насколько 
нам сейчас известно, самые фундаментальные характеристики этого мира таковы, как их 
описывает физика, химия и другие естественные науки» (Searle, 1995, xi). Самый свежий 
пример: аннотация доклада Георгия Черкасова, начинающаяся со слов «Естественно (в 
определённой степени) считать, что реальность устойчива, объективна и независима (от 
познания и языка)» (Черкасов, 2025). 

14 Термин Грегори Бейтсона: ситуация, когда один из партнёров по коммуникации 
посылает другому противоположные сигналы на разных логических уровнях (уровне 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 375 

того, что может быть признано в качестве «аргумента»15, и эта планка 
уже включает согласие с тем тезисом, против которого мне предлага-
ется аргументировать. Чтобы эффективно возразить, мне пришлось бы 
сначала выстроить целую альтернативную сеть утверждений, крите-
риев обоснования и аргументации, сопоставимую по масштабу со всей 
аналитической философией, что, конечно, во-первых, невозможно сде-
лать в рамках одной статьи, одной книги или даже одной человеческой 
жизни, а во-вторых, это уже было сделано, и не один раз: некоторые из 
таких альтернативных сетей и называются «континентальной филосо-
фией»; а затем как-то заставить оппонента её принять. Проще, конечно, 
прибегнуть к почтенному философскому приёму «перекладывание обя-
зательств по обоснованию на оппонента»; на что аналитический 
философ может ответить, что обязательство по обоснованию лежит на 
том, кто предлагает менее «здравосмысленную» теорию, что возвра-
щает нас в начало диалога. Круг замкнулся.  

Таким образом, «ядро» аналитического подхода можно предста-
вить в виде двух тезисов:  

 
(1) Философия обязана стремиться к построению наилучшей тео-
рии о мире, который один и какой-то, а не какой угодно 
(сияющий меч)16. 

 
эксплицитного сообщения и метауровне), например, «приказываю не исполнять моих 
приказов». 

15 Вывод Сёрла по итогам полемики с Деррида: «Деррида, насколько я могу су-
дить, не имеет аргументов. Он просто заявляет…» (Searle, 1995, 159). В качестве примера 
того, как дискурс Деррида может быть понят как содержащий аргументацию, притом пре-
дельно строгую и ответственную (вопреки расхожим обвинениям в «туманности» и 
«заклинаниях»), см. (Голобородько, 2004). Континентальный философ вовсе не считает, 
что его позиция не нуждается в аргументации, однако у него с Сёрлом будут существен-
ные расхождения по поводу того, что является аргументом. 

16 Можно возразить, что есть аналитические философы, которые эксплицитно 
спорят с тезисом о возможности «истинной теории»: например, Куайн, Дэвидсон, Патнэм 
и Селларс. Именно поэтому я говорю здесь о «наилучшей», а не об «истинной». Их пози-
ция может быть представлена как «слабая» версия этого тезиса: абсолютное решение 
вопроса об истинной теории невозможно, но у нас всё же есть основания предпочитать 
одну теорию другой (наши лучшие научные теории или здравый смысл являются предпо-
чтительными). Характерно, что, по моему опыту, именно с этими позициями 
«континентальные философы» охотнее всего взаимодействуют. Ещё более характерно, 
что расхождения в интерпретациях позиции Селларса по данному вопросу концептуали-
зируются в терминах деления на «правых» и «левых» селларсианцев, то есть в 
идеологических и даже эксплицитно политических терминах, и даже в терминах «партий-
ности», то есть выбор интерпретации основывается не на философских, а на 
идеологических основаниях: см., напр., (Rottschaefer, 2011). 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 376 

(2) Философия идеологически нейтральна и автономна (тихое зе-
лёное пастбище)17. 
 
Эти два тезиса работают именно в связке, они неявно обосновы-

вают друг друга: требование ко всей философии не является 
идеологическим (властным, навязываемым), потому что идеология 
стремится к победе в социальном поле, а аналитика стремится к наилуч-
шей теории; стремление к наилучшей теории может быть предписано 
всей философии в качестве требования, потому что только оно обеспе-
чивает независимость философии от идеологии. Атака на любой из 
тезисов автоматически мобилизует защиту через другой, а вместе они 
предстают как очевидность. 

Но это вызывает парадокс: если первый тезис находится 
«внутри» философии, то второй — уже нет, так как это высказывание о 
её соотношении с тем, что вне философии. И если тезисы обосновывают 
друг друга, то отрицание первого тезиса автоматически распознаётся 
как нарушение второго («идеология»), что, по сути, подразумевает со-
гласие без аргументации.  

 
§ 3. Критика континентальной критики 

 
Теперь становится яснее происхождение специфической формы 

противостояния аналитической традиции, выработанной в философ-
ской традиции, маркируемой как «континентальная»: она может быть 
понята как ответ на описанную выше структуру этоса. Если содержа-
тельная полемика с тезисом о необходимости поиска одной наилучшей 
теории блокирована самими правилами дискуссии, то критика неиз-
бежно смещается в социальную плоскость — к проблематизации 
второго тезиса (о нейтральности этого предприятия). 

Книга Шуринги, вероятно, является примером такой проблема-
тизации, но я лучше обращусь к примеру, который кажется мне более 
удачным и теоретически выдержанным: статье Егора Соколова «Кре-
пить фронт борьбы с пособниками империализма: критика философии 
моральной ответственности». Она начинается со стилизации под совет-
скую «разгромную» передовицу:  

 
Так называемая «аналитическая философия» пред-

ставляет собой духовный оттиск эксплуататорского 
класса, занимающего всё более реакционные позиции,  

 
17 Если существуют философы, считающие себя аналитическими и при этом не 

согласные с этой парой тезисов, я приглашаю их к диалогу.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 377 

и стремится, помимо прочего,  
 

отвлечь рабочий класс от борьбы за свободу. Попытка 
сбить накал революционной борьбы, навязать обсуждение 
абстрактной «свободы» вместо реальной освободительной 
борьбы трудящихся в конкретных исторических усло-
виях… (Соколов, 2024, 103) 
 

и так далее. После, уже в куда более спокойной и привычной манере, 
Соколов поясняет цель этого упражнения в стиле: «на примере образца 
сталинистской философской логики продемонстрировать функциони-
рование другой рациональности (другого набора очевидностей, других 
аргументативных стратегий и т. д.)» (там же). Этот жест совершается 
уже не как прямое политическое обличение (как у Шуринги), а как ме-
тодологическая демонстрация постановки под вопрос тех предпосылок 
аналитического дискурса, которые в рамках самого этого дискурса 
представляются естественными и не требующими обоснования, с точки 
зрения той позиции, которую этот дискурс исключает. Можно сказать, 
что в предыдущем разделе я проделываю примерно то же самое; но я 
намеренно попыталась воздержаться от экспликации какой-то собствен-
ной позиции, ограничившись постановкой под вопрос позиции 
аналитической, тогда как в инвективе Соколова эта позиция представ-
лена, и она хороша для анализа как «чистый случай», когда континентал 
(сам он не называет себя континенталом, но, полагаю, может быть к та-
ковым причислен хотя бы в силу ключевых референтных фигур: Фуко, 
Бурдье, Латур18) сам выходит на конфликт с аналитиками, а не отвечает 
на их осуждение (как это приходится делать Деррида в ответе Сёрлу). 
Чтобы эту позицию увидеть, её следует сначала отделить от дескрип-
тивных утверждений: 

 
— аналитическая философия использует апелляции к здравому 

смыслу; 
— дискурсы различных философских традиций принципиально 

несводимы друг к другу; 
— заявленная дескриптивность содержит скрытые нормативные 

утверждения;  
— игнорируется социальный и институциональный генезис кате-

горий мышления. 
 

18 Латур, впрочем, своеобразная фигура: ему случалось как быть записанным в 
ряды континенталов аналитиком (Pigliucci), так и «выписанным» из этих рядов континен-
талом (Harman, 2007, 34).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 378 

Собственно содержательные тезисы, выражающие позицию: 
 
— апелляции к здравому смыслу проблематичны, поскольку сам 

здравый смысл исторически и культурно обусловлен; 
— натурализация собственных предпосылок представляет собой 

форму эпистемического доминирования; 
— логическая сила аргументов обусловлена не только их фор-

мальной структурой, но и социальной институционализацией; 
— формы мышления, включая саму аналитическую традицию, 

функционируют как социальные институты. 
 
Если дескриптивная часть может оспариваться «по фактам», то 

методологические тезисы представляют особый интерес, поскольку экс-
плицируют ту самую «иную рациональность» и «другие 
аргументативные стратегии», систематически исключаемые аналитиче-
ским каноном. Эта «иная рациональность» в её полемическом режиме 
может быть реконструирована следующим образом: аналитическая фи-
лософия не просто содержит идеологические элементы, но сама 
функционирует как натурализация идеологемы: «двухходовка» явля-
ется обоюдоострым мечом, который позволяет ей делать то, что она 
делает: одной рукой объявлять все другие способы философствования 
«идеологиями», а другой, соответственно, ставить себя в позицию 
(единственного) судьи над тем, что является или не является филосо-
фией, то есть реализовывать форму эпистемической власти. Тут 
становится понятно, почему образ континентальной философии как она 
дана аналитической столь часто сводится к «герменевтике подозре-
ния»: она принимает такую форму в ситуации конфликта. 
Постулируемая аналитиком «идеологическая нейтральность» в такой 
оптике предстаёт как не фактически имеющаяся по умолчанию, а как 
что-то, что является результатом некоторой исторической социальной 
борьбы и поддерживается внефилософскими (социальными или инсти-
туциональными) средствами (каковым в такой оптике предстаёт, 
например, опросник Чалмерса-Бурже). 

Однако это порождает закономерный вопрос: чем мотивирована 
эта устойчивая оппозиционность? Почему континентальная традиция 
сопротивляется ассимиляции, вместо того чтобы принять правила игры, 
предлагаемые аналитическим дисциплинарным этосом? Есть ли у этой 
критики содержание, помимо тотального подозрения? 

Ответ на этот вопрос требует осторожного обобщения, учитывая, 
что сама «континентальная философия» существует скорее как кон-
структ, производимый в ситуации схизмогенеза, нежели как осознанная 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 379 

самоидентификация. Тем не менее можно выделить несколько возмож-
ных оснований такой идентификации-через-сопротивление. 

 
— Чисто философское основание: деуниверсализация является 
общим жестом всей континентальной традиции19. Этот взгляд 
может быть обоснован, но это обоснование явно выйдет за пре-
делы допустимого объёма этой статьи20.  
— Методологическая тревога, связанная с осознанием того, что 
принятие чужих правил игры означает утрату возможности фор-
мулировать собственные вопросы. Когда континентальный 
философ спрашивает «зачем?» в ответ на требование предъявить 
«наилучшую теорию», он отстаивает не просто иную точку зре-
ния, но право на иную постановку проблем, плюрализм способов 
философствования. Но это не отвечает на вопрос, почему статус 
философа так важен, а его лишение так опасно. 
— На этот вопрос пытается ответить социальное основание: страх 
утратить статус профессионального философа, то есть авторитет 
и места в академии. Насколько обоснован такой страх — вопрос 
социологии, но он может выступать по крайней мере одним из 
мотивирующих факторов, что уже вопрос индивидуальной пси-
хологии философствующих.  
— Более взвешенным представляется промежуточное обоснова-
ние: рефлексивное отношение к контексту производства 
философского знания. В отличие от претензии на «взгляд из ни-
откуда», характерной для аналитического идеала, 
континентальная традиция эксплицитно проблематизирует соб-
ственную соотнесенность философского предприятия в целом и 
мыслящего в частности с социальным, экономическим, языко-
вым, дискурсивным, культурным и т. д. полем (и предписывает 
эту проблематизацию всей философии в качестве требования).  

 
То, как именно выглядит это основание, представлено у (анали-

тического философа) Дэвида Стоува — представлено весьма точно, 
хотя он и презентует эту позицию читателю как релятивистскую и заве-
домо абсурдную:  

 
19 За эту идею я благодарю Фёдора Кузнецова. Кстати, как минимум некоторые 

аналитики считают так же, например, Дэвид Стоув, см. (Franklin, 2002). Более подробное 
обсуждение взгляда Стоува см. далее. 

20 Также можно с некоторыми основаниями предположить, что (не отрицание, но) 
проблематизация концепта мира также является одним из таких общих «континенталь-
ных» ходов, см. (Gaston, 2013).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 380 

Культурный релятивист, к примеру, яростно обру-
шивается на нашу основанную на науке, «бело-мужскую» 
культурную перспективу. Она говорит, что она не только 
вредна, но и когнитивно ограничивающа. Вредна ли она? 
Возможно, да; а возможно, и нет. Но почему она считает, 
что она когнитивно ограничивающа? Да ни по какой иной 
причине в мире, кроме этой: потому что она наша21. 
 
Стоув справедливо отмечает, что это возражение тоже не аргу-

ментируется — по крайней мере, поначалу:  
 

Но никакого аргумента [от них] не поступает. Этот 
пробел восполнили их последователи, особенно те, что 
принадлежат к «Сильной программе в социологии знания» 
или социальному конструктивизму, вроде Блура. … Этот 
аргумент, центральный элемент позиции социального кон-
структивизма … гласит, что один лишь факт 
общепринятости теории является поводом её не прини-
мать» (Franklin, 2002, 620, [курсив мой — П. Х.])22. 
 
Стоув рассматривает этот аргумент как форму общего для опре-

делённой (посткантовской; континентальной?) традиции аргумента23, 
имеющего чисто философскую форму, которую Стоув считает абсурд-
ной. Но финальная его версия — которую многие континентальные 
философы, даже не стоящие эксплицитно на позиции социального кон-
структивизма, думаю, будут готовы принять, — является не чисто 
философским аргументом, а тезисом, выходящим на уровень философ-
ского этоса: «факт общепринятости» (очевидности, естественности, 
«здравосмысленности») — не то, что объясняет, а то, что нуждается в 
объяснении. Эта позиция находит своё выражение в работе 

 
21 Цит. по: (Franklin, 2002, 616). 
22 Реконструкция позиции Блура выполнена крайне поверхностно, но выводы за-

служивают внимания — мы всё ещё говорим о карикатурах. 
23 «The Gem», или «перл Стоува», состоит в следующем: «Мы можем познавать 

вещи только посредством чего-то (наших средств познания), значит, мы не можем позна-
вать вещи как они есть в себе». В том, что этот аргумент проблематичен, согласен, 
например, совершенно не аналитический Квентин Мейясу, прославивший вариацию 
«перла» под именем «корреляционизм». Но если Стоув просто осуждает «перл» как «са-
мый плохой аргумент в мире» (Stove, 1995), Мейясу даёт себе труд действительно 
попытаться его опровергнуть на его собственных основаниях, см. (Мейясу, 2015).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 381 

парадигмально «континентальных» авторов, которые, при всех разли-
чиях24, разделяют установку на проблематизацию любых способов 
мышления, к которым относят и науку, и философию. Именно этот ход 
представляется его аналитическим критикам простым социальным кон-
структивизмом, релятивизмом или отрицанием научности или 
рациональности как таковой25. Однако сторонник «континентальной 
позиции», конечно же, не согласится с тем, что он отрицает рациональ-
ность — он поправит, что речь идёт скорее о расширении или изменении 
концепции рациональности посредством рефлексии о её собственных 
условиях возможности (исторических, экономических, культурных, со-
циальных, языковых или иных) через «постепенное захватывание всё 
новых уровней рефлексии, т. е. сдвиг от локальности, принимаемой за 
универсальность, к той же локальности, но понимаемой уже в её соб-
ственных границах» (Кузнецов, 2008, 14). Но такое расширение (как бы 
случайно, мимоходом) ставит под удар главную метатеоретическую 
ставку аналитического этоса — возможность наилучшей теории о мире, 
так как сам тезис о том, что любой порядок мышления и философия в 
частности некоторым образом учреждается26, у неё есть условия воз-
можности, которые лежат за пределами философии (до тех пор, пока 
они не были подвергнуты рефлексии), предполагает, что «наилучшая 
теория» означала бы просто консервацию/натурализацию определённой 
конфигурации её условий, то есть выведение их за пределы философ-
ской рефлексии, что не просто «когнитивно ограничивает» философию, 
но ставит философию в зависимость от этой конфигурации условий, то 
есть нарушает её автономию. 

То есть «континентал» не просто пытается указать аналитику на 
ошибку: вы что-то не учли или допустили в своём рассуждении дей-
ствие предрассудков, исправьте. Понимание любой теории как 
имеющей условия возможности предполагает, что это не ошибка, кото-
рая может быть исправлена, а неизбежность способа бытия философии 

 
24 Хайдеггера, например, трудно обвинить в социальном конструктивизме или ре-

лятивизме; Бурдье жёстко критикует подходы Деррида, Делёза и Фуко, Деррида 
критикует Фуко, Латур критикует критическую теорию, Мейясу критикует их всех, и т. д. 

25 Также, вопреки распространённому мнению, эта позиция сама по себе не под-
разумевает аффилиации с какой-то конкретной идеологической программой: задачу 
критики мышления как анализа его условий можно поддерживать как из эксплицитно ле-
вых (Альтюссер, Маркузе, Бурдье), так и из крайне правых (например, Ник Ланд) позиций. 
То есть сам жест, собственно говоря, идеологически нейтрален. 

26 Я здесь использую понятие из жаргона Бурдье, но оно может быть безболез-
ненно заменено на «историчен», «социально детерминирован», «укоренен в форме 
жизни», «принадлежит определённой эпистеме или дискурсивной формации», «цен-
ностно» или даже «политически/идеологически нагружен». Сколько континенталов, 
столько вариантов.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 382 

как не изолированной по умолчанию от «неспокойного мира», а рож-
дённой и действующей в нём (даже если это действие состоит в 
изоляции от него).  

Но это, в свою очередь, означает, что «континентальный фило-
соф» из приведённого выше модельного диалога лукавит, говоря, что 
его вообще не интересует игра в «наилучшую теорию». У него есть свои 
«критерии лучшести», но они покоятся на других основаниях: не на «од-
ном мире», а на «степени рефлексивности». Это видно, в частности, по 
тому, как парадигмальные континентальные философы критикуют не 
только аналитиков, но и друг друга: за «неотрефлексированные метафи-
зические предпосылки» (популярный способ критики Хайдеггера), 
навязывание собственной рациональности предмету (Деррида против 
Фуко), необоснованность презумпции тождества перед различием (Де-
лёз против «образа мышления»), и, наконец, просто «недостаточную 
радикальность» (Бурдье против Фуко и Деррида) — этот список можно 
продолжить. И это требование предъявляется, явно или неявно, как ме-
тодологическое требование всей философии. В чистом виде эту 
позицию можно встретить у В. Ю. Кузнецова, который описывает эту 
общую процедуру как иерархичную («восхождение по рефлексивной 
лестнице»), а движение вверх по этой иерархии — как «фундаменталь-
ную тенденцию» философии, тогда как регресс запрещается: в 
выписанной Кузнецовым структуре аналитик, по-видимому, займёт по-
зицию «классического философа», тогда как уже почитается решённым, 
что «весь проект [классической философии] оказался невыполнимым» 
(Кузнецов, 2008, 11); при этом не оговаривается, из какой позиции про-
износится или вообще может быть произнесён этот приговор: из 
позиции, предположительно, более лучшей теории? Но это означало бы, 
что континентал просто заранее приписывает себе победу в той игре, в 
которую якобы отказался играть.  

Таким образом, ключевые претензии, выдвигаемые с континен-
тальных позиций, систематизируются вокруг двух взаимосвязанных 
тезисов, образующих «континентальную двухходовку», зеркальную 
«аналитической»: 

 
(1) Есть много способов реализации философии, из которых ни 
один не может быть однозначно признан наилучшим вне опреде-
лённой конфигурации условий. 
(2) Философия должна стремиться к систематической рефлексии 
собственных условий. 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 383 

Они связаны таким же отношением взаимного обоснования: если 
существуют разные способы реализации философии, то философский 
этос должен включать рефлексию обусловленности этих различий (речь 
идёт о «строго локализованном и ограниченном взгляде… (который 
вдобавок должен видеть границы своего поля восприятия)» (Кузнецов 
2008, 7). И наоборот: рефлексия обусловленности предполагает одно-
временную множественность способов реализации («неклассических 
стратегий зато не может не быть несколько» (там же, 8)), ни одна из ко-
торых не может претендовать на нормативность в отношении всей 
философии.  

И эта двухходовка содержит тот же парадокс, что и аналитиче-
ская, только в иной формулировке: если рефлексия своей 
обусловленности является требованием ко всей философии, но влечёт 
множественность реализаций, то как быть с аналитической филосо-
фией, собственный порядок мышления которой считает себя 
необусловленным («нет оптики»), а свой уровень рефлексивности — не-
обходимым и достаточным? Следует ли навязать ему требование его 
повышения, и если да, то от имени какой инстанции может быть осу-
ществлено это навязывание?  

«Континентальный философ» может ответить, что либо «обяза-
тельство рефлексивности» никому не навязывается (так ведут себя 
более плюралистичные проекты), либо навязывание будет политиче-
ским, но это не является проблемой, если оно достаточно хорошо 
отрефлексировано (так ведут себя более эксплицитно политически за-
ряженные проекты). Но это не позволяло бы сбрасывать со счетов 
аналитику как «нерефлексивную к собственным условиям», одновре-
менно удерживая в пространстве философии и её, и ресурс 
«герменевтического подозрения», который континентальная филосо-
фия мобилизует против аналитической претензии на универсальность и 
нормативность27. 

 
§ 4. Партийность как перспектива 

 
Итак, перед нами два этоса двух сторон разрыва, сформулирован-

ные в новых и, возможно, более продуктивных терминах. Остался 
вопрос, что с этим делать. 

Анализ В. Ю. Кузнецова в терминах «классики и неклассики», к 
которому я обращаюсь выше, и анализ, на который он опирается 

 
27 Так получается, например, с позицией Шуринги: она эффективно мобилизует 

«идеологическую критику», но и сама тем самым выпадает из поля философии в поле по-
литической борьбы.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 384 

(Мамардашвили и др. 1970), хорошо подошёл бы для описания и ситуа-
ции с аналитической и континентальной философией (аналитическая = 
классическая, континентальная = неклассическая), если бы не три про-
блемы.  

Во-первых, он исключает подлинный историзм: не позволяет 
увидеть разрыв как что-то обладающее собственной историей, не сво-
дящейся ни к универсальной тенденции развития философии, ни к 
внешней истории экономических процессов (континентальное возраже-
ние). 

Во-вторых, как уже было сказано выше, он построен так, что 
«обеспечивает выигрыш» континентальной стороне (аналитическое 
возражение). 

И в-третьих, он не позволяет рассмотреть ситуацию как актуаль-
ную, не объясняет устойчивость разрыва. Мамардашвили, Соловьёв и 
Швырёв оговариваются, что их анализ не является хронологическим: 
«Не всё, что после Возрождения, — классика, и не всё, что сегодня, — 
современное» (Мамардашвили и др., 1970, 104) — но почему классика 
сохраняет своё явное (и весьма сильное, и даже отождествляющее себя 
со всей философией) присутствие сегодня, несмотря на все неклассиче-
ские «рассеивания иллюзий»?  

Из такого подхода может сложиться впечатление, что для обеих 
традиций, укоренённых в их структурных «двухходовках», самой мяг-
кой и открытой к коммуникации формой взгляда на другую является 
представление, что один оппонент (в силу изоляции или иных, более 
предосудительных причин) остался глух к «успехам» другого: конти-
нентал просто «не освоил» (или злонамеренно отрицает в силу своего 
глубокого отвращения ко всему рациональному) аналитическую тех-
нику работы в достаточной степени, чтобы понять, что она является 
наилучшей, а аналитик просто «не в курсе» (или злонамеренно скрывает 
в силу своей политической ангажированности), что континентальная 
философия уже подвергла рефлексии и проблематизировала её условия 
возможности.  

Это будет просто ещё один шаг схизмогенеза: те самые радикаль-
ные формулировки, которые образуются в результате обострения 
дискуссии. Аналитик вряд ли захотел бы исключать из философии це-
лые её блоки, если бы эти блоки не представляли угрозу для всего 
аналитического проекта; и континентал вряд ли стал бы «закусывать 
пулю» и всерьёз спорить с тем, что мы все пытаемся осмыслить один и 
тот же мир, если бы не чувствовал, что находится под угрозой лишения 
статуса философии или своего способа философской 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 385 

проблематизации28. Обе позиции превращаются в карикатуры на себя. 
Но эта карикатуризация — не просто ошибка или результат нехватки 
знаний, которую можно было бы безболезненно поправить; она исто-
рична и действенна (раз эти ярлыки продолжают использоваться). И 
действенность эта, как становится видно, имеет (с обеих сторон) двой-
ную форму: теоретического тезиса и требования, предъявляемого ко 
всей философии. И одно без другого не работает.  

Отступиться от этих требований означало бы для обеих сторон 
подвергнуть опасности и свою идентичность, и сам проект философии: 
например, для Сёрла признать, что Деррида реализует не просто «идео-
логию» или «плохую, некачественную философию», а представляет 
«другую рациональность», означало бы утратить свою идентичность 
как аналитического философа, говорящего от имени универсальной ра-
циональности; для Деррида допустить, что аналитические критерии 
Сёрла являются универсальными, означало бы утрату автономии фило-
софии и её превращение в трансисторическую фиксацию той 
конфигурации условий, из которой говорит аналитическая философия. 

Конечно, можно представить «требования ко всей философии» 
как неизбежный элемент произвола в самоопределении дисциплины.  

 
Все эти поля, даже самые «чистые» — наука, искус-

ство — имеют в своей основе закон, о котором говорят, что 
он «закон и ничего больше». … Иначе говоря, всякая науч-
ная система покоится на исходной тавтологии и на некоем 
запрете на нарушение … и эта исходная тавтология, еди-
ножды введённая, даёт возможность строить цепи причин 
и рассуждений, которые опутывают представление о ра-
зуме. Любое поле обладает той особенностью, что 
стремится вызвать у тех, кто в него входит, амнезию про-
исхождения, которую у рядовых социальных агентов в 
обыденном мире порождает обычай. Произвол, лежащий у 
истоков любого поля, суть чистый nomos, основа автоно-
мии поля. Сказать, что поля автономны, означает, что 
участвующие в них подчиняются закону поля, т. е. закону, 
который поле само себе назначило. Поле есть род игры, и 
каждый, кто в него входит, должен принять эту игру вне 
зависимости от того, достойна ли она, стоит ли свеч, 

 
28 И, безусловно, целые блоки и идентичности в философии не аффилируются ни 

с той, ни с другой стороной (например, русская философия — если таковая понимается не 
как «философия на русском языке», а особая, отдельная традиция и идентичность), — по-
тому что просто не вовлечены в этот конфликт.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 386 

заслуживает ли, чтобы в неё играли. А чтобы играть, 
нужно принять целый комплекс допущений и, в то же 
время, обладать определёнными сведениями, которые со-
ставляют условие активного и действительного участия в 
данной игре (Бурдье, 1996).  

 
Но что делать, если внутри самого поля нет согласия по поводу 

этого nomos’а, что, кажется, и выражается словами «аналитико-конти-
нентальный разрыв»?  

Для адекватного осмысления описанной ситуации явно требуется 
какой-то иной язык. В качестве такового может пригодиться обращение 
к гегелевскому понятию партийности.  

Здесь требуется важная оговорка: это понятие партийности не от-
сылает к аффилиации с какими бы то ни было «внешними» 
(существующими и действующими за пределами философии) полити-
ческими партиями и идеологиями (левые/правые и т. п.), и тем более 
употреблено здесь не в том смысле, который «партийная философия» 
приобрела в советском контексте29, и вообще не в марксистском. 

Также понятие партийности следует отличать от «идеологии» 
или «власти» в том смысле, о котором говорят аналитическая филосо-
фия (самоопределяясь об континентальную) и континентальная (в её 
режиме идеологической критики аналитической).  

Понятие партийности в философии апеллирует к формулировке 
Гегеля из «Философии духа» (и поэтому хорошо хотя бы тем, что «вы-
ключено» из разрыва, т. к. было сформулировано до него). Рассуждая о 
методологии историка философии, Гегель предлагает различать два 
вида партийности. Первый вид есть «партийность в обычном смысле 
слова, … партийность мнений и представлений, которые, будучи все 
одинаково бессодержательны, во всей своей совокупности представля-
ются как совершенно индифферентные» (Гегель 1977 [1817], 369). 
Такая партийность, по сути, есть приверженность частным, случайным 
точкам зрения, и производит не истину, а скорее «интересность» (как 
может быть интересен роман); «беспартийность» же в этом обыденном 
смысле перекрывает вопрос об истине: она допускает лишь «правиль-
ность», то есть «качественные и количественные суждения, а отнюдь не 
суждения необходимости и суждения понятия» (там же, 310). В 

 
29 О нём см., напр., (Добренко, 2014). Возможно, чтобы отмежеваться от излиш-

них ассоциаций, можно было бы перевести гегелевское Parteilichkeit как 
«пристрастность» или «приверженность» (английское «partiality»), но тогда ход Гегеля 
станет непонятным. В любом случае, речь идёт не о марксистском понимании партийно-
сти, а именно о гегелевском. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 387 

противовес ей Гегель выдвигает иной, сущностный вид партийности — 
партийное (пристрастное) отношение философа к философии (в том же 
смысле, в каком судья может быть беспристрастен к тяжущимся сторо-
нам, но обязан быть партийно привержен идее права) (Гегель 1977, 367). 
История философии может стать историей, собственно, философии 
только с позиции той «партии», чей взгляд тождественен взгляду всей 
философии в целом на её имманентное развитие30. Гегель говорит об 
истории философии; но, с его точки зрения, историк философии не 
стоит вне философии, он является философом. Это даёт мне основания, 
чтобы маркировать термином «партийность» (в этом втором, сущност-
ном смысле) блок вопросов внутри философского поля, касающийся его 
собственной автономии. Именно этот род несогласия я и обозначаю как 
«партийный», надеясь таким образом избежать сведения подхода как к 
социологии знания (которая не оперирует этим термином), так и к чисто 
теоретическим расхождениям (которых явно недостаточно для объясне-
ния положения дел). 

Партийность необходимо предполагает некоторый момент про-
извола («я верю в то, что это истинно, просто потому что это то, что я 
отстаиваю»), но он не совпадает ни с натурализацией («я верю в это, 
потому что это так и есть»), ни с циничной игрой («я делаю вид, что 
верю в это, потому что мне это выгодно»). Именно в этом втором геге-
левском смысле аналитико-континентальное разделение может быть 
описано как партийный конфликт. Речь идёт не о сопоставлении теорий 
внутри философии и не о социальной конкуренции вне её, а о связи фи-
лософских содержаний с определением того, что, собственно, должно 
называться философией, с попытками средствами самой философии 
установить её границы и язык. И тогда окажется, что от своей «расколо-
тости» на две партии сама философия не страдает, а напротив, 
выигрывает: «Одна партия» — сама философия — «оказывается побеж-
дающей партией лишь благодаря тому, что она распадается на две 
партии» — аналитическую и континентальную — «ибо этим она пока-
зывает, что ей самой присуще обладание тем принципом, который она 
оспаривала» — автономией — «и что тем самым она преодолела одно-
сторонность, с которой она выступала прежде ... Таким образом, 
возникший в одной из партий раздор, который кажется несчастьем, 
напротив, доказывает её счастье» (Гегель 1999 [1807], 309–310).  

Континентальная традиция в этом конфликте реализует принцип 
партийности, реконфигурируя поле философии так, что в nomos самой 
философии входит сопротивление её отождествлению с какой-либо 

 
30 Я благодарю за эту реконструкцию и в целом за знакомство с концепцией пар-

тийности у Гегеля Георгия Шулико. См. (Шулико, 2021, 53–54).  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 388 

одной нормативной парадигмой как угрозе не только частному факту 
существования конкретных способов философской работы, но и всему 
философскому предприятию, так как невнимание к условиям возможно-
сти самой философии не просто ограничивает её, но и ставит под угрозу 
её автономию. Аналитическая традиция, напротив, изобретает себя как 
партию, чей взгляд тождественен взгляду всей философии в целом, ре-
конфигурируя это поле как изолированное от условий его производства 
и существования, так как полагает эту изоляцию условием возможности 
реализовывать nomos самой философии, состоящий в поиске наилучшей 
теории. 

Парадокс в том, что описание разрыва через партийность явля-
ется итогом рода описания, «зарезервированного» за континентальной 
традицией. То есть само описание этого конфликта как партийного мо-
жет быть, в свою очередь, дисквалифицировано аналитиком, просто 
поскольку само представляет собой ход на той же доске — попытку ле-
гитимировать плюралистическое понимание философского поля. 
Аналитик, безусловно, может дисквалифицировать такое описание 
только на том основании, что оно играет на руку континентальной по-
зиции, однако должен ли? Кажется, за такой дисквалификацией стояла 
бы только приверженность схизмогенетической игре, а не самой фило-
софии. Если партийность философа состоит в приверженности самой 
философии, то это приверженность философии как автономному полю 
(способному самостоятельно определять и переопределять собственные 
границы и правила). С таким определением собственной партийности, 
вероятно, согласятся и «аналитик», и «континентал»: чего оба точно не 
хотели бы — это поставить философию в зависимость от чего-то внеш-
него ей, будь то «идеология» или контингентная конфигурация её 
условий; оба заинтересованы в автономии философии, однако расхо-
дятся по вопросу того, как обеспечить эту автономию. Но если вопрос 
обеспечения автономии — это вопрос философии, то он должен быть 
введён в рассмотрение. И для такого введения в рассмотрение и «ана-
литику», и «континенталу» не нужно полностью сходить со своих 
позиций, но осмыслить эту позицию именно как партийную, то есть от-
влечься от схизмогенетической игры и провести внутреннюю работу по 
своим собственным правилам. Первому придётся признать, что его пре-
тензия на «позицию, тождественную позиции всей философии» 
оспаривается тоже от имени философии, и заняться её обоснованием, 
которое было бы именно обоснованием, а не внефилософским механиз-
мом. Второму придётся пересмотреть свою «партийную линию» таким 
образом, чтобы она стала подлинно рефлексивной, то есть давала место 
дискурсу аналитика, не подрывая его. Это непросто и, конечно, не 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 389 

гарантирует преодоление разрыва (и нужно ли вообще это преодоле-
ние?), но, по крайней мере, является шагом к тому, чтобы он привел к 
чему-то продуктивному. 

 
Список литературы 
 
Бейтсон, Г. (2000a). Культурный контакт и схизмогенез. Личность. 
Культура. Общество, 2(3(4)), 153–168. 
Бейтсон, Г. (2000b). К теории шизофрении. В Г. Бейтсон, Шаги к эколо-
гии разума. Москва. 
Бурдье, П. (1996). За рационалистический историзм. S/L’97. Социо-Ло-
гос постмодернизма. Альманах Российско-французского центра 
социологических исследований Института социологии РАН. Дата обра-
щения: 25 октября 2025 г. URL: http://sociologos.net/bourdieu-za-
razionalisticheskii-istorizm. 
Ветушинский, А. В. (2024). Благодаря недавней беседе с Евгением Ло-
гиновым… Vetushinskiy Gore Philosophy. Дата обращения: 25 октября 
2025 г. URL: https://t.me/vetushinskiy/204. 
Гегель, Г. В. Ф. (1977). Энциклопедия философских наук (Т. 3: Филосо-
фия духа; оригинальное издание: 1817). Москва: Мысль. 
Гегель, Г. В. Ф. (1999). Система наук. Часть 1. Феноменология духа 
(оригинальное издание: 1807). Санкт-Петербург: Наука. 
Голобородько, Д. (2004). Картезианское исключение. М. Фуко и Ж. Дер-
рида: спор о разуме и неразумии. В Опыт и чувственное в культуре 
современности: философско-антропологические аспекты. Москва: ИФ 
РАН. 
Гребер, Д., & Уэнгроу, Д. (2025). Заря всего. Новая история человече-
ства. Москва: Ad Marginem. 
Добренко, Е. А. (2014). Метасталинизм: диалектика партийности и пар-
тийность диалектики. Вестник Томского государственного 
университета. Философия. Социология. Политология, (3), 26–64. 
Кузнецов, В. Ю. (2008). Сдвиг от классики к неклассике и наращивание 
порядков рефлексии в философии. Вестник Московского универси-
тета. Серия 7: Философия, (1), 3–18. 
Латур, Б. (2023). Почему критика выдохлась? От фактов к вопросам, вы-
зывающим озабоченность. Логос, 33(5), 29–64. 
Логинов, Е. В. (2025). К истории аналитико-континентального разрыва. 
Analytica, 10, 1–75. 
Логинов, Е. В. (2024а). Про материализм и Ветушинского. Философское 
кафе. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 390 

Дата обращения: 25 октября 2025 г. URL: 
https://t.me/philosophycafemoscow/2149. 
Логинов, Е. В. (2024б). Опровергает ли муровский аргумент иллюзио-
низм? Вестник Московского университета. Серия 7: Философия, 48(2), 
46–68. 
Мамардашвили, М. К., Соловьёв, Э. Ю., & Швырёв, В. С. (1970). Клас-
сическая и современная буржуазная философия. Вопросы философии, 
(12), 23–38. 
Мейясу, К. (2015). После конечности: Эссе о необходимости контин-
гентности. Екатеринбург: Кабинетный учёный. 
Морозов, К. Е. (2025). Выживание без волшебства. Омский научный 
вестник. Серия: Общество. История. Современность, 10(3), 101–116. 
Сёрл, Дж. (2021). Слово вверх дном (оригинальная публикация: 1983). 
Insolarance. 
Дата обращения: 25 октября 2025 г. URL: https://insolarance.com/the-
word-turned-upside-down/ 
Соколов, Е. В. (2024). Крепить фронт борьбы с пособниками империа-
лизма: критика философии моральной ответственности. Финиковый 
компот, (19), 102–109. 
Черкасов, Г. (2025). Раскрывая структуру мира: кванторная вариатив-
ность против тяжеловесной онтологии. Институт философии РАН. 
Дата обращения: 25 октября 2025 г. URL: 
https://iphras.ru/page19043773.htm. 
Шулико, Г. А. (2021). Понятие «революционная практика» в филосо-
фии неомарксизма (кандидатская диссертация). Москва: ИФ РАН. 
Bourget, D., & Chalmers, D. (2023). Philosophers on Philosophy: The 2020 
PhilPapers Survey. Philosophers’ Imprint, 23(11) Accessed: October 25 
2025, from: https://journals.publishing.umich.edu/phimp/article/id/2109/. 
Bourget, D., & Chalmers, D. (2025). Editors’ Thoughts. The 2020 PhilPapers 
Survey. Retrieved October 25, 2025, from https://survey2020.philpeo-
ple.org/survey/design/thoughts. 
Engel, P. (n.d.). A Just-so Story. The Philosophers’ Magazine. Retrieved Oc-
tober 25, 2025, from https://philosophersmag.com/a-just-so-story/. 
Franklin, J. (2002). Stove’s Discovery of the Worst Argument in the World. 
Philosophy, 77, 615–624. 
French, N. (2025). Is Analytic Philosophy a Class Ideology? Jacobin. Re-
trieved October 25, 2025, from https://jacobin.com/2025/09/analytic-
philosophy-history-hume-rawls. 
Gaston, S. (2013). The Concept of World from Kant to Derrida. London & 
New York: Rowman & Littlefield. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 391 

Harman, G. (2007). The Importance of Bruno Latour. Cultural Studies Re-
view, 13(1), 31–49. 
Jameson, F. (2024). Inventions of the Present. London: Verso. 
Nagel, E. (1936). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24. 
Nagel, T. (1998). The Sleep of Reason. The New Republic. Retrieved October 
25, 2025, from https://physics.nyu.edu/faculty/sokal/nagel.html. 
Pigliucci, M. (n.d.). Pseudoscience and Continental Philosophy. The Philos-
ophers’ Magazine. Retrieved October 25, 2025, from 
https://philosophersmag.com/pseudoscience-and-continental-philosophy/. 
Rottschaefer, W. (2011). Why Wilfrid Sellars is Right (and Right-wing). 
Journal of Philosophical Research, 36, 291–325. 
Searle, J. (1995). The Construction of Social Reality. New York, NY: Simon 
& Schuster. 
Searle, J. R. (1970). Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language. 
Cambridge: Cambridge University Press. 
Shuringa, C. (2025). A Social History of Analytic Philosophy: How Politics 
Has Shaped an Apolitical Philosophy. London: Verso. 
Stove, D. C. (1995). Judge’s Report on the Competition to Find the Worst 
Argument in the World. In D. C. Stove, Cricket versus republicanism (pp. 
66–67). Sydney: Quakers Hill Press. 
 
Информация об авторе: Ханова Полина Андреевна, кандидат фило-
софских наук, старший преподаватель кафедры онтологии и теории 
познания философского факультета Московского государственного 
университета имени М.В. Ломоносова, г. Москва, e-mail: 
khanova@philos.msu.ru. 
 
Поступила в редакцию: 26 октября 2025 г. 
Принята к публикации: 21 декабря 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 392 

Polina A. Khanova  
 

Towards an Immanent Reflexion of the  
Analytic-Continental Divide 

 
Abstract. This paper analyzes the persistence of the analytical-continental 
divide in contemporary philosophy through the lens of conflicting identities 
and disciplinary ethos. Using specific philosophical discussions and institu-
tionalised practices, it demonstrates that the perpetuation of this divide does 
not consist merely in a contingent configuration of historical events or purely 
philosophical differences but is conditioned by a historically distinct diver-
gence in understanding the fundamental aims of philosophical inquiry and the 
conditions of its autonomy, inextricably linked to substantive philosophical 
claims. It concludes that it is productive to consider this conflict in terms of 
Hegel's concept of "partiality". 
 
Keywords: analytic philosophy, continental philosophy, philosophical 
schism, partiality. 
 
Citation: Khanova, P. A. (2025). Towards an Immanent Reflexion of the An-
alytic-Continental Divide. Analytica, 10, 360–395. 
 
References 
 
Bateson, G. (2000a). Kulʹturnyy kontakt i skhizmogenez [Culture Сontact 
and Schismogenesis]. Lichnostʹ. Kulʹtura. Obshchestvo [Personality. Culture. 
Society], 2(3(4)), 153–168. (in Russian). 
Bateson, G. (2000b). K teorii shizofrenii [Toward a Theory of Schizophre-
nia]. In G. Bateson, Shagi k ekologii razuma [Steps to an Ecology of Mind]. 
Moscow. (in Russian). 
Bourdieu, P. (1996). Za ratsionalisticheskiy istorizm [Pour un Historicisme 
Rationnel]. S/L’97. Sotsio-Logos postmodernizma. Al'manakh Rossiysko-
frantsuzskogo tsentra sotsiologicheskikh issledovaniy Instituta sotsiologii 
RAN [Socio-Logos of Postmodernism. Almanac of the Russian-French Center 
for Sociological Research of the Institute of Sociology of the Russian Acad-
emy of Sciences]. Retrieved October 25, 2025, from: 
http://sociologos.net/bourdieu-za-razionalisticheskii-istorizm. (in Russian). 
Bourget, D., & Chalmers, D. (2023). Philosophers on Philosophy: The 2020 
PhilPapers Survey. Philosophers’ Imprint, 23(11). Retrieved October 25, 
2025, from: https://journals.publishing.umich.edu/phimp/article/id/2109/. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 393 

Bourget, D., & Chalmers, D. (2025). Editors’ thoughts. The 2020 PhilPapers 
Survey. Retrieved October 25, 2025, from: https://survey2020.philpeo-
ple.org/survey/design/thoughts. 
Cherkasov, G. (2025). Raskryvaya strukturu mira: kvantornaya variativnostʹ 
protiv tyazhelovesnoy ontologii [Unveiling the Structure of the World: Quan-
tifier Variance vs. Heavyweight Ontology]. 
Retrieved October 25, 2025, from: https://iphras.ru/page19043773.htm. (in 
Russian). 
Dobrenko, E. A. (2014). Metastalinizm: dialektika partiynosti i partiynostʹ 
dialektiki [Metastalinism: The Dialectics of Partisanship and the Party Dia-
lectics]. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. 
Sotsiologiya. Politologiya [Tomsk State University Journal of Philosophy, 
Sociology and Political Science], (3), 26–64. (in Russian). 
Engel, P. (n.d.). A Just-so Story. The Philosophers’ Magazine. Retrieved Oc-
tober 25, 2025, from: https://philosophersmag.com/a-just-so-story/. 
Franklin, J. (2002). Stove’s Discovery of the Worst Argument in the World. 
Philosophy, 77, 615–624. 
French, N. (2025). Is Analytic Philosophy a Class Ideology? Jacobin. Re-
trieved October 25, 2025, from: https://jacobin.com/2025/09/analytic-
philosophy-history-hume-rawls. 
Gaston, S. (2013). The Concept of World from Kant to Derrida. London & 
New York: Rowman & Littlefield. 
Goloborodʹko, D. (2004). Kartezianskoe isklyuchenie. M. Fuko i Zh. Derrida: 
spor o razume i nerazumii [The Cartesian Exclusion: Foucault and Derrida 
on Reason and Unreason]. In Opyt i chuvstvennoe v kulʹture sovremennosti: 
Filosofsko-antropologicheskie aspekty [Experience and the Sensory in Con-
temporary Culture: Philosophical-Anthropological Aspects]. Moscow: 
Institute of Philosophy, RAS. (in Russian). 
Graeber, D., & Wengrow, D. (2025). Zaria vsego. Novaya istoriya chelovech-
estva [The Dawn of Everything: A New History of Humanity]. Moscow: Ad 
Marginem. (in Russian). 
Harman, G. (2007). The Importance of Bruno Latour. Cultural Studies Re-
view, 13(1), 31–49. 
Hegel, G. W. F. (1977). Entsiklopediya filosofskikh nauk. T. 3: Filosofiya du-
kha [Encyklopädie der philosophischen Wissenschaften. Bd. 3. Die 
Philosophie des Geistes] (Original work published 1817). Moscow: Myslʹ. 
(in Russian). 
Hegel, G. W. F. (1999). Sistema nauk. Chastʹ 1. Fenomenologiya dukha [Sys-
tems der Wissenschaft. 1. Teil. Phänomenologie des Geistes]. (Original work 
published 1807). Saint Petersburg: Nauka. (in Russian). 
Jameson, F. (2024). Inventions of the Present. London: Verso. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 394 

Kuznetsov, V. Yu. (2008). Sdvig ot klassiki k neklassike i narashchivanie 
poryadkov refleksii v filosofii [From Classical to Non-classical Philosophy]. 
Vestnik Moskovskogo universiteta. Seriya 7: Filosofiya [Moscow University 
Bulletin. Series 7. Philosophy], (1). (in Russian). 
Latour, B. (2023). Pochemu kritika vydokhlasʹ? Ot faktov k voprosam, 
vyzyvayushchim ozabochennostʹ [Why Critique Run out of Steam? From 
Matter of Fact to Matters of Concern]. Logos, 33(5), 29–64. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2024a). Pro materializm i Vetushinskogo [On materialism 
and Vetushinskiy]. Filosofskoe kafe [Philosophy Café]. Retrieved October 
25, 2025, from: https://t.me/philosophycafemoscow/2149. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2024b). Oprovergaet li murovskiy argument illyuzionizm? 
[Does Moorean argument Refute Illusionism?]. Vestnik Moskovskogo univer-
siteta. Seriya 7: Filosofiya [Moscow University Bulletin. Series 7. 
Philosophy], 48(2), 46–68. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2025). K istorii analitiko-kontinentalʹnogo razryva [Towards 
a History of the Analytic-Continental Divide]. Analytica, 10, 1–75. (in Rus-
sian). 
Mamardashvili, M. K., Solovʹev, E. Yu., & Shvyrev, V. S. (1970). Klas-
sicheskaya i sovremennaya burzhuaznaya filosofiya [Classical and Modern 
Bourgeois Ohilosophy]. Voprosy filosofii, (12), 23–38. (in Russian). 
Meillassoux, Q. (2015). Posle konechnosti: Esse o neobkhodimosti kontin-
gentnosti [Après la finitude]. Ekaterinburg: Kabinetnyy uchenyy. (in 
Russian). 
Morozov, K. E. (2025). Vyzhivanie bez volshebstva [Survival Without 
Magic]. Omskiy nauchnyy vestnik. Seriya: Obshchestvo. Istoriya. Sovremen-
nostʹ [Omsk Scientific Bulletin. Series Society. History. Modernity], 10(3), 
101–116. (in Russian). 
Nagel, E. (1936). Impressions and Appraisals of Analytic Philosophy in Eu-
rope I. The Journal of Philosophy, 33(1), 5–24. 
Nagel, T. (1998). The Sleep of Reason. The New Republic. Retrieved October 
25, 2025, from: https://physics.nyu.edu/faculty/sokal/nagel.html. 
Pigliucci, M. (n.d.). Pseudoscience and Continental Philosophy. The Philos-
ophers’ Magazine. Retrieved October 25, 2025, from: 
https://philosophersmag.com/pseudoscience-and-continental-philosophy/. 
Rottschaefer, W. (2011). Why Wilfrid Sellars is Right (and Right-wing). 
Journal of Philosophical Research, 36, 291–325. 
Searle, J. (1995). The Construction of Social Reality. New York, NY: Simon 
& Schuster. 
Searle, J. R. (1970). Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language. 
Cambridge: Cambridge University Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 395 

Searle, J. (2021). Slovo vverkh dnom [The Word Turned Upside Down] 
(Original work published 1983). Insolarance. Retrieved October 25, 2025, 
from: https://insolarance.com/the-word-turned-upside-down/. 
Shuliko, G. A. (2021). Ponyatie “revolyutsionnaya praktika” v filosofii ne-
omarksizma [The Concept of Revolutionary Practice in Neo-Marxism] (PhD 
thesis). Moscow: Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences. (in 
Russian). 
Shuringa, C. (2025). A Social History of Analytic Philosophy: How Politics 
Has Shaped an Apolitical Philosophy. London: Verso. 
Sokolov, E. (2024). Krepitʹ front borʹby s posobnikami imperializma [To 
Strengthen the front Against The Accomplices of Imperialism]. Finikovyy 
kompot [Date Palm Compote], (19), 102–109. (in Russian). 
Stove, D. C. (1995). Judge’s Report on the Competition to find the Worst 
Argument in the World. In D. C. Stove, Cricket versus republicanism (pp. 
66–67). Sydney: Quakers Hill Press. 
Vetushinskiy, A. V. (2024, February 25). Blagodarya nedavney besede s 
Evgeniem Loginovym… [Thanks to a Recent Conversation with Evgeny 
Loginov…]. Vetushinskiy Gore Philosophy. Retrieved October 25, 2025, 
from: https://t.me/vetushinskiy/204. (in Russian). 
 
Author’s Information: Polina Khanova, С.Sc. (Ph.D.) in Philosophy, Senior 
Lecturer at the Department of Ontology and Theory of Knowledge, Faculty 
of Philosophy, Lomonosov Moscow State University, Moscow, e-mail: 
khanova@philos.msu.ru. 
 
Received: 26 October 2025 
Accepted: 21 December 2025 
Published: 28 December 2025 


	Содержание / Contents
	Логинов Е. В. К истории аналитико-континентального разрыва
	Гаспаров И. Г. Аналитическая философия сегодня: между триумфом и кризисом
	Юнусов А. Т. О трёх аналитических философиях
	Джохадзе И. Д. К вопросу об антиисторизме аналитической философии и её эволюции в XX–XXI вв.
	Нехаев А. В. «Холивар не выдержит двоих»: о границе между аналитической и континентальной философией
	Фролов К. Г. О некоторых гипотезах по поводу доктринальных различий между аналитической и континентальной философией
	Черкасов Г. В. Аналитическая философия как интерактивный вид: руководство пользования (осторожно, может не работать)
	Маслов Д. К. Подспудное плетение духа: размышления о сущности аналитической философии
	Ханова П. А. К имманентной рефлексии аналитико-континентального разрыва



